



## The Holy Zohar

# Zohar Vaetchanan

With English commentary by Zion Nefesh

Based on Zohar Hasulam, and the teachings of Rabbi Yehuda Halevi Ashlag

### DailyZohar 2020 edition

\*\* This is the first and an unedited edition. Please forgive any mistakes and share your comments by email to zion@dailyzohar.com

Future editions may include additional commentaries published on DailyZohar.com.

Copyright © 2020 DailyZohar.com, Zion Nefesh. All rights reserved.

You may share this file with your friends exactly AS IS. No change is allowed. You may print one copy for personal use and study. Reproduction and distribution beyond personal use of this file or parts of it without written permission is prohibited.



1. וָאֶרְחַנּן אֶל ה׳ בָּעֵת הַהִּוֹא לֵאמֹר. אֲדֹנְ״י יֻהּוִּ״ה אַתָּה הַחִלּוֹתְ לְהַרְאוֹת אֶת עֲבְּדְּדְּ וְגוֹ׳. רַבִּי יוֹסֵי פָּתַח, (ישעיה לֹח) וַיַּסֵב חְזְּקְיָהוּ פָּנְיוֹ אֶל הַקִּיר וַיִּיְתְפַּלֵּל אֶל ה׳. בֹּא וּרְאֵה בַּמָּה הוּא הַכּּחַ הָחָזָק שֶׁל הַתּוֹיְרה וְכַמָּה הוּא עֻלְיוֹן עַל הַכּּל, שֶׁבְּל מִי הַתּוֹיְרה וְכַמָּה הוּא עֶלְיוֹן עַל הַכּּל, שֶׁבְּל מִי שָׁמְמְיְרה בָּתוֹרְה, לֹא פוֹחֵד מֵעֶלְיוֹנִים שָׁל וְתַחְתּוֹנִים, וְלֹא פוֹחֵד מִמְקְרִים רָעִים שֶׁל הָעוֹלְם, מִשׁוּם שֶׁהוּא אָחוּז בְּעֵץ הַחַיִּים הַאוֹל מִנּנוּ בַּכל יוֹם.

(דף ר"ס ע"א) (דברים ג') וְאֶתְּזוֹנֵן אֶלּ יִיִּ" בְּעֵתְּ הַיִּהִיא כֵּאבוֹר. אֲדֹנְ"ִי יִדְוֹ"ֹד אֲהָה הַוֹזְכּוֹת כְּהַרְאוֹת אֶת עַבְּרָּה לח) וַיַּפֵּב זוֹוְקּיְהוֹ פְּנָיוֹ אֶל הַכְּלְּא הַקּיְהְ וֹ אֶלֹי יִיִּי, הָא וְזִוֹי, כַּבְּוֹה הְּוֹא זֵזִילְא הַקּיְהְּוֹ בְּנִיוֹ אֶל הַכָּלְא. הְכָלְא הַקִּיְהוֹ בְּנִי אֶל כַּכְּלְא. הְכָלְא הַקִּיְפָּא וְזִיִּילְא עַבְּיִה הוּא עִבְּלְאָה עַל כַּכְּלְא. הְכָלְא הַקּיְפָּא הַיִּלְיִיתְא, כְּא דְּזִזִיל בֵּוּעִבְּעֵא הַבְּלְא הַבְּיִּהוֹ הוּא עִבְּלְאָה עַלְּכְנִא. הְּנְּילְא הַקּיְפָּא הְוֹזִיל בִּוּעִרְעוֹיִרין בִּישִּין הְעָלְכָוֹא. בְּנִין הְאִיהוּ וְנִרְא. בְּנִין הְאִיהוּ הִיּעְא, כְּא דְּזִזִיל בִוּעְבְּאֵי וְתַהְאֵי. וְנְבְיִּא הְנִייִתְא, כְּא דְּזִזִיל בִוּעִּבְּאוֹי וְתַהְאֵי. וְבְּלְּא הְנִיִיתָא, כְּא דְּזִזִיל בִוּעְבְּעוֹי וְתַבְּאי. בְּבָּיוֹ הְאִיהוֹי בְּעִירְעוֹירין בִּיִּיִין בְּנִיין בְּנִייִי וְנְאָכִיל בִוֹנִילְ בִּיִייְנִא.

2. שֶׁהֲרִי הַתּוֹרָה מְלַמֶּדֶת אֶת הָאָדָם לְלֶכֶת בְּדֶרֶךְ אֱמֶת, מְלַמֶּדֶת אוֹתוֹ עֵצְה לְלֶכֶת בְּדֶרֶךְ אֱמֶת, מְלַמֶּדֶת אוֹתוֹ עֵצְה אֵיךְ יָשׁוּב לִפְנֵי רְבּוֹנוֹ (לְבַטֵּל לְאוֹתָה הַגִּּזְר), וַאֲפִּלּוּ שֶׁתִּגְוֹר עָלְיוֹ מִיתָה – הַכּל יִתְבַּטֵּל וְיִסְתַּלֵק מִמֶּנוּ וְלֹא יִשְׁרֶה עָלְיוֹ. (עַצָה שֶׁל אָדָם בְּעוֹלְם הַזֶּה) וְעַל בֵּן עָלְיוֹ. (עַצָה שֶׁל אָדָם בְּעוֹלְם הַזֶּה) וְעַל בֵּן צָרִיךְ לְהִשְׁתַבֵּל בַּתוֹרָה יוֹמְם וְלַיִּלְה וְלֹא יִיְנִיה בְּתֹּיִם וְלַיִּלְה וְלֹא יִשְׁכֵּרוּב (יהושע א) וְהָגִיתָ בּוֹ יִמְם וְלַיִּלְה, וְאִם מֵזִיז מִמֶּנוּ אֶת הַתּוֹרָה אוֹ נִפְּרָד מִמֶּנְה, בְּאִלוֹ נִפְּרָד מִן הַחַיִּים.

2. דְּהָא אוֹרַיִּיתָא אוֹלִיף כֵּיה לְבַּר נְּשֹׁ, לְבֵּיהַרְּ בְּאַרֵיז לְּשׁוֹטֹּ. אוֹלִיף כֵּיה עֵיטָא הֵיךְ יְתוּב לָבֵּיי בְּאַרֵיז לְּשׁוֹטֹּ. אוֹלִיף כֵּיה עֵיטָא הֵיךְ יְתוּב לָבִּיה בּוֹתָא, כּלָּא יִתְבְּטֵּל וְיִסְתְּכַּלְ בִוֹנִיה, וְלָא שַׂרְיָא עֲלֹרי. (עיטא דבר נש בהאי עלמא) וְעַל דָּא בְּעֵיׁ לְּאִשְׁתַּדְּלָא בְּאוֹרַיִיתָא יְבִוּבְוּא וְכֵיֹכֵי, וְלָא יִתְעָבִרי כְּאִשְׁתַּדְלֹא בְּאוֹרַיִיתָא יְבִוּבְוּא וְכֵיֹכֵי, וְלָא יִתְעָבִרי בְּוֹינִיתְא יְבִוּבְוּא וְכֵיֹכֵי, וְלָא יִתְעָבִרי בִּוֹנִיה אוֹרַיִיתָא, אוֹ אִתְפָּרִשׁ בִּוֹ זִיבִי בִּינִּיה אוֹרַיִיתָא, אוֹ אִתְפָּרִשׁ בִּוֹ זִיבִי בִּינִּיה אוֹרַיִיתָא, אוֹ אִתְפְּרַשׁ בִּוֹ זִיבִי בִּינִּיה אוֹרַיִיתָא, אוֹ אִתְפְּרִשׁ בִּוֹ זִיבִים בְּנִבְּיִל בְּוֹ זְיִבִּים בִּוֹ זִיבִים בְּנִבְּיִבְּע בְּוֹ אָתְפַרַשׁ בִּוֹ זִיבִי.

### Deuteronomy 3:24

<sup>&</sup>quot; אֲדֹנִי יְהוָה, אַתָּה הַחַלּוֹתָ לְהַרְאוֹת אֶת-עַבְדְּךָ, אֶת-גָּדְלְךָ, וְאֶת-יָדְךָ הַחֲזָקָה--אֲשֶׁר מִי-אֵל בַּשְּׁמַיִם וּבָאֶרֶץ, אֲשֶׁר-יַעֲשֶׂה הָמַעֲשֵׂיךְ וְכָגָבוּרֹתַךְ?".כְמַעֲשֵׂיךְ וְכָגָבוּרֹתֵךְ?

<sup>&</sup>quot;O Lord GOD, you have only begun to show your servant your greatness and your mighty hand. For what God is there in heaven or on earth who can do such works and mighty acts as yours?"

Moshe starts by saying the names of God "אָדנִי יְהוּה". The first one 'אָדנִי' is of the level of Malchut, and the second is supernal that in a concealed level.

Moses acknowledges God as the only power in the universe. He creates an affinity to help him pass his prayers upward. Then in the next verse, Moses expresses his wish; 3:25 " אֶעְבָּרָה-נָּא, וְאֶרְאֶה אֶת-הָאָרֶץ הַטּוֹבָה, אֲשֶׁר, בְּעֶבֶר הַיַּרְדַן: הָהָר הַטּוֹב הַזֶּה, וְהַלְּבָנוֹ "

<sup>&</sup>quot;Please let me go over and see the good land beyond the Jordan, that good hill country and Lebanon."

Moses wants to see the good mountain, which is the Temple Mount in Jerusalem and the Holy Temple that is mentioned here as "הַלְּבָנוֹן", a name that has the same numerical value as 'קבלה', 'Kabbalah'.

To describe the power of the prayers, the Zohar mentions the prayer of King Hezekiah. Sennacherib king of Assyria came with huge armies to Israel. Hezekiah tried to use peaceful solutions and sent money but the Assyrians kept coming.

Hezekiah prayed to God saving:

2 Kings 19:15

וַיִּתִפַּלֵּל חִזְקָיָהוּ לִפְנֵי יִהוָה, וַיּאמַר, יִהוָה אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל יֹשֶׁב הַכְּרָבִים, אַתָּה-הוּא הָאֱלֹהִים לְבַדְּךְּ לְכֹל מַמִּלְכוֹת הָאָרֵץ; " אַתַּה עֲשִׂיתַ, אֵת-הַשְּמֵיִם וְאֵת-הַאַרֵץ."

"And Hezekiah prayed before YHVH and said: "O YHVH, the God of Israel, enthroned above the cherubim, you are the God, you alone, of all the kingdoms of the earth; you have made heaven and earth."

We see here the similarities in the prayer of Moses and the righteous King Hezekiah. They begin with acknowledging God and the connection between heaven and earth before expressing their wish. Rabbi Shimon also uses the same method but that's a topic of another study.

Moses prayed 515 times, a number that represents the number of hours from Rosh Hashanah until the Hashanah Raba, the last day of Sukkot when all our Tikkun processes for the year are sealed by the upper court.

Moses wanted to enter the Promised Land and by that complete the Global Tikkun and establish a permanent connection between the heavens, Light and earth, the vessel. God stopped Moses from continuing his prayers because the people were not ready for

In the case of Hezekiah God accepted his prayers and the outcome was:

2 Kings 19:35

וַיְהִי, בַּלַיְלָה הַהוּא, וַיַּצֵא מַלָּאַךְ יָהוָה וַיַּךְ בִּמַחֶנָה אַשּוּר, מֵאָה שְׁמוֹנִים וַחַמִּשָּה אָלֵף; וַיַּשְׁכִּימוּ בַבּקַר, וְהָנָּה כַלָּם " פגרים מתים."

"And that night the angel of YHVH went out and struck down 185,000 in the camp of the Assyrians. And when people arose early in the morning, behold, these were all dead bodies."

God did everything for Hezekiah and Israel. God killed the entire Assyrian army. It was not death by swords or any natural event like earthquake, flood or fire. The bodies remained complete but lifeless so everyone would know that the hand of God protected the nation of Israel.

One lesson from this study: Israel is now under attack from an enemy that doesn't listen to reasons and wishes to destroy Israel before continuing their desire to dominate the world.

The only solution is the understanding that only God can help in this situation and we should pray to him from the depth of our hearts and souls. The unity among the people of Israel is high at this time and we see many miracles. The entire world needs to be in unity to stop the evil from spreading around the world. The only tool I know at this time that allows people to connect to the heavens in unity is UnityZohar.com. With the support of Rabbi Shimon, we can make this connection and expedite the coming of Mashiach and the Final Redemption.

Join the continuous Zohar reading cycles at http://UnityZohar.com and invite your friends.

מַלְכוּת שֵׁל מַעֶלָה בָּלֶב שֵׁלֶם, וּלְהַקְדִים

3. הָא זְזַוֹּי, עֵיטָא דְבַר נָשׁ כַּד אִיהוּ סָכִיּהְ בְּכֵיּהְיָא 3. בֹא וּרָאֵה, עֵצָה שֶׁל הָאָדֶם, כְּשֵׁהוּא עַל עַרְסֵיה, בְּעֵי לְהַבְּלָא עָבֵיה עוֹל בַוּלְכוּתָא בַּלַיְלָה עַל מִטְתוֹ, צָרִיךְ לְקַבֵּל עָלְיו על דּלְעַיּכָּא, בּלְבָא שִּׂלִים. וּלְאָהָדְבֵוי לְבִּיבִוּסְר גַּבִיה

לְמְסֹר אֵלָיו פִּקְדוֹן נַפְשׁוֹ. וַהֲרִי פֵּרְשׁוּהָ, מִשּׁוּם שֶׁבָּל הָעוֹלָם טוֹעֲמִים טַעַם הַפְּוֶת, שֶׁהֲרִי עֵץ הַפְּוֶת שְׁרוּי בָּעוֹלָם, וְכָל רוּחוֹת בְּנֵי אָדָם יוֹצְאוֹת וְעוֹלוֹת וּמִתְחַבְּאוֹת (וְנִמְסְרוּ) אֶצְלוֹ. וּמִשׁוּם שֶׁהֵן בִּפְקַדוֹן, כְּלַן שֲׁבוֹת לְמִקוֹמוֹתֵיהָן.

4. בֹא וּרְאֵה, בְּשֶׁמִּתְעוֹּרֶרֶת רוּחַ צְפּוֹן בַּחֲצוֹת הַלַּיְלָה, וְכָרוֹז יוֹצֵא, וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּחְ הוֹא בָּא לְגַן עֵדֶן לְהִשְׁתַּעֲשֵׁעַ בְּרוּחוֹת הוֹא בָּא לְגַן עֵדֶן לְהִשְׁתַּעֲשֵׁעַ בְּרוּחוֹת הַצְּדִּיקִים, אָז מִתְכַּוְּנִים (מִתְעוֹרְרִים) כְּל בְּנֵי הַמֵּלְכָּה וְכָל בְּנֵי הַהֵיכָל לְשַׁבֵּחַ אֶת בְּנְי הַמֶּלֶךְ הַקְּדוֹשׁ. וְאָז כָּל אוֹתָם פִּקְדוֹנוֹת שֶׁל הָרוּחוֹת שֶׁנִּמְסְרוּ בְיָדְה, אֶת כַּלְם מֵשִׁיב לְבַעְלֵיהֶם. וְרֹב בְּנֵי הְעוֹלְם מִתְעוֹרְרִים לְבַעְלֵיהֶם. וְרֹב בְּנֵי הְעוֹלְם מִתְעוֹרְרִים בְּאוֹתָה שֶׁעָה, וַהֲרֵי בִּקְּדוֹן שֶׁל כַּלְם מֵשִׁיב בּאוֹתָה שֶׁלָה, וַהֲרֵי בִּקְּדוֹן שֶׁל כַּלְם מֵשִׁיב אליהם

בְּפָּקְהוֹנָּא, כָּכָּהוּ תַּיִּיבִיןֹ לָאַתְרַיִּיהוּ. בְּבָּיוֹ דְבָנִא דְבוּוֹתָא שַּׂרְיָא בְּפָּקְּהוֹ טְּעֲבָוּתוֹ דְבְנֵּי נְּשָּׂא נְּפְּקִיןֹ, וְסַכְּנְּיוֹ בְּעָבְיוֹ בְּעָבְיוֹ דְבְנִי נְּשָּׂא נְּפְּקִיןֹ, וְסַכְּנְיוֹ בְּעִינִוֹ בְּעָבִיוֹ בְּעִינִוֹ בְּעִיבְוֹיִ בְּעִינִוֹ בְּעִיבִּוֹ בְּעִיבְוֹיִ בְּעִינִוֹ בְּעִיבִּיוֹ כִּעְבִייִהוּ. וּבְּנִּיוֹ בְּעִיבִּוֹן בְּעִינִוֹן בְּעִינִוֹיִן בְּעִינִיהוּ.

4. הַא זְוֹזִי, כַּד אִהְעַר רוּזִז צְּפוֹן בְּפַלְּהוּ אָתִיב לְנִיא, וְהָא בְּרִיךְ הוּא אָתִי לְגִּנְהָא בְּרִיךְ הוּא אָתִי לְגִּנְהָא בְּרִיךְ הוּא אָתִי לְגִּנְהָא בְּרִיךְ הוּא אָתִי לְגִּנְהָא בְּרִיןֹ הְאַתְּבִּיִּפְּרָן בִּיִּרְהּ, כְּבִּיֹן בְּתַּבְּוֹזִא לֵיה לְבִּוֹלְכָּא לַּהִישִּׁיֹא, וְכָל בְּנֵי עַנְלְבָּוֹא לִיה לְבִּוֹלְכָּא לַּהִישִּׂיֹא, וְכָל בְּנֵי עַנְלְבָּא לַּהְישִׁא, וְכָבִיןֹ בְּיִרְהּ, כָּלְהוּ בִּיּתְבֹּיוֹ בְּיִרְהּ, כְּלְהוּ בְּיִרְהֹּ, כְּלְהוּ לְצִיּלְא, לְשַׁבְּוֹזְא לֵיה לְבִּוֹלְכָּא לַּהְישִׁא, וְהָא הִבְּיִילְּא, וְבְּלֹיהוּ לְיִהֹיִין בְּיִבְּא הִבְּנֵיי עַלְּכָּוֹא בִּיְרָהּ, כַּלְּהוּ אִנִּיֹלְ בְּלְאְרִיוֹן בְּיִבְּא הִבְּנֵיי עַלְּכְנִא, וְכָל בְּנֵיץ אִנְּלְכָּא לַּהְיוֹזִין וְרוּבָּא הִבְנֵיי עַלְּכְנִא, וְהָא בְּרִיוֹן הְּעִּיְרוֹן בְּיִלְהוּת לֵילְנִילְ בְּלְאוֹין וְרִיבְּא הַבְּנִייִ עְלְכְּנְא, וְבָּלְיבִין בְּיִבְּיוֹין בְּלְבְיוֹץ בְּיִבְּיוֹין וְרוּבְּא הִבְנֵייִ עְלְכְנִיּא בְּרוּנִזִיהוֹן בְּבְּרִוֹנְיוֹין וְרוּבְּא הִבְּנִייִ עְלְּכְּיִּא בְּרוּנִיוֹין בְּכִּלְהוֹים בִייִלְהָּא בְּרוּנְיִיוֹן בְּיִבְּהוֹים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיבְּבְּיוֹים בְּיִבְיִּהְיּת בְּיִבְּיִים בְּיִבְּבְּיוֹים בְּיִבְּבְּיוֹים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיוֹים בְּיִיבְּבִיים בְּיִבְּיִים בְּיִנְבְּיוֹבְיוֹים בְּיִבְּיִּים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּיבְבְּיוֹבְיוֹים בְּיִבְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּיוֹבְיוֹים בְּיִבְיוּבְיוֹים בְּיִיבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִיבְיוֹים בְּיִיבְיוֹיוֹים בְּיבְבְיוֹים בְּיוֹבְנִים בְּיִים בְּיִנְיִים בְּיִבְיּים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּיִים בְּיִים בְּבְּבְיבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹבְיים בְּבְיבְיוֹבְיוֹים בְּיבְיבְיוֹיוֹיוֹי בְּבְיוֹבְייוֹבְיים בְּיוֹבְיים בְּיוֹבְייוּבְיוֹים בְּיבְבְייוֹבְייוֹב בְיוֹבְיים בְּיוֹבְייוֹם בְּיוֹבְייוֹיוֹים בְּבְיוֹבְייוֹיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹיוֹבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹיוֹיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיבְבְיוֹיוֹיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹיוֹיוֹיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹיוֹיוֹיוֹ

The Zohar advises us to make special preparation for the night sleep and explains. At night the bad side and death of the Tree of Knowledge are in control. When we go to sleep we experience the aspect of death and our souls ascend to the upper level for rest and protection. The Zohar suggests getting ready and submitting our souls to the Light before we fall asleep. Out of 60 parts, 59 parts go up and one stays with the body to sustain a state of life for the body.

While we are sleeping, we want to reach the highest spiritual level and enjoy maximum soul rest and 'recharge'. For that, we need to cleanse our souls before they leave the body. We do that by meditating and confessing on our actions, forgiving everyone that had an issue with us without any reservations. That includes correction issues from previous lives. In our minds, we should be ready to accept all four types of death. It helps remove judgment after we fall asleep and if our time has arrived to return our souls to the Creator then we are ready for it.

After this confession and meditation, we recite the Shema Israel prayer and the Ana B'Koach. Then we say the verse from Psalms 102:14 " אָתָה כִּי עַת לְחֶנְנָה מִּיוֹן כִּי עַת לְחֶנְנָה כִּי עַת לְחֶנְנָה כִּי עַת לְחֶנְנָה יִי "You will arise and have pity on Zion; it is the time to favor her; the appointed time has come." With these words, we ask God to bring the Light to Yessod of Malchut and bring redemption to the entire world. The last words are the words of the verse from Psalms 31:6 "בְּיִדְרָּ אַפְּקִיד רוּחִי כָּדִיתָה אוֹתִי יְהוָה אֵל אֻמֶּת" "Into your hand I commit my soul; you have redeemed me, O YHVH, God of truth". After these words, we should not say other words because it may break the vessel we just created or disconnect us from the Light we want to achieve.

You may find some different and expanded versions of the prayers before going to bed but the main elements are described above.

- 9. אִינַּוּן דִּבְנַיִּ בִּיכָכָא עַכָּאָה כַּלְיִבוּי בְּקֹיּוּבַוּיְיהוּי. בושהרהבי בְתוּשְּׁבַוֹוְתָא וּבִוּשְׂתַּתְפֵי בִּכְנֶּסֶת יִשְּׂרָאֵכּי, עַוֹד דְנָּהִיר יְבִוּבָוּא. כַּד אָתֵי צַּׂפֶּרָא, הִיא, וְכָל בְּנֵי הֵיכָלָא (דמלכא) כַּלְּהוּ אַדְנִין לְגַּבֵּי בַּוּלְכָּא נַלְּדִישָּׁא, וְאִינִּוּן אִקְּרוּן בְּנִּין דְבַּוֹלְכָּא וּבַוּטְּרוֹנִּיתָא. וְהָא אוּהְבּוּהָ.
- 6. כַּד אָתֵי צַּׂפָרָא, בָּעֵי לְנַּקּאָה נַּיְרבֵייה בְּכֹּלָא, וּלְבוּתוֹוֹן זְּוֹתְנִּיִשִּי לְאֵאְּנִידְּלָא אָם כֿוּלְכָּא לַּבּיתְּאָאי בְּנִא בְּכֵילָיָא אִאָּוֹתְבַל בְּכִוּלְיָרוּנִיּתָא. בִּאְּנָּא אַתְיָא עַם בַּוּטְּרוֹנִיתָא, כְּוֹּוִינָּא כָּהֹ עַם בַּוּכְּכָּא.
- 7. אָתֵי לְבֵי בְּנִּישְׁׂתָא, בַּוְדְבֵּי גַּּרְבֵּיה בְּקָּרְבְּנִיוֹ, בְּשִּׁבַּוֹז בְּתוּשְּׂבַוְוְתַּיְיהוּ דְּדָוֹד בַוּלְכָא. אָוויד קְּפָיֹכִיוֹ בְּרֵישֵׁיהֹ, (ס"א בידיה וברישיה) וְצִּיצִיֹּית בְּצַּבְּפַיה, אוִכוּר שְׁטִּכְּה לְבָוֹב. וְטָא אוּלְכוּוּבִי, גַּכֹּוּ אָבוּוּתָא בַּוֹבֵּוּי בָּוּאַרִיהֹּ, בִּצְּבוּוֹתָא בְּעֵיּי כְבַוּיָּכָּם, בְּגַּוֹוְנָּא (ס"א בזווגא) דְּבַּוּלְאֲבֵי עִּפְּאֵי, לְאָהְוַזִּבְּרָא בַּהֲבַיִיהוּ, הָאִינוּוֹ אָקְרוּוֹ בְעוֹבְוּרִים, כְּבָּוּה דְאַתְּ אָבִור, (זכריה ג) וְגָּׁתַתִּי כְּלֶּך בַּוֹהְכְּלָכִים בֵּין הָעוֹבְוּדִים. וּלְכַוְונָא רְעוֹיתִיה לַבָּוֹי בָּוֹאַרִיהֹ, וְיִתְבַּעׁ בְעוֹיתֵיהֹ.
- 8. תָא װְזֵי, בְּשַּׁעֲׂתָא דְבַּר נָשׁ כָּאִים בְּפַּרְגוּות כָּילְיָא בִועַרְסִיהֹ, לְאִשְּׁיַתִּדְּלָא בְּאוֹרַיְיִתָּא, פָּרוּוָא ָּקָאָרֵי עָ*בׁרָּיה* וְאָבַ*וּר,* (תהלים קלד) הִגַּּה בְּרְכוּ אֶת יְיָי פָּכֹּ עַבְּדֵי יְיָי הָעוֹבְיִרִים בְּבֵית יְיָי בַּכֵּיכוֹת. הַשְּׂהָא פַר אִיהוּ הָאִים בִּצְּׂכוֹתָא הַבְּנִי בָוּאַרִיהֹ, הַהוּא פָרוּוָא פָארי אָכּיִה וְאָבּיר, וְנָּתַהִּי כְּךְ בִּוּהְכְּכִים בִּיוֹ הָעוֹבְוּדִים הָאֵכֶּה.
- 9. בְּתַר דִּבְּוֹסֵיֵים צְּכוֹתָא בִּרְעוֹ (וקאים בעיטא) קַבּוֹי 9. אַחַר שֶׁמְְסַיֵּם הְפִּלָּה בְרָצוֹן (וְעוֹמֵד בָּוּאַרִיהֹ, הָא אוּקְבּוּוּהָ, דְּבָעֵי כְּבְּוּיבְוּסַר נַּפְשֵּׂיה

- 5. אוֹתָם שֶׁבְּנֵי הַהֵיכָל הָעֶלְיוֹן עוֹמְדִים מִשָּׁתַדְּלִים מָת עוֹרְרִים, בְּתִשְּׁבְּחוֹת הַתּוֹרָה, וּמִשְּׁתַּתְפִים בִּכְנֶסֶת ּיִשְׂרָאֵל עַד שֶׁמֵאִיר הַיּוֹם. בְּשֶׁמַגִּיעַ הַבּקֶר, הִיא וְכָל בְּנֵי הַהֵיכָל (הַמֶּלֶרְ), כַּלְּם בְּאִים לַבֶּלֶךְ הַקָּדוֹשׁ, וְהֵם נִקְרָאִים בְּנֵי הַבֶּּלֶךְ וָהַמַּלְכָּה, וַהֲרֵי פֵּרְשׁוּהָ.
- 6. בְּשֶׁמַגִּיעַ הַבּקֶר צָרִיךְּ לְנַקּוֹת עַצְמוֹ בַּכּל וְלַחְגֹר כְּלֵי מִלְחַמְתוֹ לְהִשְּׁתַדֵּל עִם הַבֶּלֶךְ הַקָּרוֹשׁ, שֶׁהֲרִי בַּלַיְלָה הִשְּׁתַּדֵּל בַּמַלְכָּה. כָּעֵת בָּא עם הַמַּלְכָּה לְזַוִּג אוֹתָה עם הַמֶּלֶדְ.
- 7. בָּא לְבֵית הַבְּנֶסֶת, מְטַהֵר עַצְמוֹ. בַּקָּרְבָּנוֹת, מְשַׁבֵּחַ בְּתִשְׁבְחוֹת דָּוִד הַפֶּּלֶךְ, אוֹתֵז הְפָלִין בְּרֹאשׁוֹ (בְּיָדוֹ וּבְרֹאשׁוֹ) וְצִיצִית בְּכְנָפָיו, אוֹמֵר ״הְּהָלֶּה לְדְוִד״. וַהְרֵי פַּרְשׁוּהָ, מִתְפַּלֵּל הְפִלָּה לִפְנֵי רִבּוֹנוֹ, צָריך ַלַעֲמֹד, בַּתִּפִּלָּה בְּמוֹ (בְּזָוּג) מַלְאָכִים הָעֶלְיוֹנִים, לְהִתְחַבֵּר עָבֶּם, שֶׁהֵם נִקְרָאִים הָעוֹמְדִים, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמַר (זכריה ג) וְנָתַתִּי לְדְּ מַהְלְכִים בֵּין ָּדְעֹמְדִים, וּלְכַנֵּן רְצוֹנוֹ לִפְנֵי רַבּוֹנוֹ, וְיִרְבַּע בַּקְשָׁתוֹ.
- 8. בּא וּרְאֵה, בְּשִּׁעָה שֶׁאָדֶם קָם בַּחֲצוֹת הַלַּיְלָה מִּמִּטָּתוֹ לְהִשְּׁתַדֵּל בַּתּוֹרָה, הַכָּרוֹז קוֹרָא עָלָיו וְאוֹמֵר: (תהלים קלד) הְנֵּה בְּרָכוּ אֶת ה׳ כָּל עַבְדֵי ה׳ הָעִמְדִים בְּבֵית ה׳ בַּלֵּילוֹת. עַכְשָׁוֹ כְּשֶׁהוּא עוֹמֵד בִּתְפִּלְה ּלִפְנֵי רַבּוֹנוֹ, אוֹתוֹ כָּרוֹז קוֹרֵא עָלָיו וְאוֹמֵר: ּוְנָתַתִּי לְדָּ מַהְלְכִים בֵּין הָעֹמְדִים הָאֵלֶה.
- בְּעֵצָה) לִפְנֵי רְבּוֹנוֹ, הֲרֵי פֵּרְשׁוּהְ שֶׁצְּרִיףְ

לְמְסֹר נַפְּשׁוֹ בִּרְצוֹן הַלֵּב לְאוֹתוֹ מְקוֹם שָׁצִּרִיך. וְבַמָּה עֵצוֹת יֵשׁ לְאָדָם בַּבּל. שְׁצָּרִיך. וְבַמָּה עֵצוֹת יֵשׁ לְאָדָם בַּבּל. וּבְשָׁצָה שֶׁהַתְּפִּלָּה קַיֶּמֶת (הִסְתִּיְמָה), כָּל אוֹתָם דְּבּוּרִים שָׁמוֹצִיא אָדָם מִפִּיו בְּאוֹתָה הְּפִלָּה, כֵּלְם עוֹלִים לְמַעְלָה וּבוֹקְעִים לְאוֹתוֹ אַוִיִּרִים וְרְקִיעִים, עֵד שֶׁמֵּגִיעִים לְאוֹתוֹ מָקוֹם שֶׁמֵּגִיעִים, וּמִתְעַטְּרִים בְּרֹאשׁ הַמֶּלֶדְ מְקוֹם שֶׁמֵּגִיעִים, וּמִתְעַטְּרִים בְּרֹאשׁ הַמֶּלֶדְ וְעוֹשִׁים בֵּהָם עֲטָרָה. וַוְהֵרִי בִּרְשׁוּהְ הַוֹעֲלִיה. הְנִפְלַּה שֻׁצָּרִיךְ לַקְּדוֹשׁ–בְּרוּךְ הִוּא, לְכַנֵּן שֶׁתִּהְיָה תְפִלַּת תַּחְנוּנִים. מִנִּיִן לִנִּי? מִמִּשָּׁה, שֶׁבְּתוֹב וְאֶרְחַנֵּן אֶל ה׳. זוֹהִי תְפִלָּה מְעֻלָּה.

The Zohar explains that when a person wakes up from his bed at midnight to study the Torah, he is announced with the words of the verse from Psalms 134:1

--הִנֵּה בָּרְכוּ אֶת-יְהוָה, כָּל-עַבְדֵי יְהוָה"

״הָעֹמִדִים בְּבֵית-יִהוָה, בַּלֵּילוֹת

"Come, bless YHVH, all you servants of YHVH, who stand by night in the house of YHVH!"

How and why we can achieve the state of "Stand in the house of YHVH" when we wake up and study after midnight?

After midnight the power of the darkness at night begins to phase out, and the Light begins to ascend on the world. When we start using the Zohar to study the Torah, we create vessels of Light and they increase its revelation in our lives and the entire world. Making a spiritual connection when the Light of Chessed begins to appear in the world is as if we were standing with our vessel to receive the rising Light.

Deuteronomy 3:23

"וָאֶתְחַנַּן, אֱל-יִהוָה, בָּעֵת הַהִּוֹא, לֵאמֹר

"And I pleaded with YHVH at that time, saying"

The Zohar tells us that the words of our prayers should be emotional so it will ascend and received in the higher heavens.

If it's possible for you, go to sleep before midnight, set your alarm for any time before dawn and study Zohar as much as you can. 18 minutes or more would be great for you. Before the study, wash your hands, recite the 18-morning blessings followed by Elijah opened and Zohar. Then you can go back to sleep.

If you wake up an hour before first light then study until you see the first light (When the black of the sky turns blueish). It is good to start your working day early because the light of Chassadim is strong and can support the activities of your days.

Resources:

The link below is to a pdf that you can print for yourself (free to distribute). It has the meditation of morning handwashing and the 18 blessings. There is a little English explanation and I hope to find the time and expand the explanation and transliterate it all.

https://dailyzohar.com/wp-content/uploads/2013/09/Birkot-Hashachar.pdf

More about Jewish prayers:

This link is a good and general description of Jewish Prayers. It doesn't give Kabbalistic explanations but it's a good base to start.

http://en.wikipedia.org/wiki/Jewish\_prayer

https://dailyzohar.com/daily-zohar-944/

You can find a lot of prayer information on Chabad.org. Some of the explanations also include the kabbalistic aspect.

10. בֹא וּרְאֵה, מִי שֶׁעוֹמֵד בַּתְּפִלְּה, צָרִיךְּ לְּכַנּוֹן רַגְלְיוֹ, וּפֵּרְשׁוֹּהָ. וְצָרִיךְ לְכַפּוֹת רֹאשׁוֹ לְּכַנּוֹן רַגְלְיוֹ, וּפֵּרְשׁוֹהָ. וְצָרִיךְ לְכַפּוֹת (לְכַפּוֹת מִינְיוֹ בְּשְׁעַת סְבָּבְּ אִמְר, מִי שֶׁפּוֹקַת עֵינְיוֹ לְאָרֶץ, הַהְּפְּלָה אוֹ שֶׁלֹא מֵנְמִיךְ אֶת עֵינְיוֹ לְאָרֶץ, מִקְּדִים עָלְיוֹ מֵלְאַךְ הַמְּנֶת, וּרְשֶׁהֶעֵא נַפְשׁוֹ לֹא יִסְתַבּל בְּאוֹר הַשְּׁמְנִה וְלֹא יְמוֹּת מִינְלְוֹל בְּשִׁרָינָה הוּא בְּנְשִׁרְוֹל בְּשִׁרְיִב (שמואל-א ב) כִּי מְכַבְּדִי אֲכַבְּד אַנְתָּה עָּתוֹב (שמואל-א ב) כִּי מְכַבְּדִי אֲכַבְּד יִצְלַבּ בִּי וֹנִה וֹיִנְה עִּיִּה וֹתוֹה עָּעָה שָׁתוּל בְּיִבְיִבְּד אַנְבִּיּד בְּבִּיּר וֹתִילְנִיל בְּאוֹתְה שָׁעָה שָׁתוּל בְּיִבְּרִיךְ אוֹתָה, וְבִּיֹיִם וֹלִילְיוֹל בְּאוֹתָה שָׁעָה שָׁתוּל בְּיִבְּבִּר יִבְּעִבְּר בְּתִּבְּרִי אֲכַבְּדִי אֲכַבְּדִי אֲכַבְּדִי אַבְּבִּר יִינִילְנִיל בְּאוֹתְה וֹיִבְּיִים בְּבִייִי אֲכָבְּדִי אֲכַבְּדִי אֲכַבְּדִי אֵבְבּר וֹיִינִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִיּייִים בְּיִבְיִּים בְּבִיים בְּיִבְיוֹב (שִׁמוּאל-א ב) כִּי מְכַבְּדִי אֲכַבְּדִי אֲכַבְּבִּי בְּיִבְיּיִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבּיוֹים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּבִּייִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִי אֲנִבְּבִּיי בְּיִבְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִּבְיִים בְּבִּייִים בְּבִּיים בְּבִּים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִבְים בְּיִבְייִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִיוֹים בְּיִּיִים בְּבְּיִים בְּיִּים בְּיּבְיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיבְּיִיּוֹית רִישׁוּים בְּיּבְּיִּים בְּיִּבְייִים בְּבְיּיִים בְּיּבְיּים בְּיּבְּיוֹית בְּיִים בְּיּבְיִיּיִים בְּיּבְייִים בְּיּבְייִים בְּיִּיוֹים בְּיּבְיּיוֹים בְּיּיִים בְּיּיִים בְּיּיוֹים בְּיוֹית רִישׁוּים בְּבְייִים בְּיּבְייִּים בְּיִיּ

10. הָא זְזֵזֵי, בַּוֹאוֹ דְּכָּאִים בִּצְּלוֹתָא, בָּעֵי לְכַנִּוֹנְאֹ רְישֵׁיה, נְּבָעוֹ דְּבָּלְוֹתָא, בָּעֵי לְכַנִּוֹנְאָ רִישֵּׁיה, כְּבֵּוּאוֹ דְּבָּאִים בַּלְּבִּוּי, וְאוֹהְבּוּוּהָ, וּבְעֵי לְזוֹפְיָא רִישֵּׁיה, כְּבִּוּאוֹ דְּבָּאִים בַּלְבָּא. וּבְּסְבָּא. וּבְּסְלָּא, בְּנִּיֹה (למכסייא) (ס"א לאסתמא) עֵּינֹוּי, בְּגִּיֹּוֹ לְבִּאִי יְסְהָכֵּל בִּשְּׂרִינְּאָ, וּבְסְבְּרֵא דְּרַב הַבְּנֹוֹנְיְא, דְּבְּלוֹתָא, דְּבְּלוֹנְא, יְכַר הִיפוּל נַּפְשִׁיה, לָא יִסְהָכֵּל בִּנְּיֹנִי בְּשִּׁינְהִי, בְּאוֹ דְבְּלוֹתָא, אוֹ דְּכָּא בְּוֹתִלְּא דְּבְּלוֹתְא, זְּבְּיֹר הִיפוּל נַּפְשֵּׁיה, לָא יִסְהָכֵּל בִּנְּיִהְירוּ הִיפוּלְּהְ נְּנְאִי יְבוּת בִּנְּשִׁילְה, בַּוֹאוֹ דְבְּנְלְיִהְ בִּנְּלְהְיִב בְּנִינִיתְ בְּנְשִׁילְה, בַּוֹאוֹ דְבְּנְלְיִהְ בְּנִיֹיִרְ בְּאַרְיִבְּא בְּנִינִיתְ בְּנִינְיִרְ בְּנִינִיתְ בְּנִינְיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינְיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִבְּיוֹיךְ בְּבְיּוֹתְ בְּנִינְיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינְיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינְיתְ בְּנִינְיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינְיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינִיתְ בְּנִינְיתְ בְּנִינִיתְ בְּיִיתְ בְּנִינְ בְּאוֹיִיתְ בְּנִייִים בְּנְיִילְם בְּנִינְיתְ בְּיוֹיִיתְ בְּעִינְיתְ בְּבְּנִייִיתְ בְּנִייִים בְּנִייִינְתְ בְּנִייִים בְּנִינִיתְ בְּנִייִים בְּיִבְיּיוֹת בְּנִייִים בְּנִינְיתְ בְּנִייִים בְּנְיִינְיתְ בְּבְּיוֹיתְ בְּעִייִם בְּנְיִיוֹים בְּנְבְּנִייִים בְּנְיִינְתְּע בְּיוֹיתְ בְּיוֹים בְּבְיּיוֹים בְּעִייִּים בְּיִייְּבְּע בְּנִייִים בְּיוֹייִים בְּיוֹיתְ בְּיִייְיִים בְּנְיִינְיוֹים בְּיִינְיְם בְּיוֹים בְּיוֹיוֹים בְּנְיוֹים בְּיִייִים בְּיְנְיְבְּיִים בְּנְיוֹים בְּיוֹיְבְיוֹים בְּנְיִיוֹים בְּנְעִיים בְּיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּיוֹילְם בְּיוֹים בְּיוֹים בְּנִייְם בְּנִייוֹם בְיוֹילְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְיוֹיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹיוֹים בְּיוֹיבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיוֹיבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹם בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים ב

11. זֶה מִי שֶׁמִּסְתַּבֵּל בַּשְּׁכִינָה בְּשְׁעָה שֶׁהוּא מִתְפַּלֵּל. וְאֵיךְ יָכוֹל לְהִסְתַּבֵּל בַּשְׁכִינָה בְּשְׁעָה שֵּׁהוּא מִתְפַּלֵּל. וְאֵיךְ יָכוֹל לְהִסְתַּבֵּל בַּשְׁכִינְה? אֶּלְּא לְדַעַת שֶׁוּדָּאי הַשְּׁכִינְה עוֹמֶדֶת לְפָנְיו. זֶהוּ שֶׁכְּתוּב וַיַּפֵּב חִזְקְיָהוּ פְּנְיו אֶל הַקִּיר, שֶׁשְׁם שׁוֹרָה הַשְּׁכִינָה. מִשׁׁרִם בְּךְ לֹא צְרִיךְ לִהְיוֹת חוֹצֵץ בֵּינוֹ וּבִין הִקִיר, וּפרשׁוּה.

11. הַאי בַּוּאוֹ דְּאַסְתָּכֵּל בִּשְּׂכִינְּתָא, בְּשַּׂעֲנָתא דְּאִיהוּ בְּוַצַּבֵּיי, וְהֵיךְ יָכִיל לְאַסְתַּכְּלָא בִּשְּׂכִינְּתָא. אֶכְּא לִינְּדֵע דְוַדֵּאי שְׂכִינְּתָא לַּיְיבָוּא לַבִּיה, הַדָּא הוּא דְכְתִיב, (ישעיה לח) וַיַּפֵּב וֹזוֹּלְיָהוּ פָּנָּיו אֶל הוּא דְכְתִיב, (ישעיה לח) וַיַּפֵּב וֹזוֹּלְיָהוּ פָּנָּיו אֶל הִּאֹר, דְּתַבְּוֹ שָׁלְּתִי שְׁכִינְּתָא. בְּגִּיוֹ כָּךְ לָא בַעְׂיָא לַבְּיִנֹ וְבֵיוֹ שָׁלְכִי שְׂכִינְּתָא. בְּגִּיוֹ כָּךְ לֹא בַעְׂיָא לְבִינוֹ וּבֵיוֹ הַבִּיוֹ הַבִּיוֹ הַבִּיוֹ הַבִּיוֹ הַבִּיוֹ הַבִּיוֹ הַבִּיוֹ הַבִּיוֹ הַבְּיוֹ הַלְּיִר, וְאוֹהָבְנוּה.

When we pray with purity and open heart the Shechina joins our prayer to support its elevation to the upper gates of heavens. When we reach the highest level of our prayer, usually during the silent standing prayer (Amidah), we cover our head and face and can look only in the book of prayer. Those who know the prayer by heart and those who meditate their own special prayer should close their eyes because at this level the Shechina is in front of us.

Our eyes can see on the physical and spiritual levels because they connect to the Sefira of Chokmah. That is why what we see can easily affect our state of mind and emotions. The Zohar quotes 1 Samuel 2:30 to teach us the importance of the prayer and our consciousness during the prayer.

"כִּי-מְכַבְּדַי אֲכַבֵּד וּבֹזַי יֵקְלּוּ..."

"...Those who honor me I will honor, but those who despise me will be disdained." During our prayers and meditations, we should not have any distractions. The focus is on building our vessels gradually through the meditation and purify the thoughts from all distraction. We should not look to the sides even if there is a noise. We should not look at our watch because it drops us to the limitation of the world of Malchut. No smartphones, unless they display text and images that help us with the meditation. In some synagogues, you may see people that when they arrive at the silent connection they face the wall or stand directly behind a chair. They do this to create a separation between themselves and the rest of the world. This custom comes from the way King Hezekiah prayed to God.

Isaiah 38:2

"וַיַּסֵב חִזְקָיָהוּ פָּנָיו, אֱל-הַקִּיר; וַיִּתְפַּלֵּל, אֱל-יִהוָה"

"Then Hezekiah turned his face to the wall and prayed to YHVH"

The Zohar explains that our prayers should come from the walls of our hearts. That was King Hezekiah's action. Turning himself to the wall represented the change he made inside. Then he made his prayers to YHVH and as we studied in DZ 1851 his prayer was answered.

12. מִי שֶׁעוֹמֵד בַּתְּפִלָּה צָרִיךְּ לְסַדֵּר שֶׁבַח רַבּוֹנוֹ בַּתְּחִלָּה, וְאַחַר כָּךְ יְבַקֵשׁ בַּקְשָׁתוֹ. שְׁהַרִי משֶׁה כָּךְ אָמֵר בַּתְּחִלְּה, אַתְּה שִּׁהְרִי משֶׁה כָּךְ אָמְרַבְּ אָמְרֹ, וּלְבַסוֹף אֶעְבְּרָה וְגוֹ׳. רַבִּי הַחִלוֹתְ וְגוֹ׳, וּלְבַסוֹף אֶעְבְּרָה וְגוֹ׳. רַבִּי יְהוּיְדָה אָמַר, מַה שׁוֹנֶה כָּאן שֶׁכְּתוּב אֲדֹנְ׳׳ִי יְהוּיְדָה, בְּאָלֶ״ף דָּלֶ״ת נוּ״ן יוֹ״ד, וּלְבַסוֹף יֻהוְיִה, וְקוֹרְאִים אֱלֹהִי״ם? אֶלְא הַּבְּלִיה וְמִדְּת לַיְלְה, הִּהִּר כָּךְ הוּא – מִלְמַשָּה לְמַעְלָה, וּלְהַרִּיל מְדַּת יוֹם בַּלַיְלָה וּמִדַּת לַיִּלְה בּיוֹם, וּלוֹזּג הַכּּל כַּאחַד כּרְאוּי.

12. בַּוֹאוֹ דְּכָּיִתׁ בְּצְּׁכּוֹתָא, בְּעֵּי כְּסַדְּרָא שְּׂבְּוֹזְא דְבִּיאַרִיהׁ בְּכַּיְרָהִיתָא, וּכְּבָתַר יִתְבַּעַ בְּעַוּתִיהֹ. דְּהָא בּוֹשֶּׁהֹ הָכִי אָבַּוֹר בְּקַּדְבִּייתָא, אֲתָה תַּזִוֹפּוֹת וְגֹּוֹ׳. וּכְבַפוֹף אֶעְבְּרָה וְגֹּוֹ׳. רִבִּי יְהוּדְה אָבַּוֹר, בַּוֹאי שְׁנָּא יִוֹ״ד, וּכְבַפוֹף ידו״ד, וְכָּלְרִינִּץ, בְּאָכֶּיְף דְּכֶּ״ת נִּי״וֹ יִוֹ״ד, וּכְבַפוֹף ידו״ד, וְכָּלְרִינִּן אֶכְלֹהִי״ם. אֶכָּא סִהוּרָא הָכִי הוּא בִוּתַתָּא כְעַּיִּכָּא, וּכְּצִבְּיִם וּכְוַיִּנְא בִּנִדְת יוֹם בַּכַּיְּכָה, וּבִּיַדְת כַּיְּכָה בִּיוֹם וּכְוַיִּוֹנְאַ כּכָּלְא בִּיְדִר יוֹם בַּכַּיְכָה, וּבִּיַדְת כַּיְּכָה בִּיוֹם וּכְוַיִּוֹנְהְא

13. אַתָּה הַחִלּוֹתְ לְהַרְאוֹת אֶת עַבְּדְּדְּ. מְּהָה הָרֵאשִׁית בָּאוֹ? אֶלָא וַדַּאִי מֹשֶׁה רֵאשִׁית הָיָה בָּעוֹלָם לִהְיוֹת שְׁלֵם בַּכּל.

וַאִּם תּאִמֵּר, יַעֵּקֹב הָיָה שְׁלֵם, וְהָאִילָן וְאָם תּאמֵר, יַעֵּקֹב הָיָה שְׁלֵם, וְהָאִילָן הִשְׁתַּלֵם לְמַשְׁה לְמַשְׁה לֹא הְיָה בְּעַבְּר מָה שֶׁהְיָה לְמֹשֶׁה לֹא הְיָה לְאָדָם אַחֵר, שֶׁהֲרִי הִתְעַמֵּר בִּשְׁלֵמוּת יְתְרָה בְּכַמָּה אֲלָפִים וּרְבָבוֹת מִיִשְׂרָאֵל, בַּתּלְיִם בְּתְּיִם, בַּלְוִים, בַּשְּׁבִים עֲלֵיהָם, עֲשֶׂר שְׁבָּטִים, גְּדוֹלִים מְמֻנִּים עֲלֵיהֶם, עֲשֶׂר שְׁבָטִים, גְּדוֹלִים מְמֻנִּים עֲלֵיהֶם, בּאוּף בּגוּף בּמִר סנהדרין. הוּא השׁתּלם בּגוּף בּמוּף

13. (דברים ג) אַהָּה הַוֹזְלּוֹתָ לְהַרְאוֹת אֶת עַּבְּרְּךָּ. בַּוֹאִי שֵׂירוּתָא הָכָא. אֶכָּא וַדַּאִי בוֹשֶׁה שֵׂירוּתָא הֲוָה בְּעִלְבְּוֹא, לְבֶּוֹהָנֵי שְׂלִים בְּכַּלְּא. וְאִי תִּיבְּוֹא יַעֲׂקְב בְּעַלְבְּוֹא, לְבֶּוֹהָנֵי שְׂלִים בְּכַלְּא. וְאִי תֵּיבְוֹא יַעֲׂקְב שְׁלִים הְנְתִּה, וְאִילְנָּא אִשְּׂהְלִים לְתַתָּא כְּנַוְוֹנָא הַלְעֵילְא. הָכִי הוּא וַדַּאִי, אֲבָל בַּוֹה דְהַוָּה לְבוּשֶׂה, דְּלְעִילְא. הָכִי הוּא וַדַּאִי, אֲבָל בַּוֹה דְהַוָּה לְבוּשֶׂה, לְאַ הַּוֹת לְבַר נְּשׁ אַוֹוְרָא, דְהָא אִתְעַשְׁרָבל, בְּאוֹרַיְיִתְא, יִהִיר, בְּכַבְּוֹה אֶכֶּף וְרִבְּבָן בִּוִּשְּׂרָאֵל, בְּאוֹרַיְיִתְא, בְּבִּנִייִה, בְּעִּלִילְוֹוּ בְּבִּיִּלְי, בְּבִייִּהָ, בְּעִּבְיִיה, בִּשְּׁבִייִּוֹ סַנְּהַדְרִין. הוּא רַבְּרִין בִּנְבְּוֹלְ בִּנְבְּוֹיִם עַּלְיִיהוּ, בְּשִּׁבְעִין סַנְּהַדְרִין. הוּא רַבְּרִין בִּנְנְיֵן בִּנְבְיִּוֹן, בְּבְּנִיין, בְּעִבְּיִין בִּנִייְן בִּנִינְוֹן, הִבְּבִּוֹין, בְּבִּיִּנִין בְּנִילְיוֹת בְּבְּרִין. הוֹבְּנִין בִּיִּלְ בִּנְבְּוֹיִן בְּיִבְּיִוֹן, בְּבְּנִיין, בִּבְּבִין בְּעִין בְּיִין. הִיבְנְנִין בְּיִבְּנִין בְּיִבְיִין בְּיִבְיִין בְּנִיין. הִיבְנְנִוֹן בְּנִבְיִוֹן, בְּבִבְנִין בְּיִבְּיִין בְּיִבְיִין בְּיִבְיִין בְּנִינְוֹים בְּנִיוֹן בְּנִבְיוֹן. הִיבְּנְבְּיוֹ בְּנִבְיוֹן בְּיִבְּיִיבְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִּיּוֹלְיִים בְּיִים בְּיִבְּיִנְיוֹם בְּוֹנְבְיִים בְּיִים בְּיִים בּוֹיִים בְּבְּבִייוֹם בְּיִבְיִּים בְּנִינְים בְּבִינְיוֹּ בְּיבְבִיוֹים בְּיִבְּבְיוֹים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּנִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיוֹים בְּיִים בְּיִבְיוֹם בְּיִבְיּים בְּיִבְּיוֹים בְּיבְיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְיבְיוֹים בְּיבְּיוֹים בְּיבְּיִים בְּיִבְּיוֹים בְּבְּיִים בְּיבְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְייוֹים בְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִבְיוֹים בְּיבְּיוֹם בְּנִיים בְּיוֹים בְּיִים בְּיבְּיוֹם בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּים בְּיוֹים בְּיבְייוֹים בְּיִים בְּיבְּיִים בְּיִבְּיוֹם בְּבְּים בְּיבְּים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְי

### אָשְּׂדְּתְלִים בְּגוּפָא שְּׂלִים. אַהָּרן לִיבִוּנְגָא, גַּוּוְשׂוּוֹ שְׁלֵם. אַהַרוֹ לְיָמִין, נַחְשׁוֹן לִשְׁמֹאל, וְהוּא לִשִּׂבוּאלֵא, הוּא בִּינַיִּיהוּ.

The prayer process is designed by the early sages to help us elevate spiritually from the lower to the upper levels, unify the light and vessel, and then draw the light down. Before we pray we should have the structure of the Tree of Life and the four worlds (Action עשיה, Formation בריאה, Emanation, Emanation) in our minds. The process before the silent prayer elevates us from the lower world of Action, Malchut to the world of Emanation, Atziluth, Chokmah. During the silent prayer, we bow down and rise four times to connect the lower name יהוה ADNY and the higher name, עו and י then הד, נו הוי the first bow unifies the first two letters of the names, ע and י then הד, נו מור ביר און אירון אירון וואס ביר און אירון וואס ביר און



When we answer Amen to blessings we also create a unification of upper and lower. It gives us the opportunity to unify the upper and lower names and reveal light in our

lives and our environment.

When hear the leader of the prayers in the synagogue recite a blessing that begins with "Baruch ata....", we should get ready to answer Amen immediately after each blessing. We don't want to miss any of those opportunities. The preceding words of the blessings are the building blocks of the Vessel. The actual blessing of "Baruch Ata..." invites the light to come to the vessel. Our 'Amen' brings light into the vessel. The word Amen represents the two names, unifies them and manifests the light in our level, Malchut. 'Amen', אמן, has a numerical value of 91.

### לאהדונהל

This is the form that we should mediate/see in front of us when we say Amen.

If you don't see it on the walls of your synagogue then ask/demand for it to be displayed. It's a very important kabbalistic tool that we can use often.

The sequence for the Amen of the Kadish אידהונהי

### אלדהבולה

uses the same names but starts with the first letter of the lower name because the Kadish creates bridges between the different parts of the prayers. It helps us elevate from one world to the next.

14. בְּגִּיוֹ כַּךְ אֶת גָּּדְלְךּ, בִּיבִּינְּא, דָּא אַהַרוֹּ. וְאֶת 14. מִשׁים זֶה אֶת גִּדְלְדּ, מִיְמִין, זֶה אַהַרוֹּ. יְדְרָ הַוְזַוָֹּקָה, בִּשְּׂמֹאל, זֶה נַחְשׁוֹן. יְרָא אִהְבֵּור. וְאֶת יִדְדְּ הַחֲזָקָה, מִשְּׁמֹאל, זֶה נַחְשׁוֹן. יְרָא אִהְבֵּור. וְאֶת יִדְדְּ הַחֲזָקָה, מִשְּׁמֹאל, זֶה נַחְשׁוֹן.

וְהֲרֵי נִתְבָּאֵר. מִשׁוּם כְּךְ מֹשֶׁה הָיָה רֵאשִׁית בְּעוֹלֶם. וְאָם תּאמֵר, מִי הְיָה הַפִּיּוּם (שְׁהָרֵי מִשֶּׁה הָיָה הַפִּיּוּם (שְׁהָרֵי מִשֶּׁה הָיָה הָרָאשִׁית)? הַפִּיּוּם הוּא מֶלֶךְ הַפְּיִּים, שֶׁהְרֵי אָז תִּמְּצֵא שְׁלֵמוּת בְּעוֹלְם מַה שֶׁלֹא הָיָה כֵּן לְדוֹרֵי דוֹרוֹת. בְּאוֹתוֹ זְמַן מַה שֶׁלֹא הָיָה כֵּן לְדוֹרֵי דוֹרוֹת. בְּאוֹתוֹ זְמַן תִּמְצֵא שְׁלֵמוּת לְמַעְלָה וּלְמַשְה, וְיִהְיוּ הִעוֹלְמוֹת כַּלָם בְּזִוּוֹג אֶחָד, וְיִאְזִ הְעוֹלְמוֹת כַּלָם בְּזִוּוֹג אֶחָד, וְאָזִ בְּיוֹם הַהוּא יִהְיֶה ה׳ אֶחְד, בְּשֹׁמוֹ אחד.

בְּגִּיןֹ כָּךְ בוּשֶׁה שֵׁירוּתָא בְּעָלְבְּוֹא הֲוָה. וְאִי הֵיבְּוֹא בֵּוֹאוֹ בָּוְה סִיּוּבְוֹא (דהא משה שירותא הוה). סִיּוּבְוֹא בִּוֹלְבָּא בְּוֹשִׁיוֹזְא הוּא, דְּהָא כְּבִייןֹ יִשְׂהְכַּוֹז שְׂלִיבוּוּ בְּוֹלְבְּא בְּוֹשִׁיוֹזְא הוּא, דְּהָא כְּבִייןֹ יִשְׂהְכַּוֹז שְׂלִיבוּוּ בְּעַלְבָּוֹא, בַּוֹה דְּלָא הְנָוֹה כֵּן לְּבָרִי דְּרִיןֹ. בְּהַהוּא בְּעַלְבְּוֹא, יִשְׁהְבְּוֹז שְׂלִיבוּוּ לְעֵילְא וְחַהָּא, וְיֵהוֹוֹן עָלְבְּוֹין וְבִּיֹבוּא יִשְׂהְבַוֹז שְׂלִיבוּוּ לְעֵילְא וְחַהָּא, וְיֵהוֹוֹן עָלְבִּיוֹן בְּתִיב (זכריה יד) בַּיוֹם כַּלְהוֹי יִדְיָי, אֶוֹד וִשְׂבוּוֹ אֶזְוֹד.

15. וַיֹּאמֶר ה' אֵלֵי רַב לֶךְ אֵל תּוֹסֶף וְגוֹ'.
אָמֵר רַבִּי חִיִּיא, אָמֵר לוֹ הַקְּדוֹשׁ–בְּרוּדְּהוֹא לְמֹשֶׁה, מֹשֶׁה, רַב לֶךְ שֻׁהְוֹדְיַּגְּהָ
בַּשְׁכִינָה, מִבְּאו וְאֵילֶךְ אֵל תּוֹסֶף. רַבִּי
יִצְחָק אָמֵר, רַב לֶךְ בְּאוֹר הַשָּׁמֶשׁ שֶׁהְיָה
יִצְחָק אָמֵר, רַב לֶךְ בְּאוֹר הַשָּׁמֶשׁ שֶׁהְיָה
לְךְ, אַל תּוֹסֶף, שֶׁהְרֵי וְמֵן הַלְּבָנָה הִגִּיע,
וּלְבָנָה לֹא יְכוֹלָה לְהָאִיר עַד שֶׁיִתְבַּנֵּם
וְאַמֶּשׁ. אֲבָל, וְצֵו אֶת יְהוֹשֵׁע וְחַוְּקֵהוּ
וְאַפְּצְהוּ. אַהָּה, שֶׁהוּא הַשֶּׁמֶשׁ, צְרִיךְ
לְהַבָּנִה, וְהַרִי נִתְבָּאֵר.

15. (דברים ד') וַיֹּאבֶּוֹר יְיָּ' אֵכַיֹּ רַבֹּ כָּךְ אֵכֹ תּוֹסֶף וְגֿוֹ׳. אָבַּוֹר רַבִּי וֹזִיִּיא, אָבַּוֹר כֵּיֹה קּוֹּדְשָׂא בְּרִיךְ הוֹא אָבַּוֹר רַבִּי וֹזִיִּיא, אָבַוֹר כֵּיֹה קּוּדְשָׂא בְּרִיךְ הוֹא לְבוֹשֶׁה, בוֹשֶׁה, רַבֹּ כָּךְ דְאוֹבְיוְוֹגַת בִּשְׂכִינְּהָא, כִּוֹשֶׁה, רַבֹּ לְּךְ דְּאוֹנְהְ אָבַוֹר, רַבֹּ לְבְּיִהְירוּ דְשִׁבְּוֹשְׂא דְהָנָה גַּבְּך, אַל תּוֹסֶף, דְהָא לְּךְ בִּנְּהִירוּ דְשִׁבְּוֹשְׂא, וְסִיהֲרָא כָּא יָכִיל לְאַנְּהָרְא, יִבְּיִל שִׁבְּוֹשְׂא, אֲבָל וְצֵּוֹ אֶת יְהוֹשֻׁעַ וְוֹזוֹיְבָהוּ עַּרְ דִּיִּתְּבְּנִישׁ שִּׂבְוֹשְׁא, בְּעֵי לְאַנְּהָרְא, עַר דְּיִהְבְּנִישׁ שִּׂבְוֹשְׁא, בְּעֵי לְאַנְּהָרָא, וְאַבְּוֹר. אַנְּהִירְא, וֹהֹא אִתּבוֹר.

Deuteronomy 3:24

" אֲדֹנִי יְהוָה, אַתָּה הַחַלּוֹתָ לְהַרְאוֹת אֶת-עַבְדְּךָ, אֶת-גָּדְלְךָ, וְאֶת-יָדְךָ הַחֲזָקָה--אֲשֶׁר מִי-אֵל בַּשָּׁמַיִם וּבָאֶרֶץ, אֲשֶׁר-יַעֲשֶׂה "כָמַעֲשֵׂיךְ וְכָגָבוּרֹתַךְ

"'O YHVH GOD, You have begun to show Your servant Your greatness and Your strong hand; for what god is there in heaven or on earth who can do such works and mighty acts as Yours?"

"Your greatness" is the aspect of the Right and Aaron. "Your strong hand" is the aspect of the Left and Nachshon (Nachshon was the one who jumped first into the water when Moses split the Red Sea). The Zohar explains that we learn from that that Moses was the beginning of the world and not Jacob. And if we ask who is in the end, the answer is; the King Mashiach is the one because only then you find completion in the world. Why Moses is the beginning of the world

Moses has the soul of Abel, who is the pure child of Adam and Eve, who were the first father and mother and the aspect of Chokmah and Binah.

The unification of Chokmah and Binah forms the Sefira of Da'at. Da'at, means 'knowledge'.

Genesis 4:1 "and Adam knew Eve, his wife" Moses has the level of Da'at because he carries the soul of Abel, the original aspect of Da'at. Cain was first but because the Snake 'contaminated' Eve's vessel, his soul was 'grounded'. Genesis 4:2 "Cain was a tiller of the ground."

Mashiach and the unification of upper and lower

Because Moses is at the upper gate he will usher Mashiach to the world through the Central column, unifying the four worlds of Atzilut (Emanation), Beriah (Creation), Yetzirah (formation) and Asiyah (Action).

Mashiach is called King because he has the soul level of Yechida, which comes from Keter (Crown). After he removes all negativity from the world, the vessel of Malchut will be pure to receive the Light of Binah.

Then the spiritual worlds of Atzilut, Beriah, Yetzirah, and Asiah will be in peace, completion and one unified state as we learn from the verse in Zechariah 14:9

"וָהָיָה יִהוָה לְמֵלֶרְ, עַל-כָּל-הָאָרֵץ; בַּיּוֹם הַהוֹא, יִהְיֵה יִהוָה אֶחָד--וֹשְׁמוֹ אֶחָד"

"And YHVH will be king over all the earth. On that day YHVH will be one and his name one."

יוֹסי אמר, (תהלים קמד) אשׁרי העם שׁכַּכה לּוֹ וגוֹ׳. אשׁרי העם שהקדושׁ– בָּרוּךְ–הוּא בָּחַר בָּהֶם מִכָּל עַמִּים עוֹבִדי כוֹכַבִים וּמַזַּלוֹת, וְהָעֻלָה אוֹתֵם לְגוֹרֵלוֹ וברכם בברכתו, בברכת שמו, זהו שׁכּתוּב (ישעיה סא) כּי הם זרע בּרך ה׳, ברך ה' ממש.

16. (דברים ד') ואתם הדבקים ביי אלהיכם וגוֹי. 16. ואתם הדבקים בה' אלהיכם וגו'. רבי רבי יוסי אמר (תהלים קמד) אשרי העם שככה כוֹ וְגוֹי. וֹכאה עַבּוּא, דְּקוּדְשֹּא בַּרִיךְ הוּא בוור בְהוּ בִּבֶּל עַבִּיוֹ עַבוֹדֵת כּוֹכָבִים וּבִוֹיָלוֹת, וְסָלִילְ לּוֹן לַעַּרביה, וּבַריך לוֹן בִּבְרַכָּתָא דִּיכֵּיה בְּבַרְכָּתָא דשבויה, הדא הוא דכתיב, (ישעיה סא) כי הם ַּוֹרֵע בַּרַךְ יִיֵּ׳, בַּרַךְ יִיֵּ׳ בַּ<u>בְּוֹשּׁׂ.</u>

17. בא וַרָאָה, אַת כַּל שָׁאַר עָמֵי הַעוֹלַם נתן הקדוש–ברוך–הוא לממנים גדולים ששולטים עליהם, ואת ישראל אחז לגורלו ולחלקו, הקדוש-ברוד-הוא לָהַאָחֵז בּוֹ מַמַּשׁ. וְנַתַן לַהֶּם תּוֹרָה קְדוֹשַׁה בָּדִי לְהָאָחָז בְּשָׁמוֹ, וַעֵל זָה וָאָתַם הַדְּבֵקִים בה', ולא בממנה אחר כשאר העמים, וַהַרִי פָּרִשׁוּהַ בִּכַמַה מִקוֹמוֹת. 17. תא וווֹי, כל שֹאר עבויוֹ דעלבוא, יהב לוּוֹ קורשא בריך הוא לרברבי בובונו, דשלליו עַבַיִּיהוּ. וִישִּׂרָאֵל אַזוִיד כוֹן קוּדְשַׂא בִּרִיך הוא כערביה, לוווכַקיה, לאָתאַווַרָא ביה בִּנְּישׁ. וְיָהִיבֹ בגיו קדישא, בשׁבויה, (דף רס"א ע"א) ועכר דא ואתם הדבקים בייי, וכא בבובונא אוזרא כשאר אוקבווה בכבוה אתר.

Deuteronomy 4:4

"ואַתֵּם, הַדְבַקִּים, בַּיהוַה, אֵלהֵיכֶם--חַיִּים כַּלְכָם, הַיּוֹם."

"But you who held fast to YHVH your God are alive today, every one of you."

The Zohar explains that the Holy One Blessed be He chose to bless the children of Israel from all the other nations. God's blessing is his name יהוה YHVH. Those who hold to the name, meaning following the ways of the Torah and the Tree of Life, benefit from the energy of life that will keep them alive at the time of the Final Redemption.

The word 'הַיּוֹם', 'today/the day' is a code word related to the day at the Final Redemption when negativity no longer exists, the world is in complete peace and the Light of the Tree of Life is in full presence.

Psalms 118:24

".זֶה-הַיּוֹם, עָשָׂה יָהוָה; נָגִילָה וְנִשְׂמְחָה בוֹ".

"This is the day (הַיּוֹם) that YHVH has made; let us rejoice and be glad in it."

This verse from Psalms is used in the 'Halel' (a special prayer that we add on Rosh Chodesh and Holidays). When we arrive at it we sing it with great joy.

The Israelites receive their sustenance from YHVH directly and the other nations of the world receive it through 70 ministers that govern them.

דָבָרִים אַתֵּם שֹׁמִעִים וְגוֹ׳ (דברים ד). אמר דַבַרִים, מַה זָה קוֹל דַבַרִים? אֶלַא קוֹל שַנְקָרָא דְבוּר, שַׁכַּל דְבוּר תַלוּי בּוֹ. וְעֵל זָה בְּתוּב וַיְדַבֵּר ה׳ אֱלֵיכֶם, שֵׁהֵרִי דְּבּוּר בַּמַקוֹם זָה תַּלוּי, לַזָה נָקָרָא קוֹל דְּבַרִים.

18. (דברים ד') וַיִּדְבֶּר יָיֵ׳ אֶכֶיכֶם בִּתּוֹךְ הַאָשׁ כְּוֹל 18. וַיִּדְבֵּר ה׳ אֶלֵיכֶם מִתּוֹךְ הָאָשׁ קוֹל דְבַרִים אָתֶם שׁוֹבִוּעָים וְגוֹי. אָבַר רָבִי אֶלְעַוָּר, הָאִי קָרָא אִית לְאִסְתַּבְּלָא בֵּיה, קוֹל דְבָרִים, בַּוֹאי קוֹל רַבִּי אֶלְעָזֶר, בְּפָּסוּק זֶה יִשׁ לְהִסְתַּבֵּל. קוֹל בַּבַּרִים. אֶכָּא פוּכ באַפָּרִי בִבּוּר, בַּכַּכ בִבּוּרָא ביה הַלִּיא. וַעַּל דָא פִתִיב, וַיִּדְבֵּר ה' אֲלֵיכֶם, דָּהָא דִבּוּר בַּאֲתָר דָא תַּלְיָא, לְהַאִי אָהָרִי קּוֹל

19. אַתָּם שֹׁמָעִים, שֵׁשָּׁמִיעַה לֹא תַלוּיַה אֶלָא בָּזֶה, מִשׁוּם שֲשִׁמִיעָה תִּלוּיָה בַּדְבּוּר, ומשום כַּךְ אַתֶם שמעים. (אַתֶּם שׁמְעִים, בַּדָבוּר) והרי תלויַה שַׁהַשָּׁמִיעָה פרשוה, (שמות כא) ורצע אדניו את אזנו בַּמַרצַע, מְשׁוּם שַׁפַּגַם מַקוֹם שַׁנָּקָרַא שָׁמִיעָה, וְהוּא דְבּוּר וְהוּא שִׁמִיעָה.

19. אַהֶּם שוֹבְועִים, דִשִּׂבְוּעָוֹה כָא תַּלְיָא אֵכַּא בְהַאי. בְגִּין דִשִּׂבִיעָה בִּדְבוּר תַּכִּיָא. ובְגִּין כָּך אָהֶם שׁוֹנְיִעִים. (ס"א אתם שומעים, ושמיעה בדבור תליא) וָהַא אוֹהָבוּה, (שמות כא) וְרַצְּעֹ אֲדוֹנְיוֹ אָת אָוֹנוֹ בַּבַּוּרצִּעַ, בְּגִּיןֹ דְפַגִּים אַתְרָא דְאִקְּרִי שְׂבִוּיעָה, והוא דבור והוא שבועה.

20. קול דברים אַתֶם שמעים ותמונה אֵינֶכֶם רֹאָים. מַה זֵה וּתִמוּנַה? כְּמוֹ שַנָאֵמֶר (במדבר יב) ותמונת ה' יַבִּיט. דַבָר אַחֶר וּתִמוּנָה – זֶה קוֹל פָּנִימִי שֵׁלֹא הַיָה נְרָאֶה כְּלָל. זוּלָתִי קוֹל, זֵה קוֹל אַחֵר שֶׁאָמַרְנוּ. וּתְמוּנָה, לַמַּה נָקָרֵא כַּדְ? מְשׁוּם שכל תקון הגוף יוצא ממנה.

20. קול דברים אָתָם שוֹמְעַים ותמונה אֵינָכֶם רואים. בואי ותבוונה. כבוה דאת אבור (במדבר יב) ותבוונַת יִיָּ׳ יַבִּיטֹּ. דְבָר אַוֹיֵר ותבוונָה, דָא קוֹכ פּגִיבִּיאָה, דִּכָּא הַנָה בִּיתִוֹזֵיִי כִּכַּכֹּי. זִיכְּתִי כִּוֹכֹּ, דָא קוֹכ אַוֹזַרַא דְּקָאַבִּוֹרָוֹ. ותבוונַה, אַבַואי אָקָרֵי הַכִּי. בֹגיוֹ דַכל תַּקוֹנֹא דַגוֹפַא בִינִּיה נפקא.

Deuteronomy 4:12

<sup>&</sup>quot;.וַיַדַבֵּר יָהוָה אֵלֵיכֶם, מִתּוֹךְ הָאֵשׁ: קוֹל דְּבָרִים אַתֵּם שֹׁמְעִים, וּתִמוּנָה אֵינָכֶם רֹאִים זוּלָתִי קוֹל"

<sup>&</sup>quot;Then YHVH spoke to you out of the midst of the fire. You heard the sound of words, but saw no form (image); there was only a voice."

Moses reminds the people the time they stood under Mount Sinai receiving the Torah. The "sound" is the energy that comes from Binah (brain), strengthens in the lungs, and comes out as words from the mouth. The sound is the aspect of Zeir Anpin, and 'words' is Malchut because words manifest the inner sound.

Words depend on the inner sound and hearing depends on words.

Moses is emphasizing on the fact that they didn't see any image but sound and words. He did that to make sure the people won't follow any type of image of God because

there's no such thing. God has no shape or form and we should not imagine forms in our brain as the image of God.

That is the essence of the second commandment (Exodus 20:3) "You shall not make for yourself a carved image, or any likeness of anything that is in heaven above, or that is in the earth beneath, or that is in the water under the earth."

When we create an image of God, or any other spiritual force in our mind, we create an improper vessel for the Light and that is wrong because the Light that comes to that vessel goes to the negative side. Only the name YHVH in Hebrew letters could provide us a spiritual link to God.

21. וְאָם תֹאמֵר, אֲחֵר נִקְרֵא גַם כָּדְּ – בֵּן. שֶׁיֶּה הָאַחֵר הַתִּקוּן שֶׁלְמֵטָה מִמֶּנוּ יוֹצֵא. שְׁיֶּה הָאַחֵר הַתִּקוּן שֶׁלְמֵטָה מִמֶּנוּ יוֹצֵא. וּמְשׁוּם זֶה ה׳ עֻלְיוֹנָה ה׳ תַּחְתוֹנָה. ה׳ עֻלְיוֹנָה – קוֹל גְּדוֹל וְלֹא יָסְף (דברים הּ), שֶׁלֹא פוֹסְקִים הַמַּבּוּעִים לְעוֹלְמִים, וְכָל אוֹתָם קוֹלוֹת נִמְצָאִים שָׁם בְּשֶׁנִּתְנָה תוֹרָה אוֹתָם קוֹלוֹת נִמְצָאִים שָׁם בְּשֶׁנִּתְנָה תוֹרָה לְיִשְׂרָאֵל, וְהַכּּל יוֹצֵא מֵאוֹתוֹ קוֹל פְּנִימִי שׁל הכֹּל, משׁוּם שׁבּוֹ תּלוּי הדבר.

22. זֶה שֶׁנְקְרֶא מִשְׁנֵה תוֹרָה, משֶׁה מִפְּי עַצְמוֹ אָמֵר אוֹתָם, וַהְּרִי בֵּאַרְנוּ אֶת הַדְּבָר. לְמָה כְּךְּ? אֶלָּא חְכְמָה עֻלְיוֹנָה, כְּלֵל הַתּוֹרָה נִקְרָאת, וּמִמֶּנָה הַכֹּל יוֹצֵא בְּאוֹתוֹ קוֹל פְּנִימִי. אַחַר כָּךְ הַכֹּל מִתְיַשֵּׁב וּמְתָאַחֵד בְּמָקוֹם שֶׁנִּקְרָא עֵץ הַחַיִּים, וּבוֹ הָלוּי כְּלָל וּפְרָט, תוֹרָה שֶׁבִּכְתָב וְתוֹרָה שֶׁבְּעֵל פָה, וְהוּא נִקְרָא תוֹרָה וּמִשְׁנֵה תוֹרָה. בַּהַתְחָלָה גְּבוּרָה שֶׁלֹא פוֹסֶקֶת, וְעַכְשָׁוֹ הַכֹּל בְּאֶחָד. מִשׁוּם בְּןְּא'ו, וְלֹא עֻשֶּׁרֶת הַדִּבְּרוֹת, הַכַּל רָשׁוּם בְּוָא"ו, וְלֹא תִאְנָף, וְלֹא תִנְאַנָה, וְלֹא תַנְאַנָה, וְלֹא 22. הַאִּי דְּאִקְּרֵי בִּישְׁנֵּה תּוֹרָה, בּישֶׁה בִּיפִּי עַבְּבׁוּוֹ אַבְּירְוֹ, וְהָא אוּקִיבְּינָּא בִּיכְּה. אֲבִוּאי הָכִי. אֶכְּא זְיִרְבְּיה עַבְּאָה, בְּכְלֹּא דְאוֹרַיִיתָא אִתְּקְרֵי, וּבִּינְה עָבְּאָה, בְּלָלְא דְאוֹרַיִיתָא אִתְּקְרֵי, וּבִּינְה עָבְּאָה, בְּלָלְא דְאוֹרַיִיתָא אִתְּקְרֵי, וּבִּינְה בִּלְא, בְּהַהוּא קּוֹל פְּנִיבְוּאָה. לְבָתַר דְּאִקְרֵי עִיִּין בְּיִבְיה בַּלָּא בְּלָל וּפָּרָט, תּוֹרָה שָּבְּכְתִּר תִּיְרָה וְבִיּאְבָּית בּלְּא פָּסְל, וְהַשְּׁנָה תּוֹרָה וְבִּיתְּא בִּלְּל פָּסְל, וְהַיִּאְ בִּלְּל פָּסְל, וְהַשְּׁנָה תּוֹרָה שִּבְּכְתִּב בְּנְאַל פָּסְל, וְהַיִּא בִּלְּית בּלְּא בִּלְּית בּלְּא בְּלְּלְת בְּלְּא פָּסְל, וְהַשְּׁנָת בּלְּא בּלְּרָה דְּלָא פָּלְּא וְבִיּאְבְּיוֹ זְי הַרְּה וְכָּא בְּנְלִיוֹ זְי הַרְּה וְלֵא תִּנְצְנָה, וְלֹא תִּנְצְוֹה, וְלֹא תִנְּנִבוֹן וֹי הַרִּוֹת, כּלְּא תִּנְצָנָה, וְלֹא תִּנְצְנָה, וְלָּא תִּנְצְנָה, וְלָא תִנְצְנָה, וְלָא תִּנְצָנָה, וְלָא תִנְצְנָה, וְלָא תִּנְצָנָה, וְלֹא תִנְצָנָה, וְלָא תִנְצְנָה, וְלָא תִנְעָנָה, וְהָא אוֹקְבוּה. וְלֹא תִנְצָנָה, וְלֹא תִנְעֵנָה, וְהָא אוֹקְבוּה.

The inner 'sound' came out of Binah, as seven voices. These voices are the secret of the inner Light of Zeir Anpin, and they were present when the Torah was given to the people.

The Torah as a whole came from Chokmah, and the unification with Binah brought the 'Life aspect' of the Torah to Zeir Anpin, to make it a Tree of Life.

The Zohar explains that Zeir Anpin is also called Moses because he channeled the Torah from Chokmah and Binah to Malchut.

The Written Torah is Life and Zeir Anpin and the Oral Torah is Malchut.

The book of Deuteronomy is the words of Moses bestowed on him from Zeir Anpin. The first Ten Commandments in the portion of Yitro came from Binah and the Ten Commandment in Deuteronomy, portion of Vaetchanan, came together from Zeir Anpin and Malchut. When we examine the differences between both places we see that there are additional I Vav letters, that represent Zeir Anpin.

23. אָמַר רַבִּי יוֹסֵי, מַה זֶּה וְלֹא תִתְאַנֶּה, בֵּיוֹן שֶׁבְּתוּב וְלֹא תַחְמֹר, שֶׁהְבִי בְּזֶה מֵסְפִּיק? אָמַר לוֹ, אַשְׁבִי בַּעֲלֵי הְאֶמֶת, חֲמִידָה דַּרְגָּה אַחֶת, תַּאְוָה דַּרְגָּה אַחֶת, חֲמִידָה דַּרְגָּה אַחֶת, חַמְיִדָה שָׁלְקַחַת אֶת חֲמִידָה שֶׁלְקַח, הוֹלֵךְ שָׁלוֹ מִשׁוּם אוֹתָה חֲמִידָה שֶׁלְקַח, הוֹלֵךְ לַעֲשׁוֹת מַעֲשֶׂה. תַּאֲוָה לֹא בָּךְ, שֶׁהְבִי זֶה, אֲפָלוּ שֶׁלֹא יִקַח דֶּרֶךְ לַלֶּכֶת אַחֲבִי זֶה, וַבַּרִי פַּרְשׁוּה הַחֲבַרִים.

23. אָבַּוֹר רָבִּי יוֹסֵי, בַּוֹאי וְלֹא תִּתְאַנֶּהֹ, כֵּיוֹן דִּכְתִּיבֹּ וְלֹא תַוֹזְבוּוֹדֹ, דְּבָּא בְּהַאי סַנֵּי. אָבַוּר כֵּיהֹ, זַּכָּאין נְלֹא תַוֹזְבוּוֹדֹ, דְּבָּא בְּהַאי סַנֵּי. אָבִוּר כֵּיהֹ, זַּכָּאין דִּיכִּיה בְּנִּין בָּוּארִי וְזִבּוּידָה דְּנָּבְּטֹ, אָזִיל כְּבֵּוּיסַבּ דִּיכִיה בְּנִּין הַהִיא וְזַבִּייִדְה דְּנָבְּטֹ, אָזִיל כְּבֵּוּיסַבּ דִיכִיה בְּנִין הַהִיא וְזַבִּייִדְה דְּנָבְא אָנְיִל כְּבֵּוּעַבִּד עִוֹבְיִידְה, כְּאוֹ הָכִי. דְּהָא אְפִיכּוּ דְּכָּא יִנְּקוּטֹ עוֹבְּדְא. תַּאְנָה, כָּאוֹ הָכִי. דְּהָא אִפְּיכּוּ דְּכָּא יִנְּקוּטֹ עוֹבְרָיִיא. אוֹרְנִוֹא כְּבֵּוֹהַךְ אָבַּתְּרִיהֹ, וְהָא אוֹרְבְוּה זְזבְרַיִּיא.

24. אָמַר לוֹ רַבִּי יוֹסֵי, לְמָּה לֹא כָתוּב וְלֹא תְרְצַח, בְּמוֹ הָאֲחֵרִים הַלְּלוּ? אָמַר לוֹ, מְשׁוּם שֶׁדַּרְגַּת הַדִּין תְּלוּיָה בִּגְבוּרָה, וְלֹא בִּמְלוֹם שֶׁדַּרְגַּת הַדִּין תְּלוּיָה בִּגְבוּרָה, וְלֹא בִּמְלוֹם הָרַחֲמִים, וּמִשׁוּם זֶה לֹא כָתוּב בְּמְקוֹם הָרֵיִם חְמֵשׁ שְׁצְרִיכִים חְמֵשׁ וְא״ו בְּלֹא תִרְצַח, וִמְשׁוּם שֶׁצְרִיכִים חְמֵשׁ וְוִי״ם, הִתּוֹסֵף וָא״ו וְלֹא תִרְצַחָּה, שֶׁהְרִי בְּלֹא תִרְצַח לֹא צָרִידְ לְשִׁים וָא״ו, וְהִתּוֹסֵף בָּאוֹ.

24. אָבַּוּר כֵּיהּ רָבִּי יוֹםִי, אָבַּוּאִי כָּא כְּתִּיבֹ וְכֹּא תִּרְצַּוֹוֹ, כְּהָנֵּי אַוְוַרִינִּי. אָבַּוּר כֵּיה בְּגִּיןְ דְּדַרְגְּא דְּדִינָא בִּגְּבוּרָה תַּלְיָא, וְכָּא בַּאֲתָר דְּרַוַזְבֵּוּי, בְּגִּיןְ כָּךְ כֹּא תִּרְצַוֹוֹ כָּא כְּתִיב בֵּיה וָא״ו. וּבְגִּיןְ דְּבַעְיָיוֹ ה' וְוִיןֹ אִתּוֹסְף וָא״ו וְכֹּא תִּתְאַנֶּה, דְּהָא בְּכֹּא תִרְצַוֹוֹ כָּא בָעַי לִבִּישָׂרֵי וָא״ו, וִאִתּוֹסַף הָּכָא.

25. שְׁמֵע רַבִּי פִּנְחָס שֶׁיָשֵׁב אַחֲרִיו וּנְשָׁקוֹ. בָּכָה וְחִיֵּך. אָמֵר, גּוּר אַרְיֵה, אֵין מִי שָּיַעֲמֹד לְפְנֵיהם, מִי יְכוֹל לַעֲמֹד לְפְנִיה לְפְנִיו בְּעוֹלְם. אַשְׁרֵי חֶלְקָם שֶׁל הַצַּדִּיקִים, וְאָבִיו בָּעוֹלְם הַאָּה וּבְעוֹלְם הַבָּא וְאַבִיי חֶלְקִי בָּעוֹלְם הַהָּה וּבְעוֹלְם הַבָּא שְׁיָכִיתִי לְזֶה. עַל זֶה בָּתוּב, (איוב כב) יִרְאוּ צַדִּיקִים וִיִשְׁמָחוּ.

25. שְּׂבֵּועֹ רָבִּי פָּנְּוֹזֶס דְּיָתִיב אֲבַתְּרֵיה, וּנְּשְּׂבֵּיה.
בְּכָה וְזִזִיֹךְ. אָבִּור גַּוּר אַרְיֵה, כֵּית בִוּאוֹ דְּכָּאִים
בַּבְּנִיְיהוּ, בִּוּאוֹ יְכִיל לְּכַּיְיִבְּוּא לַבִּוּיה וַאֲבוּהְ בְּעָלְבָוּא.
זַּכְאָה זווּלְכָּיְהוּוֹ דְצַבְּיִיכָּיִא, וְזַבְּאָה זווּלְהָי בְּתַּאִי בְּבָּאִי וְזִיּלְבָּוּא דְּאָבִי, דְּזָּבִינָּא לְהַאִי. עַל דָּא עָלְבָּוּא, וּבְעָּלְבָּוּא דְּאָבִי, דְּזָבִינָּא לְהַאִי. עַל דָּא עָלְבָּוּא, וּבְעָּלְבָוּא דְּאָבִי, דְּזָבִינְּא לְהַאִּי. עַל דָּא בָּתִיב, (איוב כב) יִראוּ צַּדְּיִהְיִם וְיִשְּׂבָווווּ.

The tenth of the Ten commandment in Exodus (Inner of Zeir Anpin) says: Exodus 20:13

Deuteronomy 5:17

<sup>(</sup>ס}, לֹא-תַחָמֹד אֲשֶׁת רֱעֶךָ, וְעַבָדוֹ וַאֲמָתוֹ וְשׁוֹרוֹ וַחֲמֹרוֹ, וְכֹל, אֲשֶׁר לְרֵעֶךָ ;לֹא תַחִמֹד, בֶּית רֱעֶךָ."

<sup>&</sup>quot;You shall not covet your neighbor's house; you shall not covet your neighbor's wife or his male servant or his female servant or his ox or his donkey or anything that belongs to your neighbor."

The tenth commandment in Deuteronomy (Both aspects of Zeir Anpin and Malchut) says:

"וָלֹא תַחִמֹד, אֱשֶׁת רֵעֶךָ; {o} וְלֹא תִתָאוֵּה בֵּית רֵעֶךָ, שָּׁדֵהוּ וְעַבְדוֹ וַאֲמָתוֹ שׁוֹרוֹ וַחֲמֹרוֹ, וְכֹל, אֲשֶׁר לְרֵעֶךְ".

In the first Ten Commandments the word "You shall not covet..." is used twice. In the second the word "desire" was added to "covet", and it reveals the added aspect of Malchut.

26. רַבִּי אֶלְעָזֶר פְּתַח וְאָמֵר, קְרַב אַתָּה וּשְׁמְעוֹגוֹ׳. בּא וּרְאֵה, בְּשָׁעָה שֶׁנִּתְנָה תּוֹרָה לִישְׂרָאֵל, בָּל הַקּוֹלוֹת נִמְצְאוּ, וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא יָשַׁב עַל הַכִּפֵּא, וְזֶה מִתּוֹךְ הָעֶלְיוֹן נִרְאָה, וְדְבּוּר שֶׁל זֶה יָצָא מִתּוֹךְ הָעֶלְיוֹן שֶׁמַעֶלְיו. וְזֶהוּ סוֹד הַכְּתוּב בְּנִים בְּפָנִים בְּבָּר ה׳ עִפְּכֶם בְּהָר מִתּוֹךְ הָאֵשׁ. שֶׁדְבּוּר יִצְא, וְדְבֵּר מִתּוֹךְ הָאֵשׁ. שֶׁדְבּוּר יִצְא, וְדְבֵּר מִתּוֹךְ הָאֵשׁ וְשַׁלְהֶבֶת שֶׁדְחָה יִצְא, וְדְבֵּר מִתּוֹךְ אֵשׁ וְשַׁלְהֶבֶת שֶׁדְחָה אוֹתוֹ הַחוּצְה בְּדבּקן שֶׁל רוּחַ וּמִיִם שֶׁנּוֹרְנִים אוֹתוֹ הַחוּצְה שְׁכּוֹל מִים מִתּוֹךְ שׁבּוֹל לְבִים וֹצְאִים, וְיִשְׂרָאֵל הִתְרַחֲקוּ מִפְּחַר מִבּחֹר.

26. רִבִּי אֶלְעָוֹּר פָּתוֹז וְאָבֵּור, (דברים ה) קְּרַב אַהָה וּשֵׂבְּוע וְגֹּוֹ׳. הָא וְזִוֹּי, בְּשַׂצְעָׁתְא דְּאָתְיִיהִיבַת אוֹרַיִּיתָא וְשַׂבְּעל וְגֹוֹ׳. הָא וְזִוֹּי, בְּשַׂצְעָׁתְא דְּאָתְיִיהִיבַת אוֹרַיִּיתָא לְיִשְׁרָבְאל, (כֹּלְהוֹ) כֻּלְּהוֹן קוֹלוֹת אִשְּׂהְכְּוזוֹּ. וְלִישְׁרָבְאל בְּרִיךְ הוּא יְתִיב עַל פּוּרְסְיִּיא, וְדָא בִּוֹּוֹ וְלָצְהְ דְּרָא בָּנִיק בְּוֹגוֹ עִלְּבְּעָ דְּרָא בָּנִיק בְּוֹגוֹ עִלְּצְה בְּבְירְ הוּא רָוָּא דִּכְתִיב, (דברים ה) פָּנִים דְּבֶּר יִיִי עַבְּוֹכֶם בְּבָּר בִּוֹתוֹךְ הָאֵשׁ, דְּבְּכוֹלִּלְא דְּבְיתוֹי הָאֵשׁ, דְבִּוּלוּלְא בְּבְיר בִּוֹתוֹךְ הָאֵשׁ, דְּבְּנוֹלוּלְא בְּבְיר בִּוֹתוֹךְ הָאשׁ, דְּבְּנוֹלוּלְא בְּבְּר יִיִי עַבְּוֹלְילְא וְשִׁלְּהוֹבְא, דְּבְרוֹוִי כֵּיה בְּבָּר, בִּוְתוֹיך הָאִשׁ, דְּבְרוֹוִי כֵּיה בְּבָּר בְּתוֹן בְּיִילְ וְזִילְא. וְבִיּיִיא, וְנִשְּׁרְוֹבְיּא וְשִׁלְהוֹבְא, דְּבְרוֹין וֹזִילְא. לְבִילִיה, בְּיִילִיל בְּוֹלִי בְּיִבְּילְ וְזִילְּא. וְבִיִּיִיא, בִּוֹנִי שִוֹבְין וֹזִילְא. לְבִילִיל בְּנִילְ הְנִינִיא, בִוֹנִי שוֹנְכְי, בְּיִבְּילְ וְזִילְרְא. בְּנִיִיא, בִוֹנִי שוֹנְבְיל אִבְּנִילִיל בְּלִיל אָתְבִיוֹזִיקוֹן בְּיִילְי בְּבִילְ אִבְּנִילְ אִבְּילְוֹיל בְּיִלְ בְּבִילְי אָבְיִילְ אָל אִבְרוֹזִילְם בְּבִילְוֹ וְיִישְׂרָב, בְּבִּילוֹן בְּיִבְּילְ בְּיִבְּילִי בְּבִילְוֹי בְיִבְּילְ אָל אִבְרוֹזִיילוּ בִּוֹבְיוֹיל, בְּיִבּיל אָבְיוֹיִילוֹיל בְּא בִּבְיִילוֹילוּ בְיא.

בְּעַיֹּגְוֹיְ בָּרַחַ עִּלְיוֹן שֶׁלְמֵעְלָה, אֶלָּא מִמְּקוֹם בָּרָ, וְאַהְ הְּדַבֵּר אֵלֵינוּ. לֹא
זֹּיְלְבָּא
שֶׁל הַנְּמָבָה וְלֹא יוֹתֵר, וְאַהְ הְּדַבֵּר אֵלֵינוּ
וְגוֹ׳. אָמֵר משֶׁה, וַדַּאי הָחֱלַשְׁתֶם אֶת כּחִי,
וְגוֹ׳. אָמֵר משֶׁה, וַדַּאי הָחֱלַשְׁתֶם אֶת כּחִי,
הַחֱלַשְׁתֶם כּחַ אַחֵר, שָׁאִלְמְלֵא לֹא
בָּלֹ (דף הִתְרַחֲקוּ יִשְׂרָאֵל וְיִשְׁמְעוּ כָּל אוֹתוֹ דְּבָר
אַ הַוֹּר כְּהְיוֹת בְּבִּר אַחַר כָּדְ, וְהֵם הִיוּ קַיָּמִים לְדוֹרֵי
הַרְב אַחַר כָּדְ, וְהֵם הִיוּ קַיָּמִים לְדוֹרֵי
הוֹרוֹת.

לְבָרֵי דָּרִיןְּ. לַבְרֵי דָּרִיןְּ. לְבָרֵי דָּרִיןְּ. לְבָרֵי דָּרִיןְּ לְבָּוֹבֵּוֹ זְזִילָּא הְּלַנִינִּ וְגִּוֹי. אָבַּוֹר בוּשְׁה וַדִּאִי זְזִלַשְּׁהוּן זֹזִילָּא הִילִי, זְזַלַשְּׁהוּן זֹזִילָּא אַוֹזְרָא, זְזַלַשְּׁהוּן זֹזִילָּא הִילִי, זְזַלַשְּׁהוּן זֹזִילָּא אַוֹזְרָא, זְזִלְשְׁהוּן זֹזִילָּא הִילִי, זְזַלַשְּׂהוּן זֹזִילָא אַוֹזְרָא, רס"א ע"ב) הַהִּיא בִּוּלָה יִשְׂרָאֵל, וְנִישְׁבְּוֹעוּוֹן כָּל (דף רס"א ע"ב) הַהִּיא בִּוּלָה יִשְׂרָבוֹי וְנִילִּי וְנִינִיוּן רס"א ע"ב) הַהִּיא הִּלְּה הַרְיִבֹּי לְבָּית בִּוּבְּית בִּילִיבִּיוּן רס"א ע"ב) הַהִּיא בִּוּלָה הַרְילִי, זְזִילָּא הְבַּרְבוֹי וְנִילָּא בַּעַייבִּוּיוֹן רס"א ע"ב) הַהִּיא הִּלְבוּרִבּ לְבָּתַר, וְאִינִּוֹן הָוּוֹ לַיְיִבִּוּיוֹן רס"א ע"ב) הַהִּיא הִילָּא הִילִיה הְלַנֵילָּא הָבְּרַי בְּיבִּירִין בְּיִבְּיוֹן הָבוּוֹ לַיְיִבְּוּיוֹין

The Zohar reveals that when the Torah was given to the Israelites all the voices were present. The voices from Binah that are called 'inner voice', the voices from Zeir Anpin that are called 'outer voice' and the voices of Malchut that are called 'voice of words'. The Holy One Blessed be He, was on his throne, which is Malchut and his words came out from the level of Zeir Anpin that is above Malchut, as it said in Deuteronomy 5:4 "פנים בפנים, דבר יהוה עמכם בהר-מתוך האש"

"YHVH spoke to you face to face at the mountain from the midst of the fire,"

<sup>&</sup>quot;'And you shall not covet your neighbor's wife. And you shall not desire your neighbor's house, his field, or his male servant, or his female servant, his ox, or his donkey, or anything that is your neighbor's."

Zeir Anpin and Malchut were 'face' to 'face' and the words came from the fire that is the Left Column. From the Shofar, that is Binah, came out fire, wind, and water that represent the three columns of Zeir Anpin. The Israelites were in awe and fear.

Deuteronomy 5:23

ָקָרַב אַתָּה וּשִׁמָע, אֵת כָּל-אֲשֶׁר יאֹמַר יָהוָה אֱלֹהֵינוּ; וְאַתִּ תִּדַבֵּר אֱלֵינוּ, אֵת כָּל-אֲשֶׁר יִדַבֵּר יִהוָה אֱלֹהֵינוּ אֵלֶיךְ--וְשָׁמַעְנוּ " ועשינוּ"

"Go near and hear all that YHVH our God says; then speak to us all that YHVH our God speaks to you, and we will hear and do it."

Because of their fear they kept a distance and asked Moses to "Go near.." and be a channel for them so they can receive the words of YHVH on the level of Malchut.

The Zohar reveals a great secret here and states that if the Israelites kept themselves close and listened to the words of YHVH from Zeir Anpin then the world wouldn't be destroyed later and the Israelites could live forever.

The main lesson from this study is that we need to seek higher levels. Many people have the Zohar set at home but rarely open it. Many prefer to go to Kabbalah social clubs instead of going into deep studies of Zohar and Kabbalah at least at the level that the Daily Zohar provides.

Come closer to the higher level studies and encourage others to join. It's for you, them and the entire world. With every Zohar study, we bring mercy and protection to the world.

28. שַׁהַרִי בַּשַּׁעַה רָאשׁוֹנָה מֵתוּ. מַה הַטַעַם? מִשׁוּם שֶׁכַּדְּ צַרִידְּ, שֶׁהֵרִי עֵץ הַמַּוַת גַרם. אַחַר שֶׁחַיוּ וְקַמוּ וְהָתְרַבּוּ וְרַצָּה הַקָּדוֹשׁ–בַּרוּךְ–הוּא לְהַכִנִיסֶם לְעֵץ הַחַיִּים שׁעוֹמֵד עַל אוֹתוֹ עֵץ הַמַּוֵת כָּדֵי לְהִיוֹת קיִמִים לעולַמִים, הַתְרַחַקוּ וַלֹא רֵצוּ, וְאֵז נחלש כח משה עליהם ונחלש כח אחר. אמר הקדוש-ברוד-הוא, אני רציתי לְקָיֵם אָתָכֶם בְּמַקוֹם עַלְיוֹן וּלְהָדַבֵק בַּחַיִּים - אַתֶם רְצִיתֶם מַקוֹם שַׁשְּׁרוּיַה הַנְּקְבַה, וַלְכָן לֶדְ אָמִר לָהָם וְגוֹ׳. כַּל אָחַד יֵלְדְּ לַנָּקָבָה שֵׁלוֹ וַיָּתְיַחֶד עַמַּה.

28. דְּהָא בְּשַׂעְׂתָא הַדְבוּיתָא בִוּיתוּ. בַוּאי טַעְבָוּא. בְּגִּין דְּהָכִי אָצְּטָּרִיךְ, דְּהָא אִיכְנָּא דְבוּוֹתָא נַּרִים. לְבַתַר דְּזַזִייוּ (דחיו) וָקָבוּוּ וְקָא סְגֿוּ, וּבְעַא קוּרְשָּא בָּרִירְ הוּא לָאֵעַלָּא כּוּוֹ לָאִילָנָא דְּוַזְיֵי, דְּהָאִים עַבּׁ הַהוֹא אִיכַנָּא רְבוֹתָא, בְּנִיןֹ לְבֵוֹהֵוִי הַיִּיבִוּיוֹ לְעַבְּבְּוּיוֹ, אָתרְווֹלְ וְלָא בָּעוֹוֹ, כְּדֵיוֹ אָתְווֹלָשׁ ווֹילָא דְבוּשֵׂה עַבַיִּיהוּ, וְאָתִוֹיבִּשׁ ווִיכָּא אַוֹזַרָא. אַבַּר קוּרְשָּׁא בַרִיך הוא, אַנָא בַעַינָא לַקַיִיבַא לכו בַאָתַר עָלֶלַאָה, וּלַאָתְרַבְּהָא בַּוֹוַיִּים, אַתוּן בַעִּיתוּן אֲתַר דְּנִוּלְבָא שַּׁרָיָא. וּבְּנִּיוֹ כָּר, כֵר אַמור כַּבִם וֹנִוּ׳. כֹּכ יזור יָבֹר כְנוֹּקְבֵּיהֹ, וְיִתְנַיִוֹר בָּהֹ.

אַלַא בָּפַחַד עַלִיוֹן שָׁהַיָה עַלֵיהָם, לא נאמר עליהם, אלא מי יתן והיה לבבם זה להם וגו׳. מכאן למדנו, כל מי שעושה דבר, ולבו ורצונו לא שם בצד הרע, אף על גַב שַהוּא רַע – הוֹאִיל וְלֹא עַשַׂה בַרצוֹן, לא שוֹרָה עַלֵיו ענֵשׁ, וְלֹא כָאַדָם

29. וִעָּם כָּל דָּא, כֵּיוָן דִיִשִּׂרָאֵל לָא עָבִרוּ, אֶלָא 20. וְעִם כָּל זֶה, כֵּיוָן שֶׁיִשְׂרָאֵל לֹא עֲשׁוּ בדוזיכו עפאה דהוה עכלייהוי, כא אתבור עכלייהוי, אָכַּא בִיי יָתוֹ וָהַיָה לְבַבָּם וָה לָהָם וְגוֹי. בִּכַּאוֹ אוליפנא, כל בואו דעביד בולה, ולבא ורעותיה לַא שַּׂווּי לִסְטָּרָא בִּישַּׂא, אַף עַׂל גַּב דָאִיהוּ בִּישֹּׁ, הואיל ולא עביד ברעותא, עונשא לא שריא

### עָבּרה. וְכָּא בְּבַר נָשׁ אַזְזֶרָא. וְקּוּרְשָּׁא בְּרִיךְ הוֹא אַחֵר, וְהַקְּרוֹשׁ בָּרוּדְ הוֹא לֹא דָן אוֹתוֹ לא דאין ליה לביש.

When the Israelites heard the first commandment (utterance of God), they died because of their connection to Malchut. They came back to life because God wanted them to include them in the Tree of Life that is Zeir Anpin, which is above the Tree of Death of Malchut. The reason for that is that they will have immortality. The Israelites didn't want it and they created a distance between themselves and Moses who brought the Torah of Immortality. Moses is the aspect of Da'at and could have created a bridge from the upper three Sefirot to Malchut using Zeir Anpin.

The Israelites chose Malchut and stayed with the aspect of death.

Deuteronomy 5:26

"לֶרְ, אֱמֹר לָהֶם: שוּבוּ לָכֶם, לְאָהַלֵּיכֶם"

"Go say to them: Return to your tents."

Lesson:

We see the work and miracles of God in this world but most of us choose temporary pleasures of the material world.

The first commandment says

"I am YHVH your God, who brought you out of Egypt, out of the land of slavery. "You shall have no other gods before me."

When we understand that there's ONLY ONE God who is YHVH and none but him then we can have a true connection to the Tree of Life and merit Immortality after death and

I saw a video by a kabbalah student that connects the three columns of the Tree of Life as the aspect of the three major religions Judaism (Torah), Christianity and Islam. This is very wrong and far from any kabbalistic teachings. There are no references to his idea in any kabbalah book. Rabbi Shimon curses those who bring incorrect images of the Tree of Life. Following and accepting such an image of the three columns goes against the first commandment and the flow of light to the world. There's no Kabbalah in other religions because they don't teach the Tree of Life.

If we want to earn the state of Immortality at the time of the Resurrection we need to leave all idol worshipping and other teachings and cling to the ways of the Torah and the Zohar as the tools that reveal its light. It is simple and powerful.

מכל וכל מאשתו, ונדבק ועלה במקום אחר של הזכר, ולא בנקבה. אשרי חלקו שֵׁל משֶׁה, נְבִיא הַאֲמֶת, שֵׁזָכָה לְדְרֵגוֹת עַלְיוֹנוֹת, מַה שֵׁלֹא זָכָה אָדָם אָחֶר לעולמים. ועל זה בתוב, (קהלת ז) טוב לְפָנֵי הָאֱלֹהִים יְמֵלֵט מְמֵנָה. מה זה טוב? זה משה, שכתוב (שמות ב) כי טוב הוא. ומשום שהיה טוב, עלה לדרגה אחרת עֶלְיוֹנָה. וְעַל זֶה כָּתוּב (שם ג) כִּי הַמַּקוֹם אַשר אַתַה עומד עַלַיו אַדְמַת קֹדִשׁ הוא.

30. (דברים ה) וְאַתַה פַה עַבוּד עַבוּד עַבוּד'י. בוהכא, 30. וְאַתַה פּה עַמַד עַמַדי. מַכַּאן נְפַרַד אַעפּרה בוכּר וֹכר, בואַתיהים, וֹאַעוּבְבָּל וֹאִסְתּכְּל באתר אוורא דדכורא, ולא בנוקבא. וכאה ווולהא דבושה וביאה בוהיבונא, דובה לדרגיו עָּכָּאִיוֹ, בַוה דְּכָּא וַבָּה בַּר נָשׁ אַווַרָא לְעַבְּבִיוֹּ. עַבֹּ דָא כְתִיב, (קהלת ז) טוֹב לְפַגֵּי הָאֱלֹהִים יִבְּּילֵטֹ בִּבֵּנַבַּה. בַוּאִי טוֹב. דָא בוֹשֵּׂה. דְּכְתִּיבֹ, (שמות ב) כִּי טוב הוא. ובגיו דהוה טב, סליק לדרגא אוורא עָבֶּלאָה. וְעַבֹּל דָא בְּתִיבֹ, (שמות ג) בִּי הַבָּיקוֹם אֲשֵׂר עוֹמֵד עָלָיו דַּוְקָא. מָה הַטַּעַם? מִשׁוּם כִּי טוֹב הוּא, וְטוֹב הוּא זָכָר. אַהָה עוֹבֵּוּד עָבֶלִּיו אַדְבַּוּת הְּדֶּשׁ הוּא, עוֹבֵּוּד עָבְיִּיוּ דַּיִּיהָא. בִּוּאִי טַיִּעְבָּוּא. בְּגִּיןְ כִּי טוֹב הוּא, וְטוֹב הוּא דְּכוּרָא.

31. וְאָם תֹּאִמֵּר שֶׁהֲרִי אָמֵר רַבִּי יְהוּדְה, הְרֵי דְּוֹד שֶׁבְּתוּב בּוֹ טוֹב, בְּמוֹ שֵׁנֶאֱמֵר (שמואל-א ז) וְטוֹב רֹאִי, לְמָּה לֹא הָיָה יוֹתֵר? אָמֵר לוֹ, בְּתוּב וְטוֹב רֹאִי, טוֹב רֹאִי, לֹא הָיָה יוֹתֵר? אָמֵר לוֹ, בְּתוּב וְטוֹב רֹאִי, כְּוֹב רִאִי זֶה שֶׁהוּא מֵרְאֶה לְהִסְתַּבֵּל, בְּךְ הָיָה דְּוֹד. טוֹב רֹאִי – הָיָה טוֹב שֶׁהוּא מַרְאֶה. וּבְמֹשֶׁה בְּתוּב טוֹב הוּא, מַמְשֹׁ, וְכָאן טוֹב רֹאִי, וְעִם בְּל זֶה בִּשְׁנִיהֶם הִיְה אָחוּיו, שִׁהָרי זֶה בָּזֶה אָחוּיו, וּמֹשֶׁה, אַחַר שָׁהָיה טוֹב, עָלָה לִהְיוֹת גוּף אִישׁ. (דברים לֹג) אִישׁ הָאֱלֹהִים. (במדבר יב) וְהָאִישׁ מִצְּל מָאד.

18. וְאִי תֵּיכִּוּא, דְּהָא אָבַּוֹר רָבִּי יְהוּדָה, הָא דְּוֹד דְּכְתִּיב בֵּיה טוֹב, כְּבָּוֹה דְאַתְּ אָבֵּוֹר (שמואל א טז) וְטוֹב רֹאִי, אֲבִוּאי לָא דְּוָה יַתִּיר. אָבִוּר כֵּיה וְטוֹב רֹאִי בְּאִיהוּ ווֹיוֹוּ וְטוֹב רֹאִי בְּתִּיב. טוֹב רֹאִי, דְּא דְּאִיהוּ ווֹיוֹוּ לְאִסְתַבְּכָּלְא, הָכִי דְּוָה דְּוֹד. טוֹב רֹאִי, דְּוָה טוֹב רְאִי, דְּוָה טוֹב דְאִיהוּ ווֹיוֹוּ. וּבְּבוּשִׁה כְּתִיב טוֹב הוּא בִּוּבְּוּשֹׂ, וְהָכָא דְאִיהוּ ווֹיוֹוּ. וּבְבוּשִׁה כְּתִיב טוֹב הוּא בִּוּבְּוּשֹׁ, וְהָכָא טוֹב רֹאִי. וְעָב כָּל דָּא, בְּתַרְווִיִיהוּ הֲנָה אָוֹזִיד, עוֹב שְׁה לְבָתַר דְּהָּוָה טַבֹּן דְּאִי אָוֹזִיד. וּבוּשֶּׂה לְבָתַר דְּהָּוָה טַבֹּן, סְלִיך לְבֶּתְר דְּהָוָה טַבֹּן, סְלִיך לְבֶיתֵר דְּהָּוָה טַבֹּן, סְלִיך לְבֶּתְר דְבְּוֹה טַבֹּן, סְלִיך לְבֶּתְר דְבְּוֹה עַבָּן אִישֹׂ. (דברים כ"ג) אִישֹׁ הָאֵישׁ בוּשִׁה עָנָוֹ בִּאד.

#### 1 Samuel 16:12

Exodus 2:2

32. אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, בְּכָל מַעֲשָׂיו צָרִיךְּ הָאָדָם לְשִׁים בְּנֵגְיְדוֹ אֶת הַקְּדוֹשׁ–בְּרוּדְ– הוֹא, וַהְבִי יְהוּדָה הוֹא, וַהְבִי יְהוּדָה הָתְּ הַבְּרִוּ יְהוּדָה לְטַצְמוֹ. שֶׁאָמַר רַבִּי יְהוּדָה, מִי שֶׁהוֹלֵךְ לְטַצְמוֹ. שֶׁאָמַר רַבִּי יְהוּדָה, מִי שֶׁהוֹלֵךְ בַּדֶּרֶךְ יְכַוּן לִשְׁלֹשְׁה דְבָרִים, וְעֶלְיוֹן מִבֻּלָּם זוֹ הַתְּפִלְּה וְאֵף עֵל גַּב שֶׁתְפִּלְה יוֹתֵר עֵל גַב שֶׁתְפִלְה יוֹתֵר עֵלִיוֹנָה מֵהַכּּל, שִׁנִי חַבֵּרִים אוֹ שֵּׁלשַׁה עֵלִיוֹנָה מֵהַכּּל, שִׁנִי חַבֵּרִים אוֹ שֵּׁלשַׁה עֵלִיוֹנָה מֵהַכּּל, שִׁנִי חַבֵּרִים אוֹ שֵּׁלשַׁה

32. אָבַּוּר רָבִּי יְהוּדָה, בְּכָל עוֹבְּדוּי, בָּעֵי בַּר נְּשׁׂ לְשַׁוְּאָה לְּקָבְלֵיה לְקּיִדְשָׂא בְּרִיךְ הוּא, וְהָא אוּקִיבְּוֹגָא בִּוּלְה. רָבִּי יְהוּדָה לְטַיְּעְבֵּוִיה, דְּאָבַוּר רָבִּי יְהוּדָה, הַאִּי בַּוּאוֹ דְּאָוִיל בְּאָרְוֹזִא, יְכַנִּיוֹ לְתְלֵת יְהוּדָה, וְעִיכָּא בִּוּנְּהוֹן צְּלוֹתָא, וְאַף עַנֹל נַּב דִּצְּלוֹתָא

<sup>&</sup>quot;וַיִּשְׁלַח וַיְבִיאֵהוּ וְהוּא אַדְמוֹנִי, עִם-יְפֵה עֵינַיִם וְטוֹב רֹאִי"

<sup>&</sup>quot;So he sent for him and had him brought in. He was glowing with health and had a fine appearance and handsome features."

<sup>&</sup>quot;וַתַּהַר הָאִשָּׁה, וַתֵּלֶד בֵּן; וַתַּרֶא אֹתוֹ כִּי-טוֹב הוּא, וַתִּצְפְּנֵהוּ שָׁלשָׁה יְרָחִים"

<sup>&</sup>quot;the woman conceived, and bore a son. When she saw that he was a good child, she hid him three months."

The first verse above was said on King David, who is the aspect of Malchut. The second was said on Moses who is the aspect of Da'at.

The 'good' in Malchut can be seen only in the appearance because Malchut is revealed in the action and in returning and the Light that is 'returned'.

In Da'at, the 'Good' is the essence of good as it is the results of the unification of Father, Chokmah and Mother, Binah. Supernal Mother and Father are always together to allow us to elevate and draw from their light through Da'at. Moses is our bridge and through the Torah he brought down for us, we can draw from the Light of the supernal father and mother.

יַתִּיר עַּכְּלָאָה בִּוּכַכְּלָא, הְּרֵי זַוֹבְרֵי אוֹ הְכְּלָא דְּכְעָאוֹ דְּכָּעָאוֹ בְּבִּלְאָה בִּוּכְּלָא, הְרֵי זַוֹבְרֵי אוֹ הְכָּלָא דְּכְּעָאוֹ בְּבִּירֵי דְאוֹרַיְיתָא. דְּהָא כְּלָא בִּוּסְתָּפֵי, בְּגִּיוֹ דְּיִּא כָּלֹא מנהון צלותא, ועלאה מכלהו, חברייא במלי דאורייתא. דהא שכינתא) אִשְּׂתַתְּפָא בְּבָּרִיִיהוּ.

33. (כי הא ד) רְבִּי אֶלְעָוֶּר וְרָבִּי וִזְיָּיא הֲוּוֹ אֵוְּכֵּי בְּאַרְזְזֹא, אָבַּוּר רְבִּי אֶלְעָוֶּר (ס"א בְּאַרְזִזֹא, אָבַּוּר רְבִּי אֶלְעָוֶּר (ס"א חייא) פְּתִיבֹ, (בראשית ג) וַיַּעַשׁ יְיָּ' אֱלֹהִים לְאָדְם וּלְאִשְּׂתוֹ בְּתְנוֹת עוֹר. וְכִי עַד הַשְּׂהָא פְּשִׂיטֵי הֲוּוֹ בְּתַבּהוּא עוֹר. אִיוֹ, אֶכָּא בְּוּאנֵי לְבוּישׁי יְקַר הֲוּוֹ. אָבַוּר בִּיהוֹ זִיִּיא, אִי הָכִי לָא אִתְוֹזוֹוּן לְהוּ אֲפִיכּוּ כֵּיה רְבִי זִזִיִּיא, אִי הָכִי לָא אִתְוֹזוֹוּן לְהוּ אֲפִיכּוּ בְּתְבׁוֹת עוֹר. וְכִי תִּיבָּוֹא דְעַד לָא זִזֹאבוּ אַלְבִּישׁוּ כְּתְנוֹת עוֹר. וְכִי תִּיבָּוֹא דְעַד לָא זִזֹאבוּ אַלְבִּישׁוּ יְיִי לְּהֹי אֵלְבִּישׁוֹ בְּתְר דְּזִוֹבוּ בְּתִיב, וַיִּעַשׁ יְיִי לְא אָלְהִים לְאָדָם וּלְאִשְּׂתוֹ בְּתְנֹת עוֹר וַיַּלְבִּישׁוֹ וְגוֹי.

34. אָבַּוֹר כֵּיה, הָכִי הוּא וַדַּאִי, בְּקַּדְבִּיתָא הָוֹוּ בְּגַּוְוֹנָא דִּלְעֵיּלְא, וּבִּיתְּפָּשְׁטִּוֹ בִּוֹ נְּיָונֵי דִּלְעֵילָא, וַהַּוְהַיּ בְּנִוֹנִי דִּלְעֵילָא תַּלְיִיהוּ. וּלְבָּתַר דְּוֹזְבוּוּ, בְּהוֹרָא דִּלְעֵילָא אַסְוֹזר עָבֹיְיהוּ. וּלְבָּתַר דְּוֹזְבוּוּ, אַהְדָּר כּוֹוֹ בְּנְּיִוֹנִי דְּהַאִי עָלְבְּיא, וְאַעְבַּר בִוּנַיִּיהוּ נַּוְוֹנִי דְּהַאִי עָלְבְּיא, וְאַעְבַּר בִוּנַיִיהוּ נַּוְוֹנִי דְּהַאִי עָלְבְּיא, וְאַעְבַר בִוּנַיִיהוּ נַּוְוֹנִי דְּהַאִי דְּלְעִילְא. בִּוֹה כְּתִיב. וַיַּעָשׁ יִיְי אֶלְהִים כְּנְנִיוֹנְא דְּהָאִי וֹנְיִלְא בְּוֹה כְּבְּנִיתוֹ עוֹר וַיַּלְבִּישִׂם בִּנּוֹוְנָא דְּלְעִיּכְא. בְּנִיוֹ בְּאַת בְּנִיוֹ וְעָת אַהֲרֹן וְאֶת בְּנִיוֹ נְא דִּלְעִיּכְא. בְּנִית בְּנִית בְּנִית בְּנִית בְּנִית בְּתְנוֹת בְּתְנִית בְּתְבוֹ בְּנִינִית בְּתְנוֹנְא דְּלְתַּתְא. הָּתְם בְּנְנוֹוֹנְא דְלְעִיּכְא. הָבְת בְּנִוֹינְא דְלְתַּתָּא. הָּתְם בְּנְוֹוֹנְא דְלְעֵיִילְא. הָּנְם בְּתְנוֹוֹת שֵּשׁ, הָּכָא בְּנְיוֹנְא דְלְתַּתָּא. הָּתְם בְּתְנוֹות שִּשׁ, הָּכִי עִּל בּבְּיוֹ בְּאִיהוּ הְבִּיי, שַׂפְּיִרִא בְּיִנִין עִּל בִּלְא. בְּלִילְ עַל בּלְא. בְּנִילוֹן לְבוּשִּיוֹן סְלִיק עַל בּבְּא. הִּתְם בְּנִיוֹן לְבוּשִין סְלִיק עַל בּבְּא.

35. (בראשית ג) וַהִּפְּקְוֹזְנָּה עֵּינֵּי עֵינִי עִיבְּי עִינִי עִיבְּי בְּוֹה לְּנִיהֶם (בטיפסא) (בעפושא) דְּהַאִּי עָיְלְבָּוּא, בַּוֹה דְּיָבוֹה לְּנִים, דַּהְוֹוֹ בַּוֹשְׂנְּוֹזִין וּפַּקְוֹזִין לְעֵיכְּא.

שֶׁעוֹסְקִים בְּדִבְרֵי תוֹרָה, שֶׁהֲרֵי לֹא יִפְּחֲדוּ, כִּי הַשְּׁכִינָה (וּלְמִעְלָה מֵהֶם תִּפּלָה, וְעֶלִיוֹנָה מִכָּלֶם, חֲבָרִים בְּדִבְרֵי תוֹרָה. שֶׁהֲרֵי הַשְּׁכִינָה) מִשְׁתַּהֶעָפֶת עָמֶם.

33. (פְּמוֹ זֶה שָׁ) רַבִּי אֶלְעָזֶר וְרַבִּי חִיִּיא הְיוֹ הוֹלְכִים בַּדֶּרֶךְ. אָמֵר רַבִּי אֶלְעָזֶר, בְּרִבִּי הַלְּכִים בַּדֶּרֶךְ. אָמֵר רַבִּי אֶלְהִים לְאָדָם בְּרְנוֹת גוֹ וַיַּעֵשׁ ה׳ אֱלֹהִים לְאָדָם וּלְאִשְׁתוֹ בָּתְנוֹת עוֹר. וְכִי עַד עַרְשִׁוֹ הְלָאִים הָיוּ מֵאוֹתוֹ הָעוֹר? בֵּן. אֶלָּא פְּלֵי לְבוּשִׁי כְבוֹד הְיוּ. אָמֵר לוֹ רַבִּי חִיִּיא, אִם לְבוּשִׁי כְבוֹד הְיוּ. אָמֵר לוֹ רַבִּי חִיִּיא, אִם בְּרּוֹ הַבְּוֹ לֹא רָאוּי לְהָם אֲפִלּוֹ כְּתְנוֹת עוֹר. וְאִם הִאמֵר שֶּׁעִד שֶׁלֹא חְטְאוּ הִלְבִּישׁוּ אוֹתָם – תֹאמֵר שֶׁעַד שֶׁלֹא חְטְאוּ בְּתוֹב (בראשית לֹא. אֶלָא אַחַר שֶׁחְטָאוּ בְּתוֹב (בראשית גוֹיִלְבִּשׁׁ ה׳ אֱלֹהִים לְאָדָם וּלְאִדְם וּלְאִשְׁתוֹ בְּתְנוֹ בְּתְנוֹ בְּתִנוֹת עוֹר. וַיִּלְבִּשִׁם וְגוֹי.

34. אָמַר לוֹ, כָּךְ זֶה בְּוַדַּאִי. בַּהַתְחָלֶה הָיוּ בְּמוֹ שֶׁלְמַעְלָה, וּמֻבְּשָׁטִים מֵהַגְּוָנִים שֶׁלְמַטָּה, וְהָיָה הָאוֹר הָעֶלְיוֹן סוֹבֵב עֲלֵיהֶם. שֵׁלְמַטָּה, וְהָיָה הָאוֹר הָעֶלְיוֹן סוֹבֵב עֲלֵיהֶם אַחַר שָׁחָטָאוּ הָחָזִירָם בְּצוּרוֹת הָעוֹלְם הַיָּה, וְהָעֶבִיר מֵהֶם הַצוּרוֹת שֶׁלְמַעְלָה. מֵה בְּיָהוֹת עוֹר וַיִּלְבְּשִׁם, מִצוּרַת הְעוֹלְם הַיָּה. כְּתוֹב (שִמות כט) וְוְאֶת אַהְרֹן וְאֶת בְּנִיוֹ הַקְרִיב וְהִלְבַּשְׁתִם כַּתְנוֹת אַהְרֹן וְאֶת בְּנִיוֹ תַקְרִיב וְהִלְבַּשְׁתָם בַּתְנוֹת. שִׁם בְּגוֹן עֶלְיוֹן, בָּאוֹ בְּגוֹן תַּחְתּוֹן. שָם בְּתְנוֹת שֵׁשֹׁ, בָּאוֹ בְּקְנוֹת עוֹר. וְאַף עֵל גַב שֶׁבָּךְ הוּא, הַיּפִי שֶּׁל אוֹרֶם לְבוּשִׁים עֶלָה עֵל הַבּל.

35. וַתִּפְּקַחְנָה עֵינֵי שְׁנֵיהֶם (בראשית ג). (בְּצוּרַת) (בִּדְפוּס) הָעוֹלֶם הַזֶּה, מַה שֶּׁלֹא הָיָה קֹדֶם שֶׁהָיוּ מֵשְׁגִיחִים וּפּוֹקְחִים לָמֵעלָה, לֶעָתִיד לְבֹא בָּתוּב (ישעיה מב) והוֹלכתי עורים בדרף לא ידעו וגוֹ׳. עָתִיד הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְפָקחַ עֵינֵים שֵׁל אנשים לא חכמים, ולהסתכל בחכמה עליונה ולהדבק במה שלא נדבקו בעולם הַזָּה, כָּדִי שִׁיִדעוּ אָת רְבּוֹנַם. אַשְׁרִי הַצָּדִיקִים שַׁיַּוַכּוּ לְאוֹתָה חַכְמַה, שֵׁאָין חַכְמַה כָּאוֹתָה חַכְמַה, וָלֹא יָדִיעָה כָּאוֹתַה יִדִיעָה, וַלֹא דְבָקוּת כָּאוֹתַה דְבַקוּת.

לוֹבונֹא דאתי כתיב, (ישעיה מב) והולכתי עורים בַּהַרָךְ כִיּא יָדָעוֹ וְגוֹי׳. זַבִּייןֹ קּוּרְשָּׂא בִּרִיךְ הוּא לאַפּהָנוֹא עַיִינִין דַלַא ווַבִּיבִיוֹ, וּלְאָסְתַּבּלַא (דף רס"ב ע"א) בּוָזָּכְבִוּתָא עִּכַּאָה, וּלְאָתְדַּבְּקָא בְּבֵוּאִי דַלא אַתַדבקו בָּהאי עַלְבוא, בְגִּיזְ דְיַנָּדעוּוֹ כִבָּנאַרִיהוֹן. וַבָּאִיןֹ אִינוֹן צַּדִינַקְיָא, דִיוֹבוּוֹ כִּלְהַהִיא ווֹכְבִּוּתָא, דְּלָאוּ ווֹכְבִּוּתָא כְּהַהִּיא ווֹכְבִּתָא, וַלַאוּ יִריעַה כְּהַהִיא יִריעַה, וְלָאוֹ דְבֶּקּוּתָא כְּהַהִיא

ַרַבְקוּתָא.

Rabbi Yehudah says that a person who fears negative events on his path should plan for three things: gifts, prayer, and war. We learn that from Jacob when he prepared himself to meet Esau, who wished to kill him for taking the firstborn blessings from their father. Isaac.

"הַצִּילַנִי נָא מִיַּד אָחִי, מִיַּד עֲשָׂו: כִּי-יָרֶא אָנֹכִי, אֹתוֹ--פַּן-יָבוֹא וְהְכַּנִי, אֶם עַל-בָּנִים "Deliver me, I pray, from the hand of my brother, from the hand of Esau; for I fear him, that he will come and attack me and the mothers with the children."

Gifts - Avoid conflict by letting go of material energy. They are never worth life and the continuation of the correction process. Jacob knew that everything he has is gifts from above. He was ready to give many gifts to his brother and avoid war.

People will hold to their money but when it comes to saving their lives, they will give all that they have for a few moments of life. If life is so important then we need to give gifts all the time, showing the Light that we have the trust in his power to sustain us as he does for every creature in the universe.

וֹכִי מִי אַנִי, וּמִי עַמִּי, כִּי-נַעצֹר כֹּחָ, להָתַנָדֶב כַּזֹאת: כִּי-מָמְר " Chronicles 29:14 בּיַזֹאת: בּי-מָמֶר הַכּל, ומִיָּדְךְ נְתַנוּ לְרָ." "ut who am I, and who are my people, that we should be able to give as generously as this? For everything comes from You, and we have given You only what comes from Your own hand."

Giving tithe removes the aspect of death from a person's life leading to a life free of danger and conflicts.

Prayer – After letting go of connection to the material by giving gifts, a person can pray for what he needs. Jacob didn't want to die in the hands of his brother who was negative. He mentioned Esau in by relation 'brother' and by his soul, 'Esau'.

That is why we give Tzedakah during the prayer of the morning. Before elevating to the spiritual world of Briah (Creation) for unification with the Light, Before the afternoon prayer, we give.

War – After we give from our material energy and connect spiritually we need to be ready to go to war against our enemies and give our lives for what we believe in. We must follow the Torah laws, otherwise, it's like falling into the negative side creating wars.

Sometimes our Tikkun process requires death. It's hard to think about this but sometimes we are ready to ruin our best suit or dress for a higher purpose, like saving lives or even less than that. Our body is just a garment for a soul that has a potential state of Immortality. This is the ultimate goal and purpose of all our lives with the many or few reincarnations.

It's better to die for a cause that elevates our souls than lose our soul to preserve the temporary body.

The Zohar says that the most important among the three is the prayer and continues to say that even though prayers are very important, two or three people who study Torah is even more important because the Shechinah is with them while they study the Torah.

36. עַד שֶׁהָיוּ הוֹלְכִים רָאוּ אוֹתָם לִיסְטִים הוֹלְכִים אֲחֲרִיהֶם לְקַפֵּחַ אוֹתָם. הִסְתַּכֵּל הוֹלְכִים אֲחֲרִיהֶם לְקַפֵּחַ אוֹתָם. הִסְתַּכֵּל בָּהֶּה רַבִּי אֶלְעָזְר, בָּאוּ שְׁתֵּי חֵיּוֹת שְׂדָה וְהָרְגוּ אוֹתָם. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזְר, בְּרוּדְ הְרִבְּי אוֹתָם. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזְר, בְּרוּדְ הָרִחְמָן שֶׁהִצִּילְנוּ. קָרָא עֲלֵיהֶם, (משלי ד) בְּלֶכְתְּךְּ לֹא יֵצֵר צַעֲדֶךְ וְאָם הָרוּץ לֹא תַבָּלְבָתְּךְ לֹא יֵצֵר צַעֲדֶךְ וְאָם הָרוּץ לֹא תַבָּים לֹא) כִּי בְּי חֲשֵׁק תְבִּלִּה לְּךְ וְגוֹי, וְכָתוּב (שם) כִּי בִי חְשֵׁק וַאַפָּלְטָהוּנּ.

37. לְמַדְנוּ בְּסוֹד עֶלְיוֹן בְּסִבְּרְא דְּצְנִיעוּתָא, שְׁלֹשָׁה חֲלָלִים שֶׁל אוֹתִיוֹת רְצְנִיעוּתָא, שְׁלֹשָׁה חֲלָלִים שֶׁל אוֹתִיוֹת רְשִּׁנִינוּ, שְׁלֹשָׁה מֹחוֹת הֵם שֶׁנִּסְתָּרִים בְּאוֹתֶם חֲלָלִים. בְּאוֹתֶם חֲלָלִים. בְּאוֹתֶם חֲלָלִים. וְמַלְיִים הְּמִבְיתוֹ הַמִּחַ הְעֶלְיוֹן הַמַּתְּ הַנְּסְתָּר שֶׁל הָעַתִּיק הַקְּדוֹשׁ שֶׁנִּמְשְׁךְ בְּאוֹתוֹ זְעֵיר אֵנְפִּין נִמְצְאוּ אַרְבָּעָה מחוֹת. בְּלֵלוּ (דִּין אֵין כֶּתֶר מִכֶּלֹ וְבִּעְה הַמּחוֹת הַלְּלוֹּ (דִּין אֵין כֶּתֶר מִכֶּל נְתִּבְיִים וּמְתְפֵּשְׁטִים (בַּכֹּל נְתִּרִי הַמֶּלֵך) נִמְצָאוּ שִׁרְבְּעָה מחוֹת. כְּלֵלוֹ (דִּין אֵין כֶּתֶר מִכֶּל כְּלֹל נְבִין הַמְּלֵבְיִים וּמְתְפֵּשִׁשִׁים (בַּכֹּל, כִּתְרִי הַמֶּלֵךְ) נִמְצָאוּים וּמְתְפֵּשִׁשִים (בִּכֹּל,

36. עַד דַּדְּהֵוּ אַזְּכֵּי, זְחֵוּ אִינִּוּן כִּסְטִים אָזְּכֵי בְּדִּרִיְרִיהוּ, לְאַפְּכְּחֵוּ בִּיְרִיְ וֹזִינִן בְּרָא וְקַטְיַב לֹּוּ, אִסְהַכֵּל בְּהוּ רִבִּי אֶכְּעָוָר, אָתוּ הְּבִין זֹזִינוֹ בְּרָא וְקַטְיַב לֹּוּ, אָסְהָכֵּל בְּהוּ רִבִּי אֶכְיִיהוּ, (משלי ד) בְּכֶּרְהְּךָ כֹּא וְקַטְיַבׁי כוֹוֹ, אָכַוּר רִבִּי אֶכְּיִיהוּ, (משלי ד) בְּכֶּרְהְּךָ כֹּא וְקַטְיַב לֹא וַצִּיֹר צִּעְנֶדְךְ וְאִם אֶלְכִיִיהוּ, (משלי ד) בְּכֶּרְהְּרָ כֹּא וִצִּיר צִּעְנֶדְךְ וְאִם אֶלְכִיִי כֹּוֹן לֹאְכָיִי (תהלים צא) כִּי בִּילְאָכִיוּ וְיִבְּיִלְ כֹּא תִּבְּעֵּלֹ (שם) כִּי בִי זְזְשַׂיְּק וַאְפַּכְּטֵבוּהוּ. זְיִבְּיִיהוֹ (שם) כִּי בִּי זְזְשִׁיּלְ וַאְפַּכְּטְבֹּהוּ.

37. תָּאנָּא בְּרָזָּא עַכְּאָה בְּסִפְּרָא דִּצְּנִיעוֹּתָא, גֹּ׳ וְזַכְלִיוֹ דְּאַתְנִוּן רְשִּׁיבִּוּין, אִתְנַּכְּיָין בָּה בְּגֹּוּלְנֵּלְתָּא דְּזָּלִיר אַנְּפָין וְתָנֵּינְן, גֹ׳ בווֹזוּי אִינֹוּן, דְסְתִּיבוּוּ בְּאִינֹּוּן וְתְנֵּינְן, גֹ׳ בווֹזוּי אִינֹוּן, דְסְתִּיבוּוּ בְּאִינֹּוּן זְיִלְּתִּיכְּוּ וְתְנֵּינְלְּאָ הַ בְּוֹזוֹיִא עַכְּלְאָה זְיַלְכִּין. וּבִּוּשֵׂירְ בְּתִּבוּוֹשִׁיךְ בְּתַּבְּוֹשִׂיךְ בְּתַּהוּא סְתִיבְּוּאָירְ בְּתַּבְּוִשִּׂירְ בְּתַּהוּא זְיִבְּיִּאָה דְּאַתְּבְוִשִּׂירְ בְּתַהוּא זְיִבְּיִּין בְּיִיבְּאָ בְּרִישִׂיא דְיִבְּא בְּרִישִּיֹן דִי בְּוֹזוֹי. וְאָכֵּיוֹ דִי בְּוֹזוִיּן, (ס"א דינא לית כתראי מכל כתרי בלא בִּלֹא) בִּוֹשְׂיִתְּבְּוֹזוֹין וּבְּתְבְּשְׁיִבְּיֹן (ס"א בכלא

אַרבַעה בַּתֵי הַתִּפְלִין שֵׁמֵנִיחַ הַקַּדוֹשׁ

ואינון) בְּכֶל בּוּפָא וְאִינוֹן ד' רִיהָטֵיּ, דְאַרְבַּע בָּהֵי וְהַם) בְּכָל הַגּוּף, וְהֵם אַרְבַּע פָּרְשִׁיּוֹת שֶׁל דתפיכיו, דאַנוו קודשא בריך הוא.

Genesis 3:21

"וַיַּעַשׂ יְהוָה אֱלֹהִים לְאָדָם וּלְאִשְׁתּוֹ, כָּתְנוֹת עוֹר--וַיַּלְבִּשֵׁם"."

"And the LORD God made for Adam and for his wife garments of skins, and clothed them"

Before the sin, Adam and Eve were dressed in garments of light from the highest level of Zeir Anpin. The supernal Light was surrounding them. After the sin, they lost the upper Lights and received garments of the world of Malchut.

### ואת אהרון ואת בניו תקריב והלבשתם כתנות

The Zohar reveals that the garments Moses put on Aaron and his sons were like the garments of Adam before the sin. These spiritual garments were required for them to connect to the higher levels and draw Light to the world.

The word כתנות שש means garments of six and it refers to the six sefirot of Zeir Anpin. The garments of 'skin' separated Adam and Eve from the unlimited connection to the levels of Chokmah and Binah where they could see the entire creation including the future.

### ותפקחנה עיני שניהם

The word for 'skin', 'עור' also has the meaning of 'blind' that is the aspect of this world where we don't see the truth or the future.

Isaiah 42:16

#### והולכתי עורים בדרך לא ידעו

"I will lead the blind by ways they have not known, along unfamiliar paths I will guide them; I will turn the darkness into light before them and make the rough places smooth. These are the things I will do; I will not forsake them."

In the future the Holy One Blessed be He, will open the eyes of the righteous people who have the merits and they will be able to see the supernal wisdom in ways that were never available to them.

In my humble opinion, the Pineal gland is the eye that can see into the spiritual levels of Chokmah and Binah. People with special senses and psychic abilities have this 'eye' connected to a higher level.

I suggest a study of the pineal gland (online or other sources). Make what is necessary to have this brain part purified on the physical level. Keep daily Zohar study, make spiritual connections and act of sharing to have spiritual cleansing. With this one can elevate his spiritual senses and abilities to see the truth in this world.

רְשׁוֹמוֹת, שֶׁכַּתוֹב (דברים כח) וַרָאוּ כַּל עַמֵּי הַאָרֵץ כִּי שֵׁם ה׳ נָקָרָא עַלֵּידְ. וְשֵׁנִינוּ וָהֵם שֶׁכָּתוּב חָכְמוֹת, וְהִתְּפַּרְשׁוּ בְאֶחָד).

38. וּבְגִּין בֶּרָ בָּעֵי בַּר נָּשׁ כַּאֲנָוֹא בִּכָל יוֹבָוא, בְּגִּיןֹ 38. וַלְכֵן צָרִיךְ הָאָדֶם לְהָנִיחַ בִּכָל יוֹם, דְּאִיבֿוּן שְׁבַּוֹא בַּדִּישָׂא עִבְּשָׁה בָּאַתווּי רִשִּׂיבִוּן, מִשׁוּם שֶׁהַן שֵׁם קְדוֹשׁ עֶלְיוֹן בְּאוֹתִיּוֹתִיו דֹּכִתִּיבֹ, (דברים כח) וָרָאוּ כָּכ<sup>וֹ</sup> עַּבֵּוּי הָאָרֵץ כִּי שֵּׂם יִנִי בִּקְּרָא עָבֶלוּך. וּתְנָּוֹ, שֵׁם יְנִי בַוּבָּוּשֹׂ, וְאָכֵּיוֹ תְּפָּלִיוֹ שֵׁם ה׳ מַמְשֹׁ, וְאֵלוּ תְפִּלִּיוֹ שֶׁל רֹאשׁ. (מח , מוחא עלאה דאתמשך במוחא תתאה אקרון עליון שַׁנְמִשֶּׁךְ בָּמֹחַ תַּחָתּוֹן נָקְרָאוּ שְׁנֵי מֹחִין, (מוחא עלאה דאתמשך במוחא תתאה אקרון תרי מוחין ואינון דכתיב חכמות, ומתפרשן בחד)

39. רבי יצחק אמר, הוא שכתוב (שמות וּמַסְתִּיר כַּל אוֹתַם הַאָּחֵרִים. (כָּל בְּכוֹר, כָּל סתם, לְעַלְיוֹן) משיכוּת (מַחֲנָה) שׁלּמעלה נָסָתֵרת בּוֹ. (שֵׁל הַכֹּל) וְזֶה נָקָרָא פַּטֶר כַּל רֶחֶם, פָּתִיחוּת שֵׁל כָּל מִשִּׁיכוּת הַרַחַמִים ויסוד (ואור) עליון.

39. רְבָּי יִצְוֹזָהָ אָבֵור, הוא דְּכְהִיבֹ, (שמות יג) הָדֵשׁ לי כָל בְּכוֹר, דָא הִיא פִתָרָא דִּכַלִּיל וָאַסְהִים כּל יגֹ) לַדָּשׁ לִי כָל בְּכוֹר. זֶהוּ בֶּתֶר שֶׁבְּלוּל בכור משרייתא) דְּכִּעִיכּוּא לעלאה) בְּוֹשִׂיֹכותַאֹּ (ס"א סְתִיבֵא בֵיה. (דכלא) וְדַא אָהָרִי פַטָּר כַּל רַוּוֹם, פַתיוזוּתַא דְּכָל בִישִּׁיכוּתָא דְרַוְזַבֵּוי, וִיסוֹדְא (נ"א ונהירו) דכעיכא.

הַשֶּׁם הַקַּרוֹשׁ. וְוֵה (יוּ"ד) בַּיִת אֲחַד שׁל ּתְפַלִּין, שֶׁהוּא קַדֶּשׁ לִי כָל בְּכוֹר סְתָם.

40. אַבַּוֹר רָבִּי שִּׂבְעוֹוֹ, וְסָתִים בִּיוֹ״ד דְשִׁבָּוֹא 40. אָבַר רַבִּי שִׁמְעוֹן, וְנְסְתַּר בִּיוֹ״ד שֵׁל ַ כַּרִישָּׂא. וָדָא (ס"א יו"ד) וַזִּד בֵּיתָא דְּתַפַּכִּיּוֹ, דְּהוּא ַלְּיִי בְּיִרִי בְּיִּרְ בְּּלְבִוֹר סְתָם. בּווֹזְזֹא (נ"א אבא) עִּבְּלְאָהֹ, הְיִנְּבְּא) עֶלְיוֹן, חְבְאָה. מֹחַ (אַבָּא) עֶלְיוֹן, חְבְמָה.

The Zohar teaches us about the importance of putting on Tefillin (Phylacteries) every day. The head Tefillin has four chambers that corresponds to the four chambers of the brain and the four-letter of the YHVH name. The four are for Chokmah, Binah, right of Da'at that is the aspect of Tiferet (central column) and Left of Da'at (Malchut). These chambers spread the Light to the entire body.

Deuteronomy 28:10

"וָרָאוּ כָּל-עַמֵּי הָאָרֵץ, כִּי שַׁם יִהוָה נִקְרָא עָלֵיךּ; וְיָרְאוּ, מִמֵּךָ

"So all the peoples of the earth will see that the YHVH name is called on you, and they will be afraid of you."

When a man puts the Tefillin on his head and prays the YHVH name is 'resting' on his head and shines throughout the day or until that person does negative actions and disconnects himself from the holy name.

There's a system that was developed to show the surrounding Light/Aura of a person. The inventor did extensive research to find the effect of different spiritual tools on the Aura of the people. When a person, any person, even a non-religious person puts a Tefillin on his head, his Aura changes/elevates. It's the same with the Tallit, prayer shawl, that must have a Tzitzits on four corners. Similar shawl without Tzitzits has no impact. The experiment included the reading of a sacred text that also showed increased light around the person.

It is already known that the place of the Tefillin on head and hand is significant to the flow of energies in the body.

All of our spiritual tools, blessings, scanning, reading and studying Zohar, and every positive action is significant in adding Light of protection around us.

People that participated in this study started praying and wearing Tefillin every day after they saw the positive impact when using spiritual tools.

Every Jewish man should wear Tefillin. Non-Jews in a process of conversion should consult with their rabbi to determine if and when they can start wearing Tefillin.

Here's a link to the video about the study (in Hebrew).

https://www.youtube.com/watch?v=IIdYCKGdJ5o

41. בַּיִת שֵׁנִי – וְהָיָה כִּי יְבִיאֲדְּ
ה׳ (אֱלֹהֶיךְ). אָמֵר רַבִּי יְהוּדָה, מֹחַ שֶׁשְּׁעָרִיו
יוֹצְאִים לַחֲמִשִּׁים שְׁעָרִים, שְׁעָרִים גְּדוֹלִים,
וְהֵם כְּנָגֶד וְמַנִּים רַבִּים, שֶׁבָּתוּב (שם
יְהֵם כְּנָגֶד וְמַנִּים רַבִּים, שֶׁבָּתוּב (שם
c) אֲשֶׁר הוֹצֵאתִידְ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם. (שם
יג) הוֹצִיאֲדְ ה׳ מִמִּצְרַיִם. וְנִוְכַּר פְּעָמִים
רַבּוֹת זִכְרוֹן מִצְרַיִם, וְהֵם חֲמִשִּׁים כְּנָגֶד
חַמִשִּׁים.

41. בּיתָא תּנְּיִינְּא, וְהָיָה כִּי יְבִיאֲך יְיִי (אלהיך). אָבַּיר רָבִּי יְהֹיתָא תְּנְיִינְּא, וְהָיָה כִּי יְבִיאֲך יְיִי (אלהיך). אָבַיר רְבִּי יְהוּדְה בּוֹוֹזָא דְתַרְעוֹי נְּפְּקִין כְּוֹזְבְישִׁיוֹ תַּרְעִיוֹ סַנִּיאִיוֹ תַּבְּעִיוֹ כְּלְּבֵב וֹ זְּבְיִנִיןֹ סַנִּיאִיוֹ בּוּאָרִיךְ בִּוּאָרִיךְ בִּוּאָרִיךְ בִּוּאָרִיךְ בִּוּאָרִיךְ בִּוּאָרִיךְ בִּוּאָרִיךְ בִּוּאַרִים. (שמות יג) הֹוֹצִיאָך יְיִי בִּוּבִּיצְרִים. וְאִדְּכַר בִּוּאָרִים. וְאִדְּכַר בִּוּנִיןֹ בִּוּבְיִּאִיןֹ הוּכְרָנָּא דְבִיּצְירִם. וְאִינִּוֹן וֹזְבְיִשִּיוֹן כִּלְּבָּר וְבִיּנְיִם. וְאִינִּוֹן וֹזְבְיִשִּיוֹן כִּלְּבָּר דְבִּיִּבְיִים. וְאִינִּוֹן וֹזְבְיִשִּיוֹן כֹּלְכָּב ל וַזְבִּיִּשִׁין.

42. וְשָׁנִינוּ בְסִפְרוֹ שֶׁל רַב הַמְנוּנָא סָבָא שֶׁאְמֵר, שְׁעָרִים רַבִּים שֻׁלְּמֵעְלָה וְשֶׁלְמֵשָׁה שָׁבְר הַקְּרוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, שֶׁהִיוּ נְסְתָּרִים וּקְשׁוּרִים בְּשַׁלְשְׁלָאוֹתֵיהֶם כְּבִי לְהוֹצִיא שֶּׁתִרִים בְּשַׁלְשְׁלָאוֹתֵיהֶם כְּבִי לְהוֹצִיא שֶׁתְרִים בְּשַׁלְשְׁלָאוֹתוֹ הַמֹּחַ נְפְתָּחִים וּמֻתְּרִים כָּל הַלֵּוֹ שֶׁל אוֹתוֹ הַמֹחַ נִפְתְּחִים וּמֻתְּרִים כָּל שְׁאָרִים, וְאִלְמָלֵא שֶׁהִתְעוֹרְרוּ שְׁאָרִים, וְאִלְמָלֵא שֶׁהִתְעוֹרְרוּ וְנִפְתְחוּ אוֹתְם שְׁעָרִים שֶׁל הַמֹּחַ הַאָּה, לֹא הִיוֹ נִפְתְחוֹ אוֹתָם שְׁעָרִים שֶׁל הַמִּחַ הַעָּשׁוֹת דִּין וּלְבִּתְחוֹ אוֹתָם הְאָחֵרִים לַעֲשׁוֹת דִּין וּלְבְרוֹת.

42. וְתְגֵינְן בְּסְפָּרָא דְּרַב הַבְּוֹנוּנָא סְבָּא, דְּאָבֵּור הַרְעִין סַנִּיאין דִּלְעַיִּלְא וְתַהָּא, תָּבַר לְּוִדְשָּׂא בְּרִיךְ לְּאַפְּּכָּא לְהוּ לְיִשְּׂרָאֵל (לבר). דְּהָא בֵּוּאבֵין הַרְעִין בְּנִילְשְׁבֵּיוֹהוּן, בְּנִּין לְאַפְּכָּא לְהוּ לְיִשְּׂרָאֵל (לבר). דְּהָא בֵּוּאבֵין תַּרְעִין דְּהָא לְאַפְּכָּא לְהוּ לְיִשְּׂרָאֵל (לבר). דְּהָא בֵּוּאבֵין תַּרְעִין דְּהָאי וְאִלְּפְּנָא לְהוּ לְיִשְּׂרָאֵל (לבר). דְּהָא בִּוּאבֹין תַּרְעִין דְּהָאי וְאִלְּפְּנָא לְהוּ לְיִשְּׂרָא וְאִתְּפְּתְּוֹזוּ אִינִּוֹן תַּרְעִין דְּהַאִי בְּוֹיִוֹץ, כְּיִשְׁבִר תַּרְעִין דְּהַאִי בּוֹוֹזְא, כְּא הָווֹ בִיתְפַּהְוֹזוֹי אִינִּוֹן אִינְּלְבְּר לְבִיעְבְּבֹּר בְּיִבְּאוֹן לְנִישְׂרָא לְנִין לְבָּיעִבְּר בְּיִינְיִין לְבָּעְלְבַּר בְּיִבְּאוֹין הְנִיוֹן לְנִילְבְּיוֹן לְבָּיעִין דְּהַבְּאי בְּוֹיִין לְבִיעִין דְּהַבְּאי בְּוֹיִין לְבִייִין בְּיִבְּיוֹן לְנִילְּבְר בְּיִבְּיוֹן לְבִייִין בְּיִבְּיוֹן לְנִילְיוֹן לְנִילְיוֹן לְבִיוֹין בְּיִבְּיוֹן בְּיִבְּיוֹן בְּיִבְּיוֹן לְנִילְיוֹן לְבִיוֹן בְּיִבְּיוֹן לְנִייִין בְּיִבְּיוֹן לְנִייִין בְּיִיוֹין לְנִייִּין לְבִּיוֹיִבְּיוֹין לְבִיוֹין לְבִּיוֹין לְנִייִין בְּנִייִין בְּיִייִין בְיוֹיִין בְּיִייִין בְּנִייִין בְּיִיּיִין בְּיִיּיִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִיִּיִין לְבִיוֹין בְּיִבְּיוֹן בְּיוֹיִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּבִּיוֹיוֹין בְיוֹיוֹין בְיִייִין בְּיִייִין בְּיִיּיִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִיִין בְּיִיין בְּיִייִין בְּיִייִיוֹן בְּיִייִין בְּיִבְּיוֹין בְיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיוֹין בְּיִייוֹין בְּיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹין בְיוֹיוֹין בְיוֹייוֹין בְיוֹיוֹין בְיוֹין בְּיוֹין בְּיוֹין בְּיוֹייוֹין בְיוֹיוֹין בְיוֹייוֹין בְיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹין בְּייוֹין בְּיוֹין בְּיוֹין בְיוֹיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹין בְיוֹיוֹין בְיוֹייוֹין בְּיוֹין בְּיוֹיוֹין בְיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹיוֹין בְיוֹיוֹיוֹין בְיוֹיוֹיוּיוּ בְיוֹיוֹין בְיוֹייוֹיוּיוֹיוּיוּיוֹין בְיוֹיוֹין בְ

Tefillin of the head has four chambers, each with individual parchment and a different text from the Torah.

The Tefillin of the hand has one chamber with the same Torah text written on one long parchment roll.

The order from right to left, top view of the Tefillin

Chokmah - "קדש" - Exodus 13:1-10

Binah - "והיה כי יביאך" - Exodus 13:11-16

Right of Da'at - "שמע" - Deuteronomy 6:4-9

Left of Da'at - "והיה אם שמוע" - Deuteronomy 11:13-21

The first chamber represents Chokmah and the letter Y ' of the YHVH name.

י - חכמה

### Exodus 13:1-10 - Chokmah

א) זַיִּדַבֵּר ה׳ אֶל מֹשֶׁה כַּאמֹר: (ב) קַדְשׁ לִי כָּל בְּכוֹר פֶּטֶר כָּל רָזִם בִּבְּנִי מִּמְצַרִים: (י) זְיִּאמֶר מִשֶּׁה אֶל הָאָם זְכוֹר אֶת הַיֹּוֹם לְּבְּעִרִים מִבִּית עֲבְדִים כִּי בְּזֹוֹיֶק יָד הֹוּצִיא ה׳ אֶהְכֶם מִּיֶּה עֲלֹר מִשֶּׁה אֶל הָעָם זְכוֹר אֶת הַיֹּוֹם לְּבְּעִרִים מִבִּית עֲבְדִים כִּי בְּזֹוֹיֶק יָד הוֹצִיא ה׳ אֶהְכֶם מִיֶּה ה׳ אֶל אֶרְץ הַבְּנָעֵנִי וְהַזִּוֹהִי וְהָאֲבֹּיִרִי וְהַזִּזִוֹיִי וְהַצְּאַה בִּי בְּזֹוֹיֶה וְהַבְּבַּיִּה כְּיְבִּעְרִים: (ט) וְהָיָה כִּי זְבִיּעָה לְנָת הַיְבָּע וְעָבַדְיהָ אֶת הְעֲבֹרְה הַוֹּצִאֹר נִשְּׁבַע לַאֲבֹרָיך לְהָת לֵל מִצְּת הַיִּבְים הַשְּבִיעִי זוֹג לה׳: (ו) מַצּוֹת יַאְכֵל אֵת שִׁבְּעָה כִּיְבְּעָה כְּיְבְעָה בְּיוֹם הַשְּבִיעִי זוֹג לה׳: (ו) מַצוֹת יִאְכֵל אֵת שִׁבְּעָה הִיּמְה הַיִּמְם הִאַבְּרִה הַיִּאָר הַיְּבְעָת הַיְּבָּעְה בִּיִם בְּבִּיוֹם הַשְּבִית זְיִבְּבָּר בִּיוֹם הַשְּבִית זוֹג לה׳: (ו) מִצּוֹת יִאְכֵל אֵת שִׁבְּרָה כִּיְּה לְּבְּעָר בְּיִבְים: (ט) וְהָיָה כְּךְּ לְאוֹת עַל לְבִין וְהַוֹּחְ הְבְּעְבוּר זָה עֲשָׂה הִ לֹבְּ שְׁאֵר לְבְּצְבְירִם: (ט) וְהָיָה כְּךְּ לְּאוֹת עַל לִבְים וְבַבְּבְבוֹים הַשְּבִּית זְבִּיְם הִּבְּצְאְתִי לְבְּבְּלְה בִּיוֹם הְעִּבְיה לְבְּלְוֹת עַל מִבְּים הְבְּעבוּר זָּים לְבְּעְוֹ הְבִּיוֹם הִּעְשָׁה הְנִבְּים הְּבְּעבוּיה לְבְּיוֹם בְּעבוּיר זֶם בְּעְבוּר וְבִיּים הְבְּבְּבִית וְבִּין הִבְּיִם הְּבִּישׁ הִינִים הְבִּבּאתִי לְבְּבְּיוֹם בְּיִבְּבְיוֹם בְּיוֹם בִּיוֹבְיוֹת בְּיוֹב בְּיוֹם הְבִּיְבְירִים בְּיוֹב בְּיוֹם הְבְּבְיוֹם בְּיִים וְבְּיִבְיוֹם בְּעִבוּיר וְבְיּים הְבִּיְבְיִים בְּיִבְּיִים הְבִּבְּבְיוֹת בְּשְׁבְּרְים הְבְּבְּבְּעוֹת הְיִבְּים הְבִּבְּעוֹם הְבִּיוֹם בְּבִּית וְיִבְּיִים בְּיבְּיוֹם בְּיבְיבְיים בְּיבְּיבְים בְּיבְּבְיוֹם בְּיבְּיוֹם בְּיבְּיוֹם בְּבִּיבְּי בְּבִּיבְּיוֹם בְּיבְּיבְים בְּבִּים בְּיבְּיבְיוֹם בְּיבְים בְּיִבְּיוֹם בְּבְּיוֹם בְּבִּים בְּיבְים בְּבִים בְּבִּים הְבִּים בְּיבְּיוֹם בְּיבְּים בְּבִּים בְּיבְּים בְּבִּיבְים בְּבִּיוֹם בְּיוֹם בְּיִבְּיבְּיוֹים בְּבִּיְבְּי בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹים בְּבִיוֹם בְּיבְּיבְים בְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹבְי

Exodus 13:2

".קַדֵּשׁ-לִי כָל-בְּכוֹר פַּטֵר כָּל-רֶחֶם, בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל--בָּאָדָם, וּבַבְּהֶמָה: לִי, הוּא".

1. Then YHVH spoke to Moses, saying: "Sanctify to Me every firstborn, the first offspring of every womb among the sons of Israel, both of man and beast; it belongs to Me." The first chamber is the aspect of the 'womb' that receives the supernal Light of Chokmah and mercy from above. It is opened to continue the Light to the next levels.

It is also the aspect of the sanctified firstborn.

The second chamber is the aspect of Binah that receives the Light from Chokmah. It is the aspect of the brain that spreads to 50 gates of Binah (understanding). The Torah verses in this chamber relate to the Exodus (יציאת מצרים) that is mentioned 50 times in the Torah. From this level comes out the forces that inflicted judgment on Egypt to take out the Israelites from slavery into freedom.

ה – בינה

### Exodus 13:11-16

ממצרים:

(מז) וְהִיָּה לְאוֹת עַל יָדְכָה וּלְטוֹטְפָּת בֵּין עֵינֶיךְ בִּינְבְּיה וְעָעִר יִדְּכָה וּלְטוֹטְפָּת בֵּין עֵינֶיךְ בִּינְּה בְּעָרִי וְנִיָּה בִּינִיף בִּינִיף הָּנִי בְּעָרִי בִּינִיף בִּינִיף בְּעָרִי בְּעָרִי בִּינִיף בְּעָרִי בְּעָרִי בִּינִיף בְּעָרִי בְּעָרִי בְּעָרִי בִּינִיף בְּעָרִי בִּינִיף בְּעָרִי בִּינִיף בְּעָרִי בְּעָרִי בִּינִיף בְּעָרִי בְּעָיִי בְּעָּבְי בְּעָבְי בְּעָרִי בְּעָבִי בְּעָבְי בְּעָבְי בְּעָי בְּעָבִיי בְּעָבִי בְּעָבְי בְּעָרִי בְּעָבִי בְּעָבְי בְּעִבְּ בְּעָבְי בְּעָבְי בְּעִיבְ בְּעָבְי בְּעִיבְ בְּעָבְי בְּעִי בְּעָבִי בְּעִיבְ בְּעָבְי בְּעָבְי בְּעָבְי בְּעִיבְ בְּעִיבְ בְּעִי בְּעָבִיי בְּעִיבְ בְּעִיי בְּעָבְיי בְּעִיי בְּעִיי בְּעִבְיי בְּעִיי בְּעִייִים בְּעִיבְי בְּעִייִי בְּעִיי בְּעִיי בְּעִיי בְּעִיי בְּעִייִי בְּעִיי בְּעִייי בְּעִיי בְּעִייִי בְּעִיי בְּעִיי בְּעִייי בְּעִיי בְּעִיי בְּעִיי בְּעִיי בְּעִיי בְּעִיי בְּעִייי בְעִיי בְּעִיי בְּעִייִי בְּעִיי בְּעְיִי בְּעִיי בְּעִייְי בְּעִייי בְּעְיבְיי בְּעְייִי בְּעִייְעְיי בְּעִייִי בְ

Exodus 13:11

"וְהָיָה כִּי-יִבְאֵךְ יִהוָה, אֱל-אֶרֵץ הַכִּנַעֲנִי, כַּאֲשֶׁר נִשְׁבַּע לְךְ, וְלַאֲבֹתֵיךְ; וּנְתָנָהּ, לְךְ

"Now when YHVH brings you to the land of the Canaanite, as He swore to you and to your fathers, and gives it to you,"

The Torah verses in this chamber are the continuation of the first one to express the connection and the continuation of the Light of Chokmah to Binah. The precept of wearing the Tefillin is mentioned in both chambers, giving us a direct connection to the Light of this precept that comes directly from the Torah.

43. וְהַכּּל נִסְתָּר בְּזֶה שֶׁנִּקְרֵאת אֵם הָעֶלְיוֹנָה, שֶׁמִּמֶּנָה מִתְעוֹרֵר כּחַ לְאֵם הַתַּחְתּוֹנָה, שֶׁמִמֶּנָה מִתְעוֹרֵר כּחַ לְאֵם הַתַּחְתּוֹנָה, וּמַהוּ? שֶׁכְּתוֹב בְּה, (ישעיה נא) וּלְאוּמִי אֵלֵי הַאֲזִינוּ. אַל תִּקְרֵי לְאוּמִי אָלִי הַאֲזִינוּ. אַל תִּקְרֵי לְאוּמִי אֶלָּא לְאִמִּי. שֶׁלֹא זָז הַקְּרוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא מִלְּחַבֵּב אֶת בְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל עֵד שֶׁקְרֵא לְה אִמִי. וְזֶה יוֹצֵא מֵהָאֵם הָעֶלְיוֹנָה, שֶׁהִיא אַמִּי. וְזֶה יוֹצֵא מֵהָאֵם הָעֶלְיוֹנָה, שֶׁהִיא בַּיִת שֵׁנִי, שֶׁנִּקְרָאת ה׳ שֶׁל הַשֵּׁם הַקְּרוֹשׁ, שֶׁנְּכִּת חַר לַחֲמִשִּׁים שְׁעָרִים, וּמְזֶה יוֹצֵא בְּרוֹת לַנְקב אחד שׁל חוֹר החִטִם.

43. וְכּלָּא סְתִים בְּהַאִי דְּאָקְרֵי אִיבְּוֹא עַּלָּאָה, דְּבִוּנָה אִתְעַר עֹזִילָּא לְאִיבְוֹא תַּתָאָה. וּבִוּאי אִיהוּ. דְּבְתִּיב בָּה (ישעיה נא) וּלְאוּבִּוּי אֵכַי הַאָּזִינוּ. אַל הִּקְרֵי לְאוּבִּוּי, אֶכָּא לְאִבִּוּי. דְּלָא זְּוֹ קּוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הִוּא בִּוּעוֹבְּבָה לִבְנָּא לְאִבִּוּי. דְּלָא זְּוֹ קּוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא בִּוּעוֹבְּבָה לִבְנָּא לְאָבִוּי. דְּלָא זָּוֹ קּוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא בִּוֹעִבְּבָה לִבְנָּא לְּאָבִוּי, דְּאִהְפַהְּעוֹא לְוַזְבְּיִשְּׁי, דְּאִהְפַהְּעוֹא לְוַזִבְּוִשְּׁיוֹ וְבִּיִּא הַנְּיִינָּא תַּנְּיִינָּא הַנְּיִינָּא הַנְּיִינָּא הַנְּיִינָּא הַנְּיִינָּא הַנְּיִינָּא הַנְּיִבְּיִּא הַנְּיִנְּא הְנַּבְּרְ הִי בְּיִבְּא הְפַּרְהִישְׁיִּא, דְאִהְפַהְּעוֹיִא לְוַזִבְּוּשִׂיוֹן הַיִּיִּא לְנַוֹד נִוּקְבָּא הְפַּרְהַשְּׁיִוֹן הִינִיא לְנַזִּד נִוֹקְבָּא הְפַרְהַיִּשְׂיָּא הְּבַּרְהַיִּשְׁיִּא לְנַזִּד נִוֹלְבָּא הְפַרְהַיִּשְׂיָּא הְבַּרְהִישְׁיִּא, הְאִנְּבְּיִי הְיִי בְּיִּא הְבָּרְהִישְׁיִּא לְנַזִּד נִוֹיִבְּיִים בְּיִבְּא הְפַּרְהִישְׁיִּא, בְּוֹלְיִי הִי בִּינְא הָבְּיִים בְּיִים בְּעִּים בְּנִייִם בְּיִּנִישְׁיִּא לְנַוֹדְישִׁיה בִּיִּיִים בְּיִבְּיִישְׁיה בִּיִים בְּנִייִים בְּיִּבְּיִים בְּיִּישְׁיוֹי בְּיִישְׁיוֹם בְּנִישְׁיוֹי בְּיִישְׁיּא, בְּיִינְישְׁיּא לְנַוֹיְבְּיִישְׁיוֹן בּּבְּיִים בְּנִיים בְּיִים בְּיִישְׁיוֹים בְּיִישְׁיוֹים בְּיִישְׁיוֹים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִּישְׁיוֹים בְּיִים בְּיִבּישְׁיוֹים בְּבָּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיוֹב בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹבְייִים בְּיבְיבְּיים בְּיִים בְּיבִיבְּישְיוֹים בְּיבְיבְים בְּיוֹים בְּיבְים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיבְיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוּים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּייבְיוּים בְּיבְיים בְּיוּים בְּיוּים בְּיבְיבְיים בְּיבְיים בְּייבְיים בְּייבְייִים בְּיִייבְיוּים בְּיבְיבְּים בְּיבְיבְּים בְּיבְיבְים בְיוּים בְּיוּיבְיים בְּיוּיבְיים בְּיוּים בְּיוּים בְּי

44. וְשָׁנִינוּ, הַיּוֹבֵל שֵׁיוֹּצְאִים בּוֹ הָעֲבָדִים לְחֵרוּת, בַּמֹחַ הַזֶּה נֶאֱחָז, וְהֵם חֲמִשִּׁים לְחֵרוּת, בַּמֹחַ הַזֶּה נֶאֱחָז, וְהֵם חֲמִשִּׁים שְׁנוֹת הַיּוֹבֵל, וְהֵם חֲמִשִּׁים יְמֵי סְפִירַת הָעֹמֶר בּוֹ נֶאֱחָזִים, שֶׁבְּהֶם נְחוֹת רוּחוֹת הְעַבְּדִים וּמוֹצִיאִים רוּחָם (וּמוֹצִיא הְנִיחָה, כְּמוֹ שֶׁבְּתוֹב (שם יד) בְּיוֹם הָנִיחַ ה׳ לְךְּ מֵעְצְבְּךְ וּמִרְגְזֶךְ וּמִן הָעֲבֹדְה וְגוֹ׳. וּמִשׁוּם זֶה, ה׳ מְנוּחַת הְרוּחַ, וּלְהוֹצִיא וְגוֹ׳. וּמִשׁוּם זֶה, ה׳ מְנוּחַת הְרוּחַ, וּלְהוֹצִיא רוֹחַ לַחֵרוּת. וּבְבִית זֶה הְּלוּיָה יְצִיאַת רוּחַ מִצְרִים, וּבְאוֹת ה׳ שֶׁל הַשֵּׁם הַקְּדוֹשׁ, בְּמוֹ הַשָּׁם הַקְּדוֹשׁ, בְּמוֹ הַשָּׁם הַקְּדוֹשׁ. שְׁנִתְבָּצִאר. עַד בָּאוֹ בְּלֶל שֶׁל י״ה שֶׁל הַשֵּׁם הַקְּדוֹשׁ.

44. וְתָנֵּינְּוֹ, יוֹבְלָא דְּנְּפָּקִיוֹ בֵּיהֹ עַבְּדִּיוֹ לְוֹזִירוּ, בְּהַאִי מוֹנְזֹא אִהְאֲזִוֹד. וְאִינִּוֹן זוֹבְּוֹשִׂין שְׁנִּיוֹ דְּיוֹבְלָא. וְאִינִּוֹן זוֹבְּוֹשִׂין שְׂנִּיוֹ דְיוֹבְלָא. וְאִינִּוֹן דְּיוֹבְלָא. וְאִינִּוֹן דְיוֹזִישְׂבְּנָא דְעוֹבֶּוֹר, בֵּיהֹ אִהְאֲזִוֹדוּ. זוֹבְישִׁין יוֹבִיין דְיוֹזִישְׂבְנָא דְעוֹבֶּוֹר, בֵּיהֹ אִהְאֲזִוֹדוּ. בִּיְתֹּשִׁין יוֹבִיין רְנִזֵּיוֹ דְּעַבְּרְדִיןֹ, וּבִּוּפְּהֵי רוּזִזִיהוֹן (נ"א וֹמפִיק רוחיה) לְנַיִּיוֹא. בְּנְיֹתוֹיִ רְּבְּלָבְּרְ וּבִוֹרְבֹּלְּתְ וְבִּוֹלְבְּרְ וּבִוֹן דְּעָבְּרְוֹי וְאַ בְּיוֹם בְּבְּרְ וּבִּוֹלְבְּרְ וּבִּוֹלְנִיא, וּבְּאָבוֹיך וְנִוֹזִי וְיִי, לְּךְ בֵּעְבָּבְּרְ וּבִוֹלְאָבְּרְ וּבִוֹלְאָבְּרְ וּבִוֹן דְּעָבְּרוֹי וְבִּאֹת בְּיִבְּיִי בְּרִי בְּבִּרְ וּבְּוֹלְיִא, וּבְאָת הֹי וְבִּאֹת בִּיִּבְיִא בִּיִבְא בְּבְּרִישְׁא, בְּבְּוֹה דְּאִתְבֵּוֹר. עֵּדְ בָּאֹן בְּלְנִא בְּרִישְׁא. בְּבְוֹה דְּאִתְבִוֹר. עֵּדְ בָּאְלְיִי בְּוֹא בְּרִישְׁא. בְּנִישֹׁא, בְּבְוֹה דְּאִתְבִוּר. עֵּדְ בָּאְלִב בְּוֹלְיִי בְּרִי בְּבִּיִּלְיִי בְּרִי בְּבִּיְרָ בְּרִישְׁיִא. בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּרִישְׁיִבְּיִי בְּיִישְׁיִי בְּבְּרִי בְּיִיבְיִי בְּרִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִים בְּבִּי בְּבְּרִים בְּבִּיר. עֵּבְייִבְיי בְּיִי בְּיִבְּבִיים בְּבִּיבְיי בְּיִי בְּבְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִבְיִי בְּבִיים בְּבִּיּי בְּיִבְּיִי בְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְיִי בְּיִי בְּיִים בְּיִבְיִים בְּבִּיבְיים בְּבִּיים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּבְיוֹים בְּבְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִבְיִים בְּבִּים בְּיִבְיוֹים בְּבִּבְיִים בְּבִיּים בְּיִבְּבְיִים בְּבְיִים בְּבִיים בְּבְּיבִיים בְּיִים בְּבְּבְיים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִבְּיוֹיבְיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיוֹים בְיבְיבְיוּבְיוֹיוֹיוִיים בְּיבְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְיבְיבְּיוֹבְיים בְּיִים בְּבְּבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְיבְּיוֹים בְּיוֹבְיוּבְיוֹים בְּבְּיוֹם בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיבְּיבְיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹבְיוֹים בְּיִים

The gates of Binah are also the aspect of the counting of the Omer that represent the number of days from the Exodus to the receiving of the Torah on Mount Sinai. Also the 50 jubilee years.

The first two chambers represent the two letters Y and Ha of the name father (Chokmah) and Binah (Mother). The two letters are also the aspect of the right and left brain

Binah creates an opening from the upper levels and through Da'at delivers the Light of Ruach to Zeir Anpin. It is the aspect of the VI of the name, central column, and the nose that receives the life force from Binah through the nostrils.

45. בֹא וּרְאֵה, מִצַּד אַבָּא יוֹצֵא חֶסֶד, מִצַּד אִמָּא יוֹצֵאת גְבוּרָה, וְהַכּּל אוֹחֵז הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא וּמִתְעַמֵּר בְּהֶם אוֹת וַא״ו.

46. בַּיִת שְׁלִישִׁי – שְׁמַע יִשְׂרָאֵל, יִשְׂרָאֵל סָבָא. וְאָהַבְּתָּ אֵת ה' אֱלֹהֶיךּ. שָׁנָה רַבִּי שָׁכְא. וְאָהַבְּתָּ אֵת ה' אֱלֹהֶיךּ. שָׁנְה רַבִּי שִׁמְעוֹן, זֶהוּ סוֹד עֶלְיוֹן שִׁיִשְׂרָאֵל הָעֶלְיוֹן הַתְעַמֵּר בְּצַד הָאַבְּא, וּמַהוּ? אַבְרָהָם. וְהַתִּעַמֵּר בִּצַד הָאִמָּא, וּמַהוּ? יִצְחָק.

47. שָׁנִינוּ, וְאָהַבְתָּ – מִי שָׁאוֹהֵב אֶת הַפֶּלֶךְ, עוֹשֶׂה יוֹתֵר טוּב חֶסֶד עִם הַכּּל. וְחֶסֶד יוֹתֵר, אוֹתוֹ שָׁנְקְרָא חֶסֶד שָׁל אֱמֶת, שֶׁלֹּא רוֹצֶה עָלִיו שָׁכָר, אֶלָּא בִּשְׁבִיל אַהֲבַת הַפֶּלֶךְ שָׁאוֹהֵב אוֹתוֹ יוֹתֵר, וּבְאַהֲבַת הַפֶּלֶךְ תָּלוּי הַחֶסֶד. וְעַל זֶה וּבְאַהֲבַת ישׁעיה מא) אַבְרָהָם אוֹהֲבִי. וּמִשׁוּם שָׁאוֹהֵב אוֹתוֹ יוֹתֵר, מַגְּדִיל חֶסֶד בְּעוֹלְם. וְעַל זֶה בָּאן וְאָהַבְתָּ. וּבְאַהֲבָה תָּלוּי הַחֵסֵד, וְזָהוֹ הַבִּּאַן וְאָהַבְתָּ. וּבְאַהֲבָה תָּלוּי 45. הַא וְזַזֵּי, בּוֹפִּטְּיָרָת. וְכֹּכֶּא נְּפִיקּ עָזְיִדֹּ קּוּרְשָּׂא דְּרִיךְ דְאִבָּוֹא נָּפִיקּ נְּבוֹּרָת. וְכֹכָּא אָזִזִיד קּוּרְשָּׂא דְּרִיךְ הוא, וּבִּוּהְעַׂפָּיֹר דְּהוּ, אָת וָא״ו.

46. (דף רס"ב ע"ב) בֵּיתָא תְּלִיתָאָה שְׂבִועֹ יִשְׂרָאֵל, יִשְׂרָאֵל סְבָּא. וְאָהַבְּתָּ אֶת יְיָ" אֱלֹהֶיך. תָאנָא רִבִּי שִׂבְועוֹן, דְא הוּא רְוָּא עִבְּאָה, דְיִשְּׂרָאֵל עִבְּאָה שִׂבְועוֹן, דְא הוּא רְוָּא עִבְּאָה, דְיִשְּׂרָאֵל עִבְּאָה אָרְתְּל עִבְּאָה אָרְתְּעֵיל אָרָה. אַבְּרָהָם. אַהְעַבָּיר בְּסְטְּרָא דְאִיבִּוּא. וּבִוּאי אִיהוּ. אַבְּרָהָם. וְאַתְעֵיטָר בְּסְטְּרָא דְאִיבִּוּא. וּבִוּאי אִיהוּ. יִצְּוֹזִקּ. וְאַתְעֵיטָר בְּסְטְּרָא דְאִיבִּוֹא. וּבִוּאי אִיהוּ. יִצְּוֹזִקֹ.

47. הָגַינָּן, וְאָהַבְּהָ בַּוּאוֹ דְּרָוֹזִים כֵּיה לְבַּילְבָּא, עָבִיד יַּהִיר טִיבוּ עָסֶד עַם כּכְּא. וְעָסֶד יַהִּירָא, הַהוּא דְּאַבְּוֹר עָסֶד דֶּאֶבֶּוֹת, דְּלָא בְּעֵי אֲנָּר עָכֵיה, אֶכְּא בְּגִין דְרָוֹזִים כֵּיה יַהִיר, בְּבִּילְבָּא תַּלְיָא עָזֶסֶד. וְעַכֹּיה יַהִיר, וּבְּרְוֹזִים כֵּיה יַהִיר, וּבְרְוֹזִים כֵּיה יִהִיר, אֲסְנֵּי דְבִילְבָּא תַלְיָא עָזֶסֶד. וְעַל דָּא אָלְבִר (ישעיה מא) אַבְּרְרָהָם אוֹהֲבִי. וּבְּגִּין דְּרָוֹזִים כֵּיה יַהִיר. אַסְנִּי עָזֶסֶד בְּעָלְבָּוּא. וְעַל דָּא, הָכָא בִּיהָא תַּלְיָא עָסֶד, וְבְּא הִיא בִּיהָא תַּלְיָא עַסְרָּה, וּבְרְוֹזִיבוּוּתָא תַּלְיָא עָסֶד, וְנָדְא הִיא בִּיהָא הַּלְּא.

### ימין דדעת

### Deuteronomy 6:4-9 - Right of Da'at

וּכַּעִּבֹשִׁם אַכְ מָּוֹוִע בִּגִּעָּב וִבִּאָּאָרִוּב:
וּבְּעַבְּבָּב וִבְּפִּוּמָּב: (וֹ) וִּלְּאַּגִּעָם כְּצִּגִּוּע אַכְ זָבֶבְּ וְבִּינִּעָּם בִּעְּבִּרְ בָּבְּעָבְ וְבִּינִּעָּם בִּעְּבִּרְ בָּבְּרָב בְּאַבְּעִּבּ בְּבִּגְּעָב וְבְּכָּלְ בְּצִּגִּוּך וֹוֹז) וְלְּאַגִּינִה לְצִיּנִי בְּבִּינִעָּה בְּבִּינִעָּה וּבְּכָּלְ בְּבִּינִה בְּאַבְּעִּבְ בְּאַבְּעִּבְ בְּבִּינֶעָּה וּבְּכָּלְ בְּבָּבְרָ בַּיְּבִּינִה בְּעִבְּרִים בְּאַבְּעִּה בְּבִּינֶעָּ וּ וְלְּבָבְרָ בַּוֹצִּוּך בִּינִים וּבְּבְּינִה אָנִיכִי מְצִּוּבְּ בִּינִם וּבְּבְּרִים בְּאַבְּעִּה בְּבִּילָ וְּבְּבְּרָ בִּינִים וּבְּבְּעִבְּיִּם וּבְּבְּלְיִבְּיִבְּ בִּיּבְּרָ בִּיּבְּרִים בְּאַבְּעְּה בְּעִבְּרְ בִּיּנִים בְּעִבְּרִים בְּאַבְּעִּה אָנִיכִּי בְּעִבּוּבְּ בִּינִים בְּעִבְּיבְּי אָבִיבְּעִּים בְּעָבְּיבְּר בִּיִּבְּים בְּעִבְּיבְּים בְּעִבְּיִּם בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּיבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּיבְּים בְּעִבְּיבְ בְּיִּבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּבְּעִבְּים בְּעִּים בְּעִבְּים בְּעִּים בְּעָבְים בְּעִבְּים בְּיִבְּים בְּעִבְּים בְּעִּבְּים בְּעִבְּיבְּים בְּעִבְּים בְּבִּים בְּישְׁבְּבְּים בְּעִבְּים בְּעִּבְיבִּים בְּעִבְּים בְּבִּים בְּעִּבְים בְּבִּים בְּבִּים בְּעִּיבְּים בְּיִבְּיִּים בְּבִּים בְּבִּישׁים בִּיבְּיבְּים בְּיִּבְים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְּים בְּבִּים בְּיבְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְים בְּבִים בְּבִּבְּים בְּיבְּים בְּבִּבְים בְּיבִּים בְּבִּים בְּבִּבְּבְּבְים בְּבִּים בְּבָּבְים בְּבְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְּבְּבְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְּבְיבְּבְּבְּבּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְּבְּבְּבּבּים בּיבּבּים בְּבִּבּים בְּבִּבְּבְּבְּבּים בּיבְּבְּבְּבּבּבּים בּיבְבּבּים בּיבְבּבּים בּבּיבְּבְיבּים בּבּבּים בּבּבּבּים בּבּבּבּבּים בּבּבּבּבּים בּבּבּבּים בּבּבּבּים בּבּבּבּבּים בּבּבּבּבּים בּיבּבּבּבּים בּבּבּבּבּים בּבּבּבּבּים בּבּבּבּים בּבּבּבּבּים בּבּבּבּבּים בּבּבּבּבּבּיים בּבּבּבּבּבּבּיים בּבּבּבּבּיים בּבּבּבּי

The third chamber of the Tefillin has the verses of the Shema Israel from Deuteronomy 6:4-9. The spiritual level of the Shema is called Israel Saba. It is Zeir Anpin of Chokmah and serves as an 'executive' that unifies Chokmah and Binah to form the Sefira of Da'at. From the side of Chokmah, it's right of Da'at that is the third chamber and from the side of Binah, it's left of Da'at that is the fourth chamber.

The first verse of the Shema ends with the word אחד, meaning 'one'. The second verse begins with 'love' 'ואהבת' to show us the importance of this unification that creates oneness with love.

With our love, we create strong unification with Chokmah and Binah and allow the Light to flow down to us. The greater the love we express to our 'King' the greater the Chassadim (benefits) that we receive from him. When we recite the Shema we 'stretch' the word 'אחד' (Pronounced 'Echad') 'One' while meditating to connect upper and lower Ha, submitting to the Light to the point of accepting the four types of death. With that ultimate nullification of the self, our vessel can receive the great Light from Chokmah and Binah.

48. הַבּּיִת הָרְבִיעִי – (דברים יא) וְהָיָה אִם שְׁמוֹעַ. הִשְּׁמְרוּ לָכֶם. וְחָרָה אַף ה׳. גְּבוּרָה חֲזָקָה וְדִין קָשֶׁה הִיא, וְיוֹצֵאת מִצַּד הָאִפָּא הָיא, וְיוֹצֵאת מִצַּד הָאִפָּא הָיעְלְיוֹנָה. וְשִׁנִינוּ, אַף עַל גַּב שֶׁהִיא אֵינָה דִין, מִצִּדְּה יוֹצֵא דִין, (שִׁיוֹצֵא) גְבוּרָה עֻלְיוֹנָה. וְאִם תֹאמֵר, וְהָיָה אִם שְׁמוֹעַ עֶלְיוֹנָה. וְאִם תֹאמֵר, וְהָיָה אִם שְׁמוֹעַ שָׁאֵינֶנוּ דִין, אֵין כֶּעֶר בְּכָל כִּתְרֵי הַמֶּלֶךְ שֵׁלֹא יִכְּלְלוּ בוֹ דִין וְרַחֲמִים, כָּל שֶׁבֵּן שֵׁלֹא יִכְּלְלוֹ בוֹ דִין וְרַחֲמִים, כָּל שֶׁבֵּן גָּבוּרָה שֵׁנְּכַלְל טוֹב וַרַע.

48. בּיתָא רְבִיעָׂאָה, וְהָיָה אָם שְׁבּוֹעַׂ. הֹשְּׁבְּוֹרוּ לֶּכֶם. וְזִזְרָה אַף יְיִ'. גְּבוּרָה תַּהְּיפָא, וְדִינְּא כַּשְׁיָא הִיא, וְנַפְּקָת בִּוֹסְטְּרָא דְאִיבִּוֹא עַׂכְּאָה. וְתְנֵּינְּןֹ, אַף עַׁלֹּ גַּב דְּבֵיּת הִיא דִינָּא, בִּוֹסְטְּרָהְא נְּפְּקָא עַׂכְּאָה. וְתְנֵּינְוֹ, אַף עַׁלֹ גַּב דְּבֵיּת הִיא דִינָּא, בִּוֹסְטְּרָהְא נְּפְּקָא דִינְּא, (דנפק) גְּבוּרָה עַּכְּאָה. וְאִי תֵּיכְוֹא, וְהִיָּה אָם שְׂבווֹעַ דְּלָאו הִיא דִינָּא. כֵית כִּתְרָא בִוּכְּל כִּתְרִי שִׁבּוֹע דְּלָאו הִיא דִינָּא. כֵית כִּתְרָא בִוּכְל כִּתְרֵי בִּילִבְּי, דְּלָא יִתְכְּלִיל טַב וּבִישׂ.

49. וְאַרְבָּעָה אֵלֶּה לוֹמֵחַ אוֹתָם וָא״ו וּמְרְעַטֵּר בָּהֶם, וְאֵלוּ הֵן הְפִּלִּין שֶׁמֵּנִיחַ הַּמְרְעַטֵּר בְּהֶם, וְאֵלוּ הֵן הְפִּלִּין שֶׁמֵּנִיחַ הַקָּרוֹשׁ בָּרוֹךְ הוּא. שָׁנִינוּ, הַנָּא״ו הַיָּה עוֹלֶה וּמְרְעַטֵּר בְּעַטְרוֹתְיו, וְאוֹחֵז אֶת זֶה וְאֶת זֶה וּמְרְעַטֵּר בְּכַלְּם, וְעַל זֶה וָא״ו אֶמְצַע הַכּּל, שִׁלְבִּה וּלְמַשָּה, לְהַרְאוֹת חָכְמָה שְׁלֵמָה שְׁלֵמָה מָבְל צִדְדִיו.

49. וְאַכֵּיין אַרְבָּעָה נְּטִיל כּוֹן נָא"ו, וְאִהְעֲׂטָּר בְּהוּ. וְאַכֵּיין אִינֹין הְסָלִין דְּאָנַוֹז קּוּדְשָׂא בְּרִיךְ הוּא. וְאַכֵּיין אִינֹין הְסָלִיל דְאָנַוֹז קּוּדְשָׂא בְּרִיךְ הוּא. כְּלֵּיִלְי, וְאִרְעֻׂטָּר בְּכֵּלְהוּ, וְעַל דָא נְא"ו, לְהַאֵּי וְלְּהַאּי, וְאִרְעֻׂטָּר בְּכֵלְהוּ, וְעַל דָא נְא"ו, אָרְנִּעָּא הִכֹּל סְלִירוּי, וְאַוֹזִיְדְ הוּאַה עָבְיבִּעְי הְרַבְּא, דְעַיִּלְא וְתַהָּא, כְּאַוֹזִיְאָה וֹנְהַהָּא מִּכְל סְלִירוּי.

<sup>&</sup>quot;שַׁמַע, יִשַּׂרָאֵל: יָהוָה אֱלֹהֵינוּ, יָהוָה אֶחַד"

<sup>&</sup>quot;Hear, O Israel! YHVH is our God, YHVH is one!"

<sup>&</sup>quot;וְאָהַבְתָּ, אֵת יְהוָה אֶלֹהֶיךָ, בְּכָל-לְבָבְךָ וּבְכָל-נַפְשְׁךָ, וּבְכָל-מְאֹדֶךְ"

<sup>&</sup>quot;Love YHVH your God with all your heart and with all your soul and with all your might."

### שמאל דדעת

### Deuteronomy 11:13-21 - Left of Da'at

יג) והיה אם שמע תשמעו אל מצותי אשר אנכי מצוה אתכם היום לאהבה את ה' אלהיכם ולעבדו בכל לבבכם ובכל גרשכם: (יד) ונתתי מטר צבם בעתו יונרה ובולקוש ואספת דגגר ותירשר ויצהרד: (טו) וגתתי עשב לבהמתה ואכלת ושבעת: (טו) השמרו לכם פן יפתה לבבכם יתָם אֱלֹהִים אֲזוֹרִים וְהִשִּׁתַוֹוִיתָם לֶהֶם: (יו) וווֹרָה אַף ה' בַּכֵם ועצר את השמים ולא יהיה מטר והאדמה לא תתן את יבולה ואבדתם יה מַעַל הַאָרץ הַטֹבָה אֲשֵׁר ה' נתו לַכָּם: (יוו) וְשַׂמַתֵּם אַת דְּבַרִי אֵלֵה על לבבכם ועל נפשכם וקשרתם אתם לאות על ידכם והיו לטוטפת בין עיניכם: (יט) וַלַּמַּרְתָם אֹתָם אָת בּנַיכָם לַרְבֵּר בַּם בִּשְׁבַתַּךְ בַּבַיֹתָךְ וּבַלֶּכְתַּךְ בדרך ובשכבר ובקומר: (כ) וכתבתם על מזווות ביתר ובשעריר: (כא) למען ירבו ימיכם וימי בניכם על האדמה אשר נשבע ה' לאבתיכם לתת להם כיבוי השבוים על הארץ:

The fourth chamber is from Deuteronomy 11:13-21, which is the second paragraph of the Shema prayer. It's the left of Da'at and expresses judgment and mercy.

Judgment aspect expressed as in verse 16: "Beware that your hearts are not deceived" and "the anger of YHVH will be kindled against you". Mercy aspect expressed as in verse 14: "He will give the rain for your land", and verse 15: "And you will eat and be satisfied".

Even though every Sefira includes the aspects of Judgment and Mercy, this part of the Tefillin includes a harsh judgment.

Zeir Anpin takes all the levels above, that are Chokmah, Binah, Right of Da'at, and Left of Da'at, and unites them as one.

Because Zeir Anpin is the conduit for the Endless Light from the upper three to Malchut, it represents the Holy One Blessed Be He and the center column that holds the Right and the Left together. The Sages (Talmud, Berachot 6a) and the Zohar tell us that that 'The Holy One wears Tefillin' and after the last few studies we understand this statement. The Tefillin connects to Chokmah, Binah, and Da'at and creates a 'crown' on top of Zeir Anpin and that is the aspect of 'The Holy One wears Tefillin'.

50. (שִייך לפרשת עקב) (תאני רבי אבא, כתיב (דברים 50. (שֶׁנֶה רַבִּי אַבָּא,) כַּתוּב (דברים י) רַק ָבָאֲבֹתֵיךָ חָשַׁק ה'. מִכָּאו אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן, הָאָבוֹת הָם מֵרְכָּבָה קְדוֹשָׁה עֵלִיוֹנָה, וְכָתוּב חַשַּק ה'. בּא וּרָאֶה, כִּמוֹ שֵׁיֵשׁ מֵרְכָּבָה קְדוֹשָׁה לְמַשָּׁה, כָּךְ יֵשׁ מֵרְכָּבָה קְדוֹשָׁה לְמַעְלָה. וּמַה הִיא? זֵה שֶׁאָמַרְנוּ, מֵרְכָּבָה קְדוֹשָׁה הַכֹּל נִקְרָא, וְהַכֹּל נִקְשָׁר זֵה בָּזֵה, וְנַעֲשֵׂה הַכֹּל אֱחָד.

י)) רַק בַּאֲבוֹתֵיך ווֹשַׂק יִי׳. בִּכַּאוֹ אָבַר רַבִּי שִׂבִועוֹוֹ, אבהתא אינון רתיכא הדישא עלאה, וכתיב לתתא, כך אית רתיכא קדישא לעילא. ומאי ניהו, הא דאבורו, רתיכא קדישא ככא אקרי, וָכַלָּא אָתַהָשָּׁר דָא בְּדָא, וְאָתַעַבִּיד כּכַּא ווד. 15. רַק בַּאֲבֹתֶיךּ – שְׁלֹשָׁה, וּמֶרְכָּבָה – אַרְבָּעָה. אַרְבָּעָה מִנַּיִן לְנוּ? שֶׁבְּתוּב וַיִּבְחַר בְּוַרְעָם אַחֲרִיהֶם. מַה מַשְׁמִיעַ? לְהַכְלִיל בְּנֵרְעָם אַחֲרִיהֶם. מַה מַשְׁמִיעַ? לְהַכְלִיל בְּהֶם אֶת דְּוִד הַמֶּלֶךְ, שֶׁהוּא רְבִיעִי לְהִתְתַּמֵן בַּמֶּרְכָּבָה הַקְּרוֹשְׁה. שֶׁשְּׁנִינוּ, הָאָבוֹת הַכּּל, וְהַגּוּף מִשְׁיַכְל בָּכֶּל הַכָּל, וְהִתְקִין הַגּוּף מְשְׁכֵּל הַכָּל, וְהִתְקִין הַגּוּף דְוִד הַמֶּלֶךְ וְשִׁכְל הַכֵּל, וְהִתְקִין הַגּוּף הָשִׁלִימְם בָּהֶם וְאָבֶר רַבִּי יִצְחָק, בְּמוֹ שְׁיָּכִר הַבְּלְתְעַמֵּר בַּמֶּרְכָּבְה הַקְּרוֹשְׁה, כָּךְ זָכָה דְוִד לְהִתְעַמֵּר בַּמֶּלְבְּבָה הַרְּכִינִי שֵׁל הַמָּרְבָּבָה.

15. רַק בַּאֲבוֹתֶיךְ הְּכָתָא, וּרְתִיכָא אַרְבְּעָה, ד׳ בְּיֹנֶלְּוֹ, דְּכְתִּיבֹ (דברים י) וַיִּבְּזִיר בְּוַבְעָם אַוְזֵרִיהֶם. בִּיאָי בִּישְׁבַוֹעֹ, לְאַכְּלְלָא בְּהוֹּ דְּוֹדְ בִּילְכָּא, דְּאִיהוּ בִּילְכָּא, וְאַהְתָּלְנָּא בְּרְתִיכָא לַּדְּישָׂא, דְּתְנִינְּא בְּרְתִיכָא לַּדְּישָׂא, דְּתְנִינְּא בְּרְתִיכָא לַּדְּישָׂא, וְאַבְּלְנֵיה אֲבְּהָנִא הִקּוֹנָא וּשְׂכִימוּתָא דְּכֹכָּלְא, וְאַבְּלְנֵיה אֲבְּהָנִי וּבְּהוּ אִתְאָזִיזִיד. אָתָא דְּוֹדְ בַּוֹלְכָּא, וְאַבְּלְנֵיה אֲבְּהָנִא הִּקּוֹנְא וְשִׁיְּכְלִיל כּכְּלֹא, וְאַתְּקִיןֹ גוֹּשְּׁא, וְאַשְׁלְנֵייה בְּוֹלְכִּא, וְשִׁבְּנִיר רִבִּי יִצְּנִוֹיק, כְּנְיה דְּוֹכִי אַבְּלְנֵיה בְּרְתִיכִא בַּרְתִיכִא בַּוֹר וְבִי וְבְּיִנְא, בַּרְ וְבִּיִּה בְּבִּיר רְבִּי יִצְּנִוֹיק, כְּנִיה דְּוֹכִי אַבְּהָתָא בְּרְתִיכָא בַּוֹבִילְא, בַּרְתִיכָא בּבְּתִיכָּא בַּוֹבוֹית בִיעֹּאה דִּרתיכא.

Deuteronomy 10:15

"רַק בַּאֲבֹתֶיךְ חָשַׁק יָהוָה לְאַהֲבָה אוֹתָם וַיִּבְחַר בְּזַרְעָם אַחֲרֵיהֶם בָּכֶם מִכֶּל הָעַמִּים כַּיּוֹם הַזֶּה"

"Yet on your fathers did YHVH set His affection to love them, and He chose their descendants after them, even you above all peoples, as it is this day."

Rabbi Shimon teaches us that the patriarchs form the holy chariot.

What is the 'Holy Chariot' of YHVH?

The Light of the Endless channels its Light through the YHVH name. In the world of free choice we need to 'earn' the Light and that means that we have to make connections and draw the Light. Genesis 3:19 "with the sweat of your face you shall eat bread..." The Light that is YHVH with the Light of the Endless 'desires' to dwell among us in Malchut. Without having proper vessels to 'move' the Light from above it cannot flow. The patriarchs created the needed vehicle/chariot for the Light. Abraham for Chessed, Isaac for Gevurah, and Jacob for Tiferet made themselves channels for the upper Light, allowing it to flow down.

The fourth element was still missing in order to activate the channels and 'drive' the Light down. This was achieved by King David. He was a humble king, a warrior of Light. He earned the merits to build the Holy Temple through his son Solomon, to draw, manifest and share the Light for the entire world.

52. אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, כָּתוּב בְּדָוִד (שמואל-א טז) וְהוּא אַדְמוֹנִי עִם יְפֵה עֵינַיִם וְטוֹב רֹאִי. מָה הַטַּעַם אַדְמוֹנִי? מִשׁוּם שֶׁחֵלֶק גּוֹרָלוֹ גָּרַם לוֹ. אַדְמוֹנִי, דִּין וַדַּאי. עם יְפֵה עֵינַיִם, דִּין בְּרַחֲמִים, כְּמוֹ שֵׁבָּתוּב (ישעיה נה) חַסְדֵי דָוִד הַנֵּאֵמָנִים. שֵׁבָּתוּב (ישעיה נה) חַסְדֵי דָוִד הַנֵּאֵמָנִים. 52. אָבַּוֹר רָבִּי יְהוּדְּה, כְּתִיבׁ בֵּיה בְּדְּוֹד, (שמואל א טְז) וְהוּא אַדְבּווֹנִי עָם יְפָה עֵינַיִם וְטוֹבׁ רֹאִי. בַּוֹאי טַז) וְהוּא אַדְבּווֹנִי עָם יְפָה עֵינַיִם וְטוֹבֹ רֹאִי. בַּוֹאי טַזְעַבְּוֹא אַדְבּווֹנִי. בִּוּשׁוּם דְּזוֹזוּכְלָהָא דְעַדְבֵּיה נַּרְכִּיא כֵּיה. אַדְבּווֹנִי דִּינָא וַדָּאי. עָם יְפָה עֵינַיִם, דִינָּא בַּרְוֹבִיי. בְּבְוֹבִיי. דְּכָּהִיב, (ישעיה נה) וַזְּסְבֵּי דְּוֹדְ דְּוֹבִיי. בְּבָּוֹה דְּכְהִּיב, (ישעיה נה) וַזְּסְבֵּי דְּוֹדְ דְּוֹבִיי. בְּנִבְּים.

53. אָמַר רַבִּי יִצְחָק, חַסְדֵי דָוִד, בִּמְקוֹמוֹ בַּאַרְנוּ. אֶלָּא וְהוּא אַדְמוֹנִי, כְּמוֹ שֶׁאָמַרְנוּ. 53. אָבַּוֹר רָבִּי יִצְּזָּזְקֹ, זַזְסְדֵּי דְּוִדֹּ, בְּאַתְּרֵיה אוֹקִיבְוֹנָא. אֶכָּ<sup>וֹ</sup>א וְהוֹא אַרְבוּוֹנִי, כִּרְאַבְוֹרְוֹּ. עִּם יְפֵּה

עם יפה עינים – אלו האבות. בא וראה, יְרוּשֶׁלַיִם וְצִיּוֹן – דִּין וְרַחֲמִים, וִאַף עַל פִּי כן כתוב (מלכים-א ח) [מ]עיר דוד היא ציון, וכתיב (הושע יא) בקרבד קדוש ולא שלא יבנס בירושלים של מעלה וכו׳. אַימַתי? אַמַר רַבִּי יִהוּדַה, כְּשֶׁתַּחַזר מלכות בית דוד למקומה למטה.

עַינַיִם, אָכֵין אַבָּהָתָא. תָא זווַיּי, יְרוּשָּׁכַיִּם וְצִיוּוֹ, דִינָּא וְרַוְזְבֵּיי. וְאַף עַׂל פִּי בַּוֹ כְּתִיבֹ, (מלכים א ח) עַיר דוָד הָיֹאַ צִּיוֹן. וּכְהַיֹב (הושע יא) בְּקְרבְּךְ קַרושׁ וַכֹּא אָבֹא בִעִיר, נִּשִּׁבַעֹ קּוּדְשָּׂא בִרִיךְ הוּא אַבוֹא בָּעִיר. נִשְׁבַּע הַקְּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא שׁלֹלא יכנס בירושׁל ם שׁל מעלה וכו׳. אימתי. אבור רבי יהודה, כד אתהדר בולכו בית דוד לאתריה לתתא.

#### 1 Samuel 16:12

"וַיִּשְלַח וַיִבִיאָהוּ וָהוּא אַדְמוֹנִי, עִם-יִפֶּה עֵינַיִם וְטוֹב רֹאִי"

The Zohar explains that King David had red hair because he was a chariot for Malchut that is judgment and is represented by the red color. His beautiful eyes represented the aspect of having mercy included in Judgment. The connection of King David to Chassadim (Mercy) is mentioned in Isaiah 55:3.

".הַטוּ אָזְנָכֶם וּלְכוּ אֶלַי שִׁמְעוּ וּתָחִי נַפְשָׁכֶם וָאָכָרְתָה לָכֶם בְּרִית עוֹלֶם חַסְדֵי דָוִד הַנַּאָמָנִים"

King David's eyes also reflected the three patriarchs that bring the Light to Malchut.

Abraham - White -Chessed - Right

Isaac – Red (blood vessels) –Gevurah – Left

Jacob - Green - Tiferet - Center

The upper and lower eyelids are for Netzach (Upper) and Hod (Lower).

The eye ball itself is Yessod.

Pupil, the black in the middle of the eye, is Malchut.

Jerusalem and Zion are judgment and mercy. Jerusalem is in the Malchut level, which is judgment. Zion is Yessod of Malchut and connects the upper Jerusalem, that is on the spiritual level, to the lower Jerusalem in the material level. The Zohar reveals that YHVH promised to come to Zion, the upper Jerusalem, when the Israelites enter the lower Jerusalem. This will happen when the kingdom of David is restored with the coming of Mashiach. He will prepare the lower Jerusalem for the coming of YHVH to the upper Jerusalem, flooding the world with eternal Light of peace.

This is the aspect of the 'Return to Zion' or in another word 'Zionism'. You are a 'Zionist' if you have in your heart the desire to see God revealing himself in Jerusalem, releasing the great Light to the world.

בתלת 54. רַבִּי יִצְחַק אַמַר, ש׳ שֵׁמְצֵיֵרַת בָּשִׁלֹשֵׁת הַקִּשַּׁרִים, (שֶׁל אַרְבָּעָה קְשָׁרִים, ָרְמוּזָה הִיא לְשָׁלֹשָׁה, וּרְמוּזָה לְאַרְבָּעָה. שָׁלְשָׁה זֶה שֶׁאָמַרְנוּ. אַרְבָּעָה, לִהְיוֹת מֶרְכָּבָה ּקָדוֹשָׁה כָּאֵחָד, שַׁהַרֵי הוּא כָּלַל הַתִּקוּו הָעֵלִיוֹן. וּמְכָּאן נִפְּרָדִים וִנִמְשָׁכִים הַתַּחְתּוֹנִים בְּדַרְכֵיהֵם בָּרָצוּעוֹתֶיהֶם, שַׁתַּלוּיִים בַּשִּעַרוֹת הַלְּלוּ שֵׁל הָראשׁ שַׁתַּלוּיִים בָּהֶם, וַנְמִשָּׁכִים מֵהֶם כָּל אוֹתָם אַחֵרִים, עַד שַׁנִּקְשָׁרִים בִּמְקוֹמָם).

קשרי, (דד' קשרין רמיזא היא לתלתא ורמיזא לארבעה, תלת הא דאמרן. ארבעה למהוי רתיכא קדישא כחדא. דהא הוא כללא דתקונא עלאה ומהכא מתפרשן ואתמשכן תתאי באורחייהו ברצועיהון דתליין בהני שערי דרישא דתליין בהו ואתמשכן מנייהו כל אינון **→אחרנין עד דאתקשרן באתרייהו**  שַאַמַרנוּ, וָאֵלוּ תִפָּלִין שַׁמַנִיחַ הַקְּדוֹשׁ בהם, עליהם כתוב וראו כל עמי הארץ כי היא שָמאל, שַנְקרא עוֹ, וְיֵרשָׁה מֵעוֹ, וָהוּ שֶׁכַּתוּב (שמות יג) וְהָיָה לְאוֹת עֵל יַדְכָה, בה"א, והיא ה"א שבארנו. אשרי חלקם

55. תָגַינֶּוֹ, ו' נָּטְיֹּיל אִינֹּוּן עָבֶּלְאִי דִּאַבְּיִרְן, וִאַבֵּיוֹ תְּפַבְּיוֹ בֹּ. שָׁנִינוּ, ו' נוטל אוֹתָם עֶלְיוֹנִים דְאָנַווֹ קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוא. בְגִּיוֹ כַּךְ בְעֵי בַּר נְשׁ קֹאָתְפָּאֵר בְּהוּא. מִשׁוּם כְּךְּ צָרִיךְ אָדָם לְהִתְּפָּאֵר (דברים כח) וְרָאוּ כָּכֹּל עַבּוּי הָאָרֶץ כִּי שַּׁם וְיָ׳ נִּקְּרָא עָלֶיךּ, שַּׁם וְיָ׳ בַּוּבְּוּשׁיֹּ. שֵׁם ה׳ נִקְרָא עָלֶידְּ, שֵׁם ה׳ מַמְּשׁ. וְאֵלּוּ וָאָכֵיוֹ אָינֹוּן הַפַּכִּיוֹ דְרֵרישָׂא, הַפַּכִּיוֹ דִדְרוּעָא הִיא אוֹתָם הִפִּלִין שֵׁל ראש. הִפִּלִין שֵׁל זְרוּעַ שִּׁבָּוּאכָּא, דֹאָקָרִי עוֹז, וְיַרְתָא בֵּועוֹז, הַדָּא הוא דֹּכִתִיבֹ, (שמות יג) וְהָיָה לְאוֹת עֵּל יָדְכָה בְּהֵ״א, וָהִיא הַ"א דְאוֹהָיבְנָּא. זַּבָּאָה זזוּכְנֵקִיהוֹן (דף רס"ג שֶׁל יִשְׂרָאֵל. וְעַל זֶה הֵ״א אַחֲרוֹנָה לְקְחָה ע"א) דִישִּׂרָאֶל. וְעָּל דַא, הַ"א בַּתְרַאָה נַּטִּלַא תִפְלִין, שֵׁהִיא שִׁמאל. תפליו, דהיא שבואלא.





The Tefillin of the head has the letter Shin v on right and left sides. On the right, we have the Shin with three 'heads' to represent the patriarchs: Chessed, Gevurah, and Tiferet. The left side has the Shin with four heads to complete the seven Sefirot, connecting the patriarchs to Malchut.

The straps of the Tefillin form the letter Dalet 7 on the head and the letter Y ' on the hand. Together we get the name שדי, a name that we find on the Mezuzah for our protection. שדי is the name of God for Yessod that funnels the Light to the world.

The Tefillin of the left arm is the aspect of Malchut and the lower H of the name. Isaiah 62:8

"נִשְׁבַּע יָהוָה בִּימִינוֹ, וּבִזְרוֹעַ עָזוֹ: אָם-אָתּוָ אֶת-דָגָנֶך עוֹד מַאֶכֶל, לָאיָבַיְר, וָאָם-יִשְׁתּוֹ בְנֵי-נֶכָר תִּירוֹשֶׁך, אֲשֶׁר יָגַעַתּ בּוֹ״ "YHVH has sworn by His right hand and by His strong arm, "I will never again give your grain as food for your enemies; Nor will foreigners drink your new wine for which you have labored."

The Zohar explains that the 'Right hand' of God is the Torah and the 'strong-arm' is the Tefillin.

Exodus 13:16

"וָהָיָה לְאוֹת עַל יָדָכָה וּלְטוֹטָפֹת בֵּין עֵינֵיךְ כִּי בְּחֹזֶק יָד הוֹצִיאַנוּ יָהוָה מִמְצְרַיִם"

"It shall be as a mark (also sign, letter) on your hand or frontlets between your eyes, for by a strong hand YHVH brought us out of Egypt."

The word for 'your hand' is normally spelled 'ידך' and in this verse related to the precept of wearing Tefillin it's spelled with extra H ה. 'יִדכה.'. It's the Ha of Malchut that we connect to when wearing Tefillin.

56. לְמִי הֵם אַרְבַּע אֵלֶּה, שֶׁהֵם גּוּף אֶחֶד, וְעַל זֶה כְּלוּלִים בְּאֶחֶד, וּמִי הֵם? תִּפְאֶרֶת גַצַח הוֹד יְסוֹד. וְהִיא הֵ״א שֶׁל יְדְכָה, וְכַלְּם אֲחוּזִים בְּהּ בִּשְׁבִיל לְהִתְבָּרֵךְ מֵהֶם, וּכְלוּלְה מִכַּלְם.

57. אָמַר רַבִּי חִיָּיא, אָם כְּךְּ, הְהֵי כְּתוּב (שמות לג) וְרָאִיתָ אֶת אֲחֹרִי, וְשָׁנִינוּ, זֶה כֶשֶׁר שֶׁל תְּפִלִּין. אָמַר לוֹ, הְהֵי פֵּרְשׁוּהָ, וְיָפָה הוּא, וְהַכֹּל בֵּרוּר הַדְּבָר. וְעַל זֶה מִזֶּה תְּלוּיִים הַתַּחְתוֹנִים וְנִזּוֹנִים מְמֶנָּה, מְמֶנֶה תְלוּיִים הַתַּחְתוֹנִים וְנִזּוֹנִים מְמֶנָה, וְעַל זֶה נִקְרֵא אוֹת, כְּמוֹ שֻׁנָּאֶמַר (בראשית ט) זֹאת אוֹת הַבְּרִית. וְכָתוּב וְהִיָּה לְאוֹת עַל יָדְכָה, בְּהֵ״א, וַהֵּרִי פֵּרְשׁוּהָ. 56. לְבַּוֹאוֹ (נ"א ומאן) אִינֿוּן אַכֵּיוֹ אַרְבְּעָה, דְאִינֿוּן ווֹד גֿוּפָא, וְעַל דָא בְּלִילָן בְּוֹזִד, וּבִוּאוֹ אִינֿוּן. הִּפְּאֶרָת גָּצַּוֹז הוֹד יְסוֹד. וְהִיא הֵ"א דְיָדְכָה, וְכַלְּהוּ אֲווִידָא בָּה, בְּגִּין לְאִהְבָּרְכָא בִוּנַיִיהוּ, וּכְלִילָא בִוּכֵּלְהוּ. בָּה, בְּגִּין לְאִהְבָּרְכָא בִוּנַיִיהוּ, וּכְלִילָא בִוּכֵּלְהוּ.

57. אָבַּוֹר רָבִּי זֹזְיָיֹא, אִי הָכִי הָא כְּתִיבֹ (שמות לֹג) וְרָאִיתָ אֶת אֲזוֹוֹרִי, וְתָנֵינֶוֹ דָּא הֶשֶׁר שֶׂל הְּפַּלִּיוֹ. אָבִּוֹר כֵּיֹה, הָא אוֹּקְבּוּיהָ, וְשַׂפִּיר הוּא, וְכֹּלְּא בְּיִרִירְא דְּבִּוֹלָה. וְעַל דָא בֵּוֹהַאִי תַּלְיָיִא רְצֹּיִעָּה זַזִּד לְתַהָּא, דְיֹהָא בִּוֹבָה תַּלְיִין תַּהָאֵי, וְאִהְוְנְנוֹ בִּנְּה. וְעַל לְתַהָא, דְיֹהָא בִּוֹבָה תַלְיִין תַּהָאֵי, וְאִהְוְנְנוֹ בִּנְּה. וְעַל לְתַבְּא, דְיֹהָא בִּנְּה תַּלְיִין תַּהָאֵי, וְאִהְוְנְנוֹ בִּנְּה. וְעַל לְתַהָּא, דְיֹהָא בִּנְּה תַּלְיִין תַּהְאָי, וְאִהְנְנוֹ בִּנְּה. וְעַל עִרְבָר אוֹת. כְּבְּוֹה דְאַהְ אָבֵוֹר (בראשית טִּלְית. וּכְתִיבֹ (שמות יג) וְהָיָה לְאוֹת עַל יָדְכָה בָּה' וְהָא אוֹקְבוּהֹה.

The Tefillin of the arm has one chamber. The four different Torah texts that go into the head tefillin are written on one roll of parchment and inserted into the tefillin of the arm. This Tefillin is positioned on the arm from the chest/heart level and the strap continues down to the palm of the hand and represents the Sefirot of Tiferet, Netzach, Hod, and Yessod that connect the light to Malchut.

Moses asked God to reveal himself to him but God said that he can't because no man can see him and live. The reason for that is that the revelation of God would nullify all material existence. God did agree to show Moses his back. (Exodus 33:22.23)

The Zohar mentions here the teaching of the sages that God showed Moses the knot of his Tefillin. We studied previously DZ 2494 https://dailyzohar.com/daily-zohar-2494/) that God wears Tefillin. The knot of the head tefillin should be positioned at the base of our skull to represent the connection to Da'at that delivers the Light from the 'head' to the lower levels. Moses achieved the level of Da'at and could connect to God directly and benefit us with his level. He could bring us the Torah from the upper levels and the knowledge of the oral Torah that is in the Talmud and the Zohar.

Moses is the Faithful Shepherd that is mentioned many times in the Zohar. Numbers 12:7

<sup>&</sup>quot;וָהָיָה בַּעֲבֹר כָּבִדִי וְשַּׁמְתִּיךְ בִּנָקְרַת הַצוֹר וְשַׂכֹּתִי כַפִּי עָלֵיךְ עַד עָבְרִי."

<sup>&</sup>quot;וַהֲסָרֹתִי אֶת כַּפִּי וְרָאִיתָ אֶת אֲחֹרָי וּפָנַי לֹא יֵרָאוּ"

<sup>&</sup>quot;and it will come about, while My glory is passing by, that I will put you in the cleft of the rock and cover you with My hand until I have passed by."

<sup>&</sup>quot;Then I will take My hand away and you shall see My back, but My face shall not be seen."

<sup>&</sup>quot;Not so, with My servant Moses, He is faithful in all My household;"

58. שְׁמַע יִשְׂרָאֵל. אָמַר רַבִּי יֵיסָא, יִשְׂרָאֵל סָבָא. רַבִּי יִיסָא, יִשְׂרָאֵל סָבָא. רַבִּי יִצְחָק אָמֵר, ע׳ גְּדוֹלְה, לְכָלֹל שִׁבְעִים שֵׁמוֹת, עֵדוּת הַכּּל שְׁמַע יִשְׂרָאֵל, בְּמוֹ שֻׁבְּתוּב (ישעיה א) שִׁמְעוּ שָׁמִים. יְבָתוּב (דברים לב) הַאֲזִינוּ הַשְּׁמִים. גַּם בָּאן שְׁמַע יִשְׂרָאֵל. וְהַכּּל דְּבָר אֶחְד הַנִּת יְהִיֹיה – ראשׁ הַכּל בְּאוֹר הָעַתִּיק הוּא. יְהֹנְ״ה – ראשׁ הַכּל בְּאוֹר הָעַתִּיק הַקְּדוֹשׁ, וְזֶהוּ שֶׁנְּקְרֵא אָ״ב. אֱלֹהֵינוּ – עֹמֶק הַבָּוֹת וְהַמַּבּוּעִים שֶׁיוֹצְאִים וְשׁוֹפְעִים בַּבּר.

58. (דברים ו') שְּׂבֵוע יִשְּׂרָאֵל. אָבַוּר רִבִּי יִיסְא, יִשְׂרָאֵל סְבָּא. רִבִּי יִצְּׂזִוֹק אָבַוּר עַ' רַבְּרְבָּא, יִשְׂרָאֵל סְבָּא. רִבִּי יִצְּׂזִוֹק אָבַוּר עַ' רַבְּרְבָּא, לְאַכְּלְלָּא שִׁבְּעִין שְׂבְּוּהָוֹ, סַהְּדוּתָא דְּכֹכְּלְא שְׂבִוּעוֹ שְׂבַוּעוֹ יִשְׂרָאֵל, כְּבָּוֹה דִּכְתִיב, (ישעיה א) שִּבְּועוֹ שְׂבַוּים. וּיְבְּתִיב (דברים לב) הַאֲזִינוֹ הַשְּׂבוִים. אוּף הָכָא שִׂבוּע יִשְׂרָאֵל. וְכַלְּא וַזִּד בִּוּלְה הוּא. יְדֹיְ"ד, רִישָׂא שִׁבוּע יִשְׂרָאֵל. וְכַלְּא וַזִּד בִּוּלְה הוּא. יְדֹיְ"ד, רִישָׂא דְּכֹבְּוֹע יִשְׂרָאֵל. וְכַלְא וַזִּד בִּוּלְה הוּא יְדֹנְיִרְיִ אִיבוּ הוּא דְבַּוֹזְלִין וּבִוּבוּעִין, דְּאַהִירְוּ בְּעַהִילְתְא דְּנַוֹיְלִין וּבִּבּוּעִין, דְּבִרִּי אָ"ב. אֱלְהֵינוֹ עְּבִוּיִלְתְא דְּנַוְיִלְין וּבִוּבוּעִין, דְּבִּרִי אָ"ב. אֱלְהֵינוֹ עְּבִּוּיִלְתָא דְנַוֹיְלִין וּבִּבּוּעִין, וְבַּבּוּתִין וְנַבְּרִין וְנַבְּוֹיִלִין וְבַבּוּנִילִין וְנַבְּרִין לְּכַלְּא.

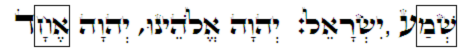
59. יְהֹנְ״ה – גּוּף הָאִילְן, שְׁלֵמוּת הַשְּׁרְשִׁים. אֶחְד – כְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל. וְהַכֵּל שְׁלֵמוּת אֲחַת, וְנִקְשָׁר זֶה בְּזֶה, וְלֹא נִמְצָא פָרוּד, אֶלַא הַכּל אֱחַד.

59. יְדֹוָ״דֹ, גּוּפָא דְאִילְנָא שְׂלִיבוּוּ דְשָּׂרְשִׂיוֹּ. אֶוֹדֹר, בְּנֶּטֶת יִשְׂרָאֵל. וְכִּלָּא וַזִּדֹ שְׂכֵּיבוּוּתָא, וְאִתְּקְשַׂר דְּא בְּדָא, וִלְא אִשִּׂתִּכֵּזז פַרוּדָא, אֶלָּא כּלָּא זוֹד. בִּדָא, וֹלָא אִשִּׂתִּכַזז פרוּדָא, אֶלָּא כּלָּא זוֹד.

60. שָׁנָה רַבִּי יִצְחָק, מֶרְכָּבָה קְּדוֹשָׁה עֶלְיוֹנָה, אַרְבָּעָה בָּתֵּי תְפִלִּין שֶׁמֵּנִיחַ ו׳, כְּמוֹ שֻׁנָּאֱמֵר. מֶרְכָּבָה קְדוֹשָׁה אַחֶרֶת, אַרְבָּעָה אֲחֵרִים שֶׁכְּלוּלִים בְּאֶחָד, שֶׁמֵנִיחַ ה׳ הַאַחֵרוֹנָה, כְּמוֹ שֻׁבָּאֵרוֹהָ. 60. הַגַּי רִבִּי יִצְּׂזִוֹק, רְתִיכָא קַּדִּישְׂא עִׂכְּאָה, אַרְבַּעֹ בְּתִּי דִּתְפָּילִין דְּאָנַּזוֹ וֹ. כְּבָוֹה דְאִהְבַּוֹר. רְתִיכָא לַּהִישָׂא אָזְזְרָא, אַרְבַּעֹ אַזְזַרְנִּין דִּכְּלִיכָן בְּזַדֹר, דְאָנַזוֹ ה' בַּתְרָאָה כִּנָּה דְאוֹקְבוּוּהָ.

The Tefillin includes the Shema Israel prayer with two large letters,  $\nu$ , and  $\tau$ . Deuteronomy 6:4





" Hear, O Israel: YHVH our God, YHVH is one."

We have studied many times before, about the power of the Shema Israel prayer. The Zohar teaches us that the two large letters  $\nu$  spell 'witness'. The large  $\nu$ , numerically 70 connects us to the 72 names that have 70 unique names and two doubles that defined as 'witnesses'.

The names draw the light of Chokmah from the upper Garden of Eden to Zeir Anpin and Malchut.

YHVH is our witness and that means that he is always by our side, keeping account on all of our actions. This 'witnessing' process has great joy in it for those who connect and entitled to it.

1 Samuel 12: 5

61. שְׁמַע יִשְּׂרָאֵל יְיָ׳ אֱלֹהֵינוּ יְיֶ׳ אֶחְד. מִצְוָה זוֹ לְיַחֵד שֵׁם הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא בְּכָל יוֹם, שֶׁהְרֵי בְּמוֹ שֻׁמְּיַחֲדִים שֵׁם הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא בְּקִדוֹשׁ בְּרוּדְ הוּא לְמַטָּה, בְּדְ מִתְיַחֵד שְׁמוֹ לְמַעְלָה. נִמְצָא שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא יְחִיִּד מֵעְלָה וּמַטָּה. מִי שֶׁמְיַחֵד שֵׁם הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא יְחִיִּד מֵעְלָה וּמַטָּה. מִי שֶׁמְיַחֵד שֵׁם הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא, יְשִׁים לִבּוֹ וּרְצוֹנוֹ בְּאוֹתוֹ יְחוּד שִׁאָמַרְנוּ, וְיחַבֵּר כָּל אֵיבְרִיו בְּאוֹתוֹ יְחוּד לְהִיוֹת בְּלִם אֶחָד. בְּמוֹ שֶׁשֶּׁם כְּל אֵיבְרִיו בְּאוֹתוֹ יְחוּד לְהִיוֹת בְּאוֹתוֹ יְחוּד לְהִיוֹת בְּלֵם אֶחְד, בְּךְ לְמַעְלָה מְחַבֵּר כְּל הָבִירִים הָעֶלְיוֹנִים בְּאוֹתוֹ יְחוּד לְהִיוֹת בְּלֵם אָחָד.

61. רעניא בוהימנֹא (דברים ו') שְׂבִועֹ יִשְׂרָאֵל יְיִי אֶנְזִדֹּ, פָּקּוּדָא דָּא, (ד) (עיין בהקדמה י"ג אֱלֹבֵינֹוּ יְיִי אֶנְזִדֹּ, פָּקּוּדָא דָּא, (ד) (עיין בהקדמה י"ג ע"ב) לְיַנְזַדָּא שְׂבֵּויה דְּקּוּדְשָׂא בְּרִיךְ הוּא בְּכָל יוֹבָוּא, דְּהָא כְּבָּוֹה דִּבְּוִייְוֹזֵדִי שְׂבָוּא דְּקּוּדְשָׂא בְּרִיךְ הוּא לְתַבָּא, הָכִי אִתְיִינִוֹד שְׂבִוּיה לְעֵיכָא וְתַבָּא. אִשְׂהְכַזוֹ הוּא לְתַבָּא בְּרִיךְ הוּא יְזוֹיִדְא בְּרִיךְ הוּא, יְשַׂוִּי כָּלְא וְתַבָּא. בְּוֹא דְרִיךְ הוּא יְזוֹיִדְא בְּרִיךְ הוּא, יְשַׂוִּי כָּבֹּוֹה דְּקְוּיְשָׂא בְּרִיךְ הוּא, יְשַוֹּיִי כְּבִּיה וְרְעוֹּתָא לְבֵּיוֹה דְּקוּיִבְּי בְּלְיִבְּיוֹ בְּרִיךְ הוּא, יְשַׂוִּי כָּלְהוּ וְרָעוֹרָא בְּבְּהוּא וְתוֹדָא בְּבְּהוּא וְתַנְּא לְבָּיִרְן, וִינִזבֵּר כָּלְ שִׁיִיפוּי בְּרָוֹיְ הוֹא יִזוֹיִדְא בְּבִהוּא יְזוֹיִרְ, הָכִי שִׁיִיפוּי בְּרָיְּא דְוֹזִדֹּ, הָכִי לְבִּיה בְּבָּהוּא יִזוֹיְדִא בְּבְהוּא יְזוֹירָא לְבֵּיה בְּלִיתְרֹן, וְינִזבֵּר כָּלְ שִׁיִיפוּי בְּרָוֹץ בְּהוּא יִזוֹיּדְא בְּבַהוּא יְזוֹדִר, הָכִי לְבִּיּה לְנִילְּץ בְּוֹבְר כָּל שַׂיִיִפִין עָּלְאין בְּבָּהוּא יִזוֹרְרָא, יִבְּיִינִים לְּנִילְא בְּוֹדִבּר כָּל שִׁיִיִּפִין עָבְּלְאין בְבְּהוּא יִזוֹדְרָא, יִוֹיבֹר לְּבִילְם בְּנִבּיוֹ עִבְּלְא בְּוֹבוֹר בְּלְבֹיה עָבִילְ בְּבְּהוֹא יִזוֹדְרָא, וְיִוֹבְר כָּל שַׂיִיפִין עָנִילְן בְּבְהוּא יִזוֹדְרָא, בְּנִילִים לְּיִבּיל בְּלְבִּיוֹ עַבְּיִם בְּלְבִיים בְּלְבוֹים בּּלְבוֹים בּיִים בּילְבוּי עוֹדִים בּילְבוֹים בְּיִים בְּבִּיוֹב בְּיִבְיוֹים בְּיִים בְיוֹים בְּיִים בְּיוֹב בְּיִים בְּיִבּיוֹים בְּיִים בְּיִבּיוֹ עִיוֹבּי בָּלְבוֹים בּיוֹ עִבְּיִבּים בְּיִבּיוֹים בּיִים בְּיִבּים בְּיִבּיוֹים בְּיִים בְּיוֹב בּרְבּים בּיִים בְּיִבְיוֹ עְיִבּים בְּיוֹב בְּיִים בְּיִבּיוֹים בְּיִבּים בּיוֹב בּיוֹים בְּיוֹ בְּיִבּיים בְּיִבּיוֹ עִיוֹים בּיוֹב בְּיִים בְּיִבּיוֹ עִיוֹב בְּיִי בְּיִים בְּיִבּיוֹים בְּיִים בְּיִבּיוֹים בְּיוֹבוּים בּיוֹים בּיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבִייוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹזֹים בְייִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִבְיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִבְייִיוֹים בְ

62. בְּשָׁעָה שֶׁבָּא אָדָם לְיַחֵד אֶת שֵׁם הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, כָּל חֵילוֹת הַשְּׁמִים עוֹמְדִים שׁוּרוֹת שׁוּרוֹת כְּבִי לְהִתְתַּקֵן וּלְהָכָּלֵל כָּלָם בְּאוֹתוֹ יְחוּד, לַעֲמִד בְּסוֹד אֶחְד. כַּלָּם מִתְתַּקְנִים אֶחְד. כַּלָּם מִתְתַּקְנִים בְּתִּפוֹנִיהֶם כָּרָאוּי. בְּאוֹתָה שָׁעָה עוֹמֵד בְּתִּוֹנִיהֶם כָּרָאוּי. בְּאוֹתָה שָׁעָה עוֹמֵד מְמַנֶּה אֶחְד שַׁבְּשׁ שֶׁעוֹמֵד תַחַת מָאתִים מְמַנֶּה אֶחְד שַׁבְּשׁ שֶׁעוֹמֵד תַחַת מָאתִים אַרְבָּעִים וּשְׁמוֹנָה עוֹלְמוֹת, וְכַלְּם נִקְרָאִים וּשְׁמוֹנָה עוֹלְמוֹת, וְכַלְּם נִקְרָאִים וּמְבִּיים וֹלְמוֹנָה עוֹלְמוֹת הִינִה בְּלְבִים שׁוֹשַׁנִים, עוֹמֵד בְּמוֹ שִׁנְּאֶמֵר (שִיר השירים וֹ וְלִלְקִט שׁוֹשִׁנִים, שׁהם איברי הגוּף.

62. בְּשַׂיְעַׂתְא דְּהָרֵין שְׂנִיין בְּר נְשׁ כְיִייְוְדָּא שְׂבָּוּא דְּרִיךְ הוּא, כָּל זוֹיכֵי שְׂבִוּא שְׂבָוּא דְּרִין שׁוּרִין, בְּגִּין כְאִתְהַלְּגָּא וּלְאִתְּכַלְּא דְּרִין שׁוּרִין, בְּגִּין כְאִתְהַלְּגָּא וּלְאִתְּכַלְּא דְּרִין שׁוּרִין, בְּגִּין כְאִתְהַלְּגָּא וּלְאִתְּכַלְּא וְלְאִתְּכַלְּא זְוֹד בְּוֹלְוֹגְא שַׂבְּוֹשְׂא, דְּבַלְיִיבְוּא זוֹד בְּוֹבְוֹגָּא שַׂבְּוֹשְׂא, דְּבַלְיִיבְוּא זוֹד בְּוֹבְוֹגָּא שַׂבְּוֹשְׂא, דְּבַלְיִּיבְוּא זוֹד בְּוֹבְוֹגָּא שַׂבְּוֹשְׂא, דְּבַלְיִּלְא יִוֹזוּדְא, בְּלְיִיבְוּא זוֹד בְּוֹבְוֹגָּא שַׂבְּוֹשְׂא, דְּבַלְיִּא יְזוֹוּדְא, דְּבַלְיִיבְוּא זוֹד בְּוֹבְוֹגָּא שַׂבְּוֹשְׂא, דְּבַלְיִיבְוּא יִוֹזוּדְא, וְכַלְּהוּ אִלְּרֵוּן שַׁיִּיִפְּיוֹ דְבֹּנִיְּא בְּרִיךְ הֹלֹנִי"ו, כַּיְיִיבְוּא בְּרִין שְׁיִבְּיוֹ דְּאַתְּ אָבָּוֹר וְבְלְּהְוֹל יִוֹדְרָא יִוֹזוּדְרָא יִוֹזוּדְרָא וְלְבְּתִּלְּא שִׁבְּיִים, בְּכְּוֹה דְאִהְ אָבֵוֹר (שִיר הַלֹנִין שׁוֹעַבְּים שׁוֹשִׂנִּים, בְּנִיה דְאַהְ אָבוֹר (שִיר השִירִים וּ) וְכִלְּלְוֹכוֹ שׁוֹשַׂנְּיִם. דְאִנֹבְּוֹ שִׁיִיפְיוֹ דְּצִוֹיִם בְּעִבְּיִים יְבִיוֹן דְּאָנִים יוֹן דְּאָנְיִבְיוֹ דְּצִּיִם שְׁנִינְיִין דְּבְּא. הִינְוֹים וֹן בְּלַבְּלִּים שׁוֹשִׂנִים. דְאִינִּוּן שִּבִּיים דְּאִנְיִם וְ בְּצִייִם וֹן דְּבֹּוּם בְּרִין בְּיִבְּיוֹים שׁוֹשִׁנִים. בְּבִיוֹבְּיוֹ שְׁיִבְּיוֹ דְּבִיּוֹם בּוֹים בְּיִבְיוֹם בְּיוֹבְיוֹ שִּיִבְּיוֹם בְּבִיוֹבְיוֹ שִּבּיוֹם בְּבִּיוֹבְיוֹן בְּיִבּיוֹם בְּבִיוֹבְיוֹ שִּבְּיִבּים בְּבִיבְיוֹם בְּבִיוֹים בְּיִבְיוֹבְיוֹן בְּבִיוֹם בְּבִייִבְיוֹ בְּיִבְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּבִייוֹבְיוֹם בְּבִיוֹם בְּבְּבְיוֹבְיוֹים בְּבִיוֹבְּבְיוֹים בְּיִבּיוֹם בְּבְּבְיוֹבְיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹים בְּבִיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְים בְּיוֹבְבְּבְּים בְּבְיוֹבְבְּיוֹם בְּבְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיוֹיוֹבְיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוּבְיוֹם בְּבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹבְיוּים בְּבְּיוֹבְיוֹם בְּבְיוֹבְיוֹבְיוֹבְיוֹם בְּבְיוֹבְיוֹם בְּבְיוֹבְיוֹבְיוֹם בְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹנְיוֹבְיוֹם בְּבְיוֹיוּבְיוֹבְיוֹים בְּיוֹיוּבְיוֹבְלְּים בְּיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹבְיוֹם בְּבְיוֹבְיוֹיוֹבוּים בְּיוֹבְיוֹיוּבְיוֹיוּים בְּיוֹבְ

The Shema Israel is a powerful prayer to make unification of upper and lower. The Zohar reveals that we bring light to all of our body parts when we meditate on all the parts of the YHVH name that include all the Sefirot and worlds of Emanation, Creation, Formation, and Action (Atziluth, Briah, Yetzirah and Asiah).

With this unification, the light forces are aligned from upper to lower. One appointee stands for 248 worlds and waits for the unification. His duty is to connect the lower

<sup>&</sup>quot; וַיּאֹמֶר אֲלֵיהֶם עֵד יִהוָה בָּכֶם, וְעֵד מִשִּׁיחוֹ הַיּוֹם הַזֵּה--כִּי לֹא מְצָאתֶם בִּיָדִי, מְאוּמָה; וַיּאֹמֵר, עֵד ".!

<sup>&</sup>quot;And he said to them, "YHVH is witness (עֵד) against you, and his anointed (Mashiach) is witness (עֵד) this day, that you have not found anything in my hand." And they said, "He is witness (עֵד)."

body parts to the upper parts of light to create a complete unification of upper and lower.

The complete prayer of Shema has 248 words and 1000 letters. The first part that initiates the unification has 6 words and 25 letters. 25 is the aspect of the Shechina (כה תברכו) that we need on the lower level to elevate us. We recite it while covering our eyes and meditate on the unification of the names 'יאהדונה' that is YHVH and ADNY names together.

We should accept the names of as the only force that controls heaven and earth and that we accept all forms of death. When we do so we nullify the desire of our body to exist and allow the light to spread in our physical body. We should train ourselves to be honest in this meditation and truly accept death. If we keep our physical existence and identity, we 'close the doors' and minimize the light that can come into our vessels. The first paragraph of the Shema is very important as it leads the unification with love (the first word). It has 42 words and 180 letters, numbers that testify for the great value of it.

Meditation for the first line of the Shema [gview file="https://dailyzohar.com/wp-content/uploads/2010/09/4mitot-dz.pdf"] <a href="https://dailyzohar.com/shema-israel/">https://dailyzohar.com/shema-israel/</a>

63. הָאֵיבָרִים הָעֶלְיוֹנִים לוֹקֵט אוֹתָם הַשֵּׁם הָעֶלְיוֹן בְּסוֹד הַיִּחוּד שֶׁהְתְיַחֵד בְּסוֹד אַרְבָּעִים וּשְׁנִיִם שִׁמוֹת, וְלוֹקֵט כָּל אוֹתָם שׁוֹשַׁנִים עִלְיוֹנִים, וְשַׁמְּשׁ זֶה לוֹקֵט כָּל אוֹתָם שׁוֹשַׁנִים עֶלְיוֹנִים, שָׁכֵּלְם מְמֻנִּים בַּבְּלְל שׁוֹתָם הַתַּחְתּוֹנִים, שֶׁכֵּלְם מְמֻנִּים בַּבְּלְל שִׁל שִׁבְעִים וּשְׁנִים שֵׁמוֹת, וְנִלְקְטִים כַּלְם מִּעִּים וּשְׁנִים שִׁמוֹת, וְנִלְקְטִים כַּלְם בִּיּחוּד, וְנַגְעָשִׁים כַּלְם גוּף אֶחְד בְּאוֹתוֹ הַיִּחוּד עוֹלֶה, וּמְיַחֵד בְּסוֹד אֶחָד. וְאוֹתוֹ הַיִּחוּד אֶחְד. בְּאוֹתָה מִתְלַקְטִים כָּלְ הָאֵיבְרִים וּמִתְחַבְּרִים שְׁעָר. בְּאוֹת בָּלְם בְּסוֹד אֶחְד. בְּאוֹת בְּלִם בְּסוֹד אֶחְד, בְּחִבוּר אֶחָד, לְהִיוֹת כַּלְם בְּסוֹד אֶחְד, לְמִעְלָה וּלְמַשָּה, בְּסוֹד שֶׁל ה׳ אֶחְד וּשְׁמוֹ אִחְד. אִחְד.

64. וְעַל בֵּן מַאֲרִיכִים בְּאֶחָד בִּשְׁהֵי אוֹתִיזֹת, לִלְקֹט שׁוֹשַׁנִים, לְהִתְיַחֵד בְּסוֹד שׁל אוֹתִיזֹת, לִלְקֹט שׁוֹשַׁנִים, לְהִתְיַחֵד בְּסוֹד שֶׁל אֶחָד בְּיִחוּד שָׁלם. בֵּיוָן שֶׁבְּל הָאֵיבְרִים מְתְיַחֲדִים בְּסוֹד אֶחָד שֶׁל יִחוּד אֶחָד, אָז נִקְרָא הַכִּל קָרְבָּן שָׁלֵם, וְעַל סוֹד זֶה הִכְנִיס הַקְרוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא אֶת אָדָם הָרִאשׁוֹן לְגַן עֵדֶּן, בְּמוֹ שֶׁבְּתוּב (בראשית ב) לְעָבְדָה עֵּדֶן, בְּמוֹ שֶׁבְּתוּב (בראשית ב) לְעָבְדָה וּלְשְׁמְרָה. וְשָׁנִינוּ שָׁאֵלֶּה אוֹתָם קָרְבָּנוֹת שָׁנִים, סוֹד שֵׁל ה׳ אֲחֵד וּשְׁמוֹ אָחֵד.

63. שַׂיִיפִין עַּלְּאִין לָלְיִטֹ לוֹן שְׂבָּוֹא עַלְּאָה, בְּרָוֹא בְּיִיחוּדְא בְּלָאוֹ לָלְיטֹ לוֹן שְׂבָוֹא עַלְּאָה, בְּרָוֹא בְּנִידֵב שְׂבְּוֹא וְנַלְּאִי בְּנִידֵב שְׂבְּוֹא וְנַלְּאִי בְּנִידֵב שְׂבְּוֹא וְנַלְּאִי בְּנִידֵב שְׂבְּוֹא וְנַלְּאִי בְּנִידִב שְׂבְּוֹהוֹ, וְשַׂבְּוֹשְׁא בְּא לְּלָיִטֹ כָּל אִינֹוּן שִּׁיִיפִיוֹ בְּנְיִא וְזַדְא. וְמַבּוּא וְזֹדְא. וְמַבּוּהוֹא יִזוּוּדְא סַלְּלָא וְנִדְא. וְמַבּוּהוֹא יִזוּוּדְא סַלְּלָא וְנִדְא. וְמַבּוֹהוֹא יִזוּוּדְא סַלְּלָא וְנִדְא. וְמַבּוֹרוֹן בְּיִוֹזוּדְא סַלְּלָא, וְמִדְא. בְּנְבוֹיוֹ בְּיִוֹזוּדְא חַלְּלָּא וְנִדְא. וְמַבְּא בְּוִבוֹין בְּלְּוֹיוֹ בְּיִוֹזוּדְא סַלְּלָא, בְּנִבוֹיוֹ בְּלְּא בְּנִבוֹן שִׁיִּיפִין כָּלְּהוֹּ וְנִדְא. וְנִדְא. בְּלְּא בְּנִבוֹן שִׁיִּיפִין כָּלְּהוֹּ וְנִבְּיוֹיר, עֵּיִלְּא בְּנִבוֹיוֹ בְּלְּא בְּנִוֹיוֹדְא חַלְּלָא בְּעוֹבוֹרְן בְּלְוֹבוֹין שִׁיִּישְׁיוֹ בְּלְּא בְּנִוֹיוֹדְא חַלְּלְא בְּנִוֹיוֹדְא חַלְּלְא בְּנִוֹיוֹרְא וְנִבְּא בְּנִבוֹיוֹ בְּלְיוֹיוֹ בְּלְא בְּנִוֹיוֹדְא וְנִיוֹדְא. בְּלְבוֹיוֹן שִׁיִשְׁיִבְּיוֹ עְּלְבְּעְיוֹן שַׁיִּיְשִׁיוֹ לְּלְא בְּנִוֹיוֹרְ א וְזִבְּא בְּנִיוֹוֹדְ א בְּנִבוֹיוֹ בְּעִינִיוֹן בְּעְבְּעוֹיוֹן שִׁיִבְּיוֹן עְּבְּלְּא בְּנִיוֹיוֹך א וְזִבְיּא בְּנִיוֹן בְּעִי בְּלְיוֹין שִׁיִּבְּיוֹן בְּלְּא בְּנִיוֹיוֹך א מְּנִילִין בְּעִבְּיוֹן בְּיִלְיוֹין וְעִבְּעוֹיוֹן בְּעִיוֹיוֹר. עִנְיִבּוֹי בְּנִיוֹיוֹר, עִנִינִין בּיוֹים בְּעוֹים בְּעִינִיוֹן בּיוֹבוֹיוֹב עְנִינְם בְּיוֹיוֹבוֹי א מִוֹיִבוֹי בְּיוֹים בְּיוֹים בּוֹיוֹב וְיִבְיוֹים בְּעוֹבוֹיוֹר בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבוֹי בְּיִבְיוֹבוֹיוֹב מִינְים בְּיוֹבוֹי בְּיִים בְּיוֹבוֹי בְּיוֹב בְיוֹים בּיוֹבוֹי בְיוֹבוֹי בְיוֹים בְּיוֹבוֹב וֹיְנִיבְיוֹים בְּיוֹבוֹי בְּיוֹבוֹיוֹב וְיִבְיוֹים בְּיוֹבוֹיוֹב בְּיוֹבוֹי בְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבוֹי בְיוֹים בְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּים

64. וְעַל דָּא בַּיְּאֲרִיכִין בְּאֶדִם כַּדְּבְיִאה, בְּהָנִי אַתְּוֹוֹ, בְּתְּנִינִוֹדְא בְּרָוֹּא דְּאָרִיכִין בְּאֶדִם כַּדְבִּיאה, בְּרָוֹּא דְּאָרִיכִין בִּאְרִיכִין בִּיְּאָרִם כַּלְּבְּרִי כּכָּא בְּרִוֹּא עִוֹדְא עְוֹדְא דְּאִרְנִינִוֹדְא בְּרָוֹּא בְּרָוֹיִי בְּלְּאִרִם כַּיְּבְּיִבְּיִאה, בְּבָּיה בְּרָבִּיי בִּיְלְבִּיך בּיִּא בְּבְּרִוּ בִּיְּלְבִּיְרָה בִּיְלְבִּיך בּיִיים בְּלְּבְּרָה וּלְשִּׁבְּיִרְה בִּיְלְבִּיך בִּיִּאָה, בְּבִּיוֹים בְּלְּבְּרָה וּלְשִּׁבְּיִרְה בִּיִּלְּה בְּבָּוֹי בְּיִבְיִים בְּלְבְּרָה וּלְשִׁבְּיִרְה בִּיִּים בְּלְּבְּרָה וּלְשִׁבְיִרְה בִּיִּלְיִם בְּלִּיִבְיִה בְּלִּיִבְיִים בְּלִּבְּרָה וּלְבְּיִים בְּלִּבְּרָה בִּיְלְּבִירְה בּיִבְּיִים בְּלִּבְּרָה וְעִבְּיִבְּיִם בְּלְבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְּיִים בְּיִּבְּיִים בְּיִּבְיִים בְּבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבִּיִים בְּבִּיִים בְּיִים בְּבִּיִים בְּיִּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִיבְיִים בְּבְּיִיבְּיִים בְּבִּיִים בְּבִּיִים בְּבִּיִים בְּבִּייִים בְּבִייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִּייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִיים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִייִים בְּבִיים בְּבִייִים בְּבִיים בְּבִייִים בְּבְּיִבְייִים בְּבִיים בְּבִייִים בְּבְּיִבְייִים בְּבִייִים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּיוֹים בְּבִיים בְּבִיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבִיים בְּיוֹים בְּבִּיים בְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבִּיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבִיים בְּבִיים בְּיוֹים בְּיוֹיים בְּבִיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבִּיים בְּבְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּיוֹים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּיוֹים בְּבִּיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבִּיים בְּיוֹים בְּיבְיוֹים בְּבִּבְייִבְיים בְּיוֹיוֹים בְּבִּיים בְּיבְיבְיבְיים בְּיוֹיוּיוּים בְּיִיבְייִים בְּיִים בְּי

שֶׁבְּאֵלּוּ קָרְבָּנוֹת כְּתוּב וְלִלְקְטֹ שׁוֹשַׁנִּים. (שֶׁהַקְדוֹשׁ בָּרוּרְ הוּא הוּא לוֹקֵט שׁוֹשַׁנִּים, לוֹקֵט כָּל אוֹתָם אֵיבָרִים שֶׁלְמַעְלָה וּמַטָּה לְחַבֵּר אוֹתָם בְּיִחוּד בְּאוֹתוֹ שֶׁאָמַרְנוּ. אָז מִתְעוֹבַר מִי שֶׁמְתְעוֹבַר לְלְקֹט שׁוֹשַׁנִּים) אֱלּוּ הָאֵיבָרִים שֶׁל שְׁנֵי צְדְדִים שֶׁהֵם אֶחָד.

דְּאָכֵּין אִינִּוּן כָּרְבְּנִּין הְרֵין, רָוָא בִיִּדְיָדְ אֶזְוֶדְ וּשְׂבוּוּ אֶזְוֶדְ. דְאִינִּוּן כָּרְבְּנִין כְּרְבְּנִין כְּתִיבֹ, וְכִלְּקְוֹטֹּ אֶזְדְר. דְאִינִּוּן כָּרְבְּנִין כְּרְבְּנִין כְּתִיבֹ, וְכִלְקְוֹטֹּ שׁוּשנִים שׁוֹשַׂנִים. (ד"א דקודשא בריך הוא איהו לקיט שושנים לקיט כל אינון שייפין דעילא ותתא לחברא לון ביחודא בההוא דקאמרן. כדין אתער מאן דאתער ללקוט שושנים) אָכֵּין שַׁיִּיְפִין דְּתְרֵין סְטְרִין, דְאִינִּוּן ווַדְר. שׁוּשנִים) אָכֵּין שַׂיִיְפִין דְּתְרֵין סְטְרִין, דְאִינִּוּן ווַדְר.

Songs 6:2

"דוֹדִי יָרַד לְגַנּוֹ לַעֲרוּגוֹת הַבּּשֵּׁם לְרְעוֹת בַּגַנִּים וְלְלְקֹט שׁוֹשַׁנִּים"

"My beloved has gone down to his garden, To the beds of balsam, To pasture his flock in the gardens And gather lilies."

The 'Lilies' is the aspect of the light of the supernal Shechina, Binah.

Genesis 2:15

"וַיַּקַח יְהוָה אֱלֹהִים אֶת הָאָדָם וַיַּנָחֵהוּ בְגַן עֵדֶן לְעַבְדָהּ וּלְשָׁמְרָהּ"

"Then YHVH God took the man and put him into the garden of Eden to cultivate it and keep it."

The Zohar reveals that this is the secret of God bringing Adam into the Garden of Eden. He connected Adam to the Light of the Garden of Eden, making him one with the Light. Adam needed to keep his 'oneness' with the Light until Shabbat night, avoiding separation that was coming from the Snake and the Tree of Knowledge Good and Bad. Below is the prayer that we do before going to sleep. It helps to cleanse us and the Shema creates spiritual protection while removing negativities we gathered during the day. The night sleep would be more peaceful and the soul can ascend higher and get 'recharged' properly.

The minimum connection is reciting Ana B'Choach and Shema Israel. [gview file="https://dailyzohar.com/wp-content/uploads/2016/05/Bedtime-Shema-prayer.pdf"]

65. שׁוֹשַׁנִּים, סוֹד הוֹא. שֶׁבְּשֶׁמִּתְחַבְּרִים בְּל (אוֹתָם) אֵיבְרִים בְּאֶחָד, לְהְיוֹת כַּלְּם בְּיחוּד אֶחָד, סוֹד הַקְּרְבָּן, אָז מִתְעַטֵּר הַּיְחוּד אֶחָד, סוֹד הַקְּרְבָּן, אָז מִתְעַטֵּר הַקְּדוֹשׁ בְּרוּדְ הוֹא בַּעֲטָרָה בְּרוֹאשׁ שֶׁל בָּעָם בְּוֹדוֹ מִתְעַטֵּר. וְסוֹד זֶה בָּעָם בְּוֹדוֹ מִתְעַטֵּר. וְסוֹד זֶה הָיָה, שֶׁבְּתוֹּב שׁוֹשִׁנִּים, סוֹד שֶׁל בְּל אוֹתָם אֵיבְרִים שֶׁלְמַעְלָה וּלְמַשָּה. וְסוֹד שֶׁל אוֹתוֹ בְּיִרִים שֶׁלְמַעְלָה וּלְמַשָּה. וְסוֹד שֶׁל אוֹתוֹ בְּי, עִטוּר שִׁמְתְעַטֵּר וְעוֹלֶה מִבִּינִיהֶם, וֹהבֹל נמצא בּוֹ.

65. שׁוֹשַׂנִּים רָזָּא אִיהוּ. דְּכַד בִּיְתְוֹזִּבְּרָןְּ כְּל (אינון) שַׂיִיפִיןֹ כַּוְזִדְא, לְבֶּיהֵוֹי כֻּלְּהוּ בְּיִוזוּדְא זְזַדְא, רָזָּא דְּקָּרְבָּןֹ, כְּבִיןֹ בִּיתְעַמֵּר קּוּדְשָׂא בְּרִיךְ הוא בַּעֲטָּרָה בְּרִישָּׂא דְּכֶתֶם פָּוֹ, לְבֶּיהֵוִי בִּיקְרוֹי בִּיתְעַיְרָא. וְרָזָּא דְא הֲוֹי דְּכְתִיב שׁוֹשַׂנִּים, רָזָּא דְּכָל אִינֹּוֹן שַׂיִיפִין דְעַיכָּא וְתַהָּא. וְרָזָא דְהַהוּא פַּוֹ,

# עָטוּרָא דְבִוּתעַטוּרָא וְסַכְּנָא בִוּבֵינַיִיהוּ, וְכַכָּא אִיהוּ

Genesis 2:15

"וַיַּקָּח יָהוָה אֱלֹהִים אֶת הַאָּדָם וַיַּנָחֵהוּ בָגַן עֶדֵן לעבדה וּלְשְׁמַרָה"

"Then YHVH God took the man and put him into the garden of Eden to cultivate it and

The Zohar reveals that this is the secret of God bringing Adam into the Garden of Eden. He connected Adam to the Light of the Garden of Eden, making him one with the Light. Adam needed to keep his 'oneness' with the gift of light until Shabbat night, which is Friday night, avoiding separation that may come when connecting to the other-side that is the Snake and the Tree of Knowledge Good and Bad. Songs 6:2

"דוֹדִי יַרַד לְגַנּוֹ לַעֲרוּגוֹת הַבּשֵּׁם לְרְעוֹת בַּגַּנִּים וַלְלְקָט שׁוֹשְׁנִים"

"My beloved has gone down to his garden, To the beds of balsam, To pasture his flock in the gardens And gather lilies."

The 'Lilies' are the aspect of the light of the supernal Shechina, Binah. We 'plant' 'Lilies' in the Garden with our sacrifices and prayers. The sacrifices in the Holy Temple created unifications with the upper Light. Now we do that with our prayers that unify the Right and Left with the 248 parts of our body and soul. These actions 'attract' the Holy One Blessed Be He to come down 'To pasture his flock in the gardens and gather lilies' that make a crown of gold on his head.

אָדָרִים, סוֹד שֶׁל יִהֹנְ״ה אֶחָד וּשִׁמוֹ אֵחַד. וְיֵשׁ בּוֹ עֻלְיַה שֵׁל אוֹתוֹ פַּז שֵׁעוֹלֶה מביניהם. ובכל מקום שהם נמצאים, בַּעֵצִי הַיַּעֵר, וְשׁוֹשַׁנַּה בֵּין הַחוֹחִים. זָה וַזָה צריכים לעלות כאחד ביחוד שלם. אשרי מִי שֵׁמַקריב קַרבַּנוֹת אֵלּוּ, וַדַּאִי לְרַצוֹן לוֹ

66. בהני שושנים אית בה שית מאה ותליסר 66. בשושנים הללו יש שש מאות ושלש פָּקּוּדִיןֹ, דְאֵינֹוּוֹ שַׂיִּיִפִיןֹ דִּתְרִיןֹ סִטְּוֹרִיןֹ, רָוָא דַיִּיְרְוָּר עִשְּׂרֵה מִצְווֹת, שֶׁהֵם אֵיבָרִים שֶׁל שְׁנֵי אָלוֶד וּשָּׂבוּוֹ אֵלוֶדָר. (דף רס"ג ע"ב) וְאִית בֵּיה סְלִיקוּ דההוא פוֹ, דְהָא סְכִיק בִוּבִינַיִיהוּ. וּבְּכֶל אֲתָר דֹאִינוֹן בִוּשִּׂתַבְּוֹזִין, הַהוּא סִכְיֹקוּ עִּבְּאַה אִשִּׂתְבַוֹז אוֹתָה עֵלְיָה נִמְצֵאת מְבֵּינֵיהָם בִּנִבֵּינַנַּיִיהוּ כְּאֶסְתַכִּנָּכָא. וְרָנָּא דָּא (שיר השירים לַאֲלוֹת. וְסוֹד גָה (שיר השירים ב) תַּפּוּחַ ב) תפווו בעצי היער. ושושנה בין הווווים. דא וֹבָא אַצְּּטָּׁרִיךְ לָאָסִתַּלְּכָּא כַּוַזְבָא בִּיִזוּנָדָא שָּׁלִים. וַבָּאָה אִיהוּ בַנאוֹ דְקָרִיב קָרְבְּנִיוֹ אָכֵיוֹ, וַדַּאי בְּעוֹלְם הַנֶּה וּבְעוֹלְם הַבָּא. לַרְעַנִא כֵיה בְהָאי עַנְלְבֵוֹא וּבְעַלְבֵּוֹא דְאָתֵי.

The unification of Right and Left gives the Lilies the aspect of the 613 precepts. The 613 are made from 248 positive precepts that are of the Right column and 365 precepts with the aspect of the Left column. These precepts do not draw light but when we follow them we avoid losing the light that we earn with our positive precepts/actions.

The above aspects are concealed in the secret of;

Zechariah 14:9 "וָהָיָה יָהוָה לְמֵלֶרָ, עַל-כָּל-הָאָרֵץ; בַּיּוֹם הַהוֹא, יִהְיֶה יָהוָה אֱחָד" And YHVH. shall be King over all the earth; in that day shall YHVH be One, and His name one." 'YHVH be One' if for the 248 precepts 'and His name one' is for the 365 precepts. The unification also connects Chassadim covered with the Light of Chokmah that

comes with the 42 letter name (Ana B'Koach) to the top three Sefirot of Zeir Anpin, Chessed, Gevurah Tiferet. The lower three, Netzach, Hod and Yessod connect to the 72 names that reveal the light of Chokmah in Malchut.

Songs 2:2,3 "כְּתַפּוּחַ בַּעֲצֵי הַיַּעַר, כֵּן דּוֹדִי בֵּין הַבָּנִים" "כְּשׁוֹשַׁנָּה בֵּין הַחוֹחִים, כֵּן רַעְיָתִי בֵּין הַבָּנוֹת" As a lily among thorns, so is my love among the daughters" "As an apple-tree among the trees of the wood, so is my beloved among the sons" 'As an apple-tree among the trees' is the aspect of Zeir Anpin,

'As a lily among thorns' - The thorns are the aspect of Malchut where we can find the Shechina to support us.

Additional study: How to meditate with 42 letters and the 72 names Tap here: https://dailyzohar.com/ana-bkoach-meditation-with-72-names/

פְּרָט. וַהֲרֵי יִרְאָה בַּאַרְנוּ, מִשׁוּם שֵׁיֵשׁ עַל הָאַדָם לִפְחֹד מָלְפָנֵי הַקַּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא הָמִיד, בְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמַר (דברים כח) לִיִראַה אָת הַשָּׁם הַנְּכָבַּד וְהַנוֹרֵא הַזָּה אָת ה׳ וְיִרְאָה, מָקוֹם הוּא שֶׁנִּקְרָא יִרְאָה, מִשׁוּם שַשַּׁם נִמְצָאת יָרָאָת הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא, היא יראת ה' לירא מְמְנוּ, ווָהוּ סוֹד הַבָּתוּב (ויקרא יט) וּמִקְדָשִׁי תִּירָאוּ. בַּיִּרְאָה הַזּוֹ שָׁרוּיַה מַכַּת אֵשׁ, לְהַלְקוֹת אֵת הרשעים שלא שומרים מצוות התורה, ועל זה בדרך כלל יש לירא.

67. פּקּוּדָא לְיַרָאָה (ה) בְּאַרַזוֹ כְּלֶל, וּבִאַרוֹז פַרָטוֹ. 67. מִצְוָה לִיִראָה (ה) בִּדֶרְדְּ כִּלֶל וּבִדֵרְדְ וְהָא יִרְאָה אוֹקִיבִנָּא, בְּנִּיןֹ דְאָית עַבֹּיה דְבַּר נַשׁ לְדַיוֹעַלֶּא בִּוּקָבֵּוּי קּוּדְשָּׁא בְּרִיךְ הוּא תַּדִיר. כְּבַוֹה דאת אמר, (דברים כח) ליראה את השים הנכבד וָהַבּוֹרָא הַוָּה אָת יִיֵּ׳ אֱכֹהַירָ. וּבְגָּיוֹ יָרַאָה דַא, אֵלהַידְ. וּבִשְּבִיל יֵרָאָה זוֹ יִשְׁמֵר בִּדְרַכִּיו. יִסְתַבֵּור בְּאָרָוֹזוּי. וְיִרְאָה, אֲתַר הוֹא דְאָהָרִי יִרְאָה, בְגַּיוֹ דְתַבַּוֹ שַׂרָיַא דְוָזֶכַא דְקוּרְשַׂא בְּרִיךְ הוּא, אָיהוּ יָרָאָת יִיֵּ׳ כְרַדְוַזְכַא בִוּנֵּיהֹ, וְדַא אִיהוּ רַזָּא דֹּכְתִיבֹ, וּבִוּבְּוֹקְדָשִׁי תִּירָאוּ בְּהַאִי יִראָה שַּׂרִיַא פּוּלְסֹא בְּיָּנֹרִא' לְאַלְנָּלִאָׁנִי כְּוָּן לְנַזְּהָּבֹּנִא' בַּכָּא נָּטָּרִיוֹ פַּקּוּדֵי אוֹרַיִּיתָא וְעַבֹּל דָא בְּאַרַוֹז כִּכַּל, אִית

The precept to be with fear and awe to YHVH is expressed in global and private aspects. Leviticus 19:30

The global aspect is fear form punishment. Malchut is where we have the freedom to choose between good and bad. The wicked people that don't follow the Torah are hit with a whip of fire. They are punished/corrected for their ways that go against the spiritual laws of the Torah. The good people are rewarded and earn merits.

68. וְאַחַר כַּדְּ בִּדְרֵךְ פָּרַט, כְּשֵׁיוֹדֵעַ הַאַדִם מָהִי יָרָאַת ה׳, וְזוֹהָי יָרָאַה שֵׁל חָבִיבוּת, שָׁהִיא עָקָר וִיסוֹד לֵאֱהֹב אֵת הַקַּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוא. (אַחַר) יראה זו עושה כדי לשמר כל מְצְוֹוֹת הַתּוֹרָה, לְהָיוֹת אַדֵם עֶבֶּד נֵאֱמַן לַקַדוֹשׁ–בַּרוּדְ–הוּא כַּרַאוּי. (יִרְאָה)

68. וּבְתַר בְּאַרַזוֹ פָּרָטֹּ, כַּד יָרַעַ בַּר נָשׁ בַּוּאוֹ אִיהִי יָרָאַת יִיַ׳, וַדָא אִיהוּ דָּוַזְלָא דְּוָדְיבוּתָא, דְאִיהִי אַיּקָר וִיסוֹדָא לְבִּוֹרוַזִם כֵיה לְקּוּדְשָּׂא הוא. (בתר) הַאִי יִרְאָה עָבִיד לְנַּטְיָרָא כָּל פַּקּוּדוּי

<sup>&</sup>quot;אֶת שַבִּתֹתַי תִּשָּׁמֹרוּ וּמְקְדָשִׁי תִּירָאוּ אֱנִי יִהוָה"

<sup>&</sup>quot;You shall keep My sabbaths and revere My sanctuary; I am YHVH."

## לבוהוי בר גש עבד גאבון קודשא בריך הוא כדקא יאות. (יראה)

The 'private' aspect of awe to YHVH is achieved when a person follow the ways of God with love, knowing their benefits, not just because of the fear of punishment. Lesson:

When we love YHVH and follow the laws of the Torah we become like servants living in the palace of the king. We are always protected and provided. Outside the palace we are hit with whips of fire.

69. מְצְוָה (וֹ) לְאָהֶבָה, וְהֵרִי בָּאַרְנוּ אַהַבַת הַקָּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא, שֵׁצַרִידְ הַאַדָם לֵאֵהֹב אוֹתוֹ אַהָבָה רַבָּה כָּמוֹ אַבְרַהַם שֵׁאַהַב אֵת הקדוש ברוך הוא בכמה אהבות ומסר אַלִיו גּוּפוֹ וְנַפְשׁוֹ. מְכַּאן לַמְדְנוּ, מִי שֵׁאוֹהָב אָת הַקְּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא, מִקְיֵם עֲשֵׂר אַמִירוֹת מַעַלָה וּמַטַה. וְעַל זָה כַּל אוֹתַם עשַׂרַה נְסִיוֹנוֹת שֵׁהָתְנַפָּה אַבְרַהַם וְעַמֵּד בכלם, כנגד עשר אמירות, כל נסיון היא אָמִירָה, וְהָתְנָפָה בָּאוֹתָה אָמִירָה וְעַמַד

69. פקודא (ו) לאַהבה, והא אוּקיבונא רווימו דְּקוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא, דְּבָעֵי בַּרְ נַשׁ לְרַוַזְבָא כֵּיה רוזיבוו סַגֵּי כִּאַבְרָהָם, דְרָזוִים כֵּיה כִּלְּוּוִ־שַּׂא בְּרִיךְ הוא בַּכַבַּוה רָוַזִיבווּ, ובַּוֹסֶר גֿוּפִיה וְגַּפַשַּׂיה לְגַּבַיה. בִּנכַאוֹ אוֹלִיפַנָּא, בַּוּאוֹ דְרַוֹזִים כֵּיה לְקוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוא, איהו בוהנים עשר אבוירו עיבא ותתא. ועל דא כל אינון עשר נסיוני דאתנסא אברתם, וַהָּאִים בַּכַכְּוֹהוּ כֹהָבֵל עַשָּׁר אָבַוירוֹ, כּל נְסִיוֹנֹא אבוירא היא, ואַתנַפַא בְּהַהוּא אֵבִיירַא, וְהָאִים

The precept of loving YHVH means that we should love him like Abraham did. He put his body and soul to follow the words of God and serve him.

From Abraham, we learned that those who love YHVH, establish connection to the Ten Sefirot. Abraham went through ten tests of his faith. 1. Commanded to leave his home town and country. 2. Forced to go down to Egypt because of famine in the land. 3. Sarah was take from him to Pharaoh. 4. Had war with the four kings 5. He had to take Hagar for a wife because Sarah couldn't have children. 6. Had to circumcise himself at old age. 7. Sarah was taken from him to Abimelech 8. Had to send Hagar away 9. Had to send his son Ishmael away 10. Had to bind his son Isaac.

Each one of the tests was against one of the sefirot and Abraham with his strong faith overcomes all the difficulties and as the chariot, for Chessed he was able to connect heaven, which is the upper three Sefirot and earth, the lower seven sefirot.

עָמַד אַבָרָהָם, מִשׁוּם שֵׁהַתְקַשֵּׁר וְנִדְבַּק בִּימִינוֹ שֵׁל הַקַּרוֹשׁ בַּרוֹךְ הוֹא, שֵׁהִיא אַהַבָה רַבָּה. מָה הַטַּעַם נְקָרֵאת אַהַבָה רַבַּה? מְשׁוּם מִי שֵׁעוֹמֵד בַּאַהַבָה הַזּוֹ, מָתְקַשֵּׁר בַּעוֹלָם הַעֵלִיוֹן. אַהַבַת עוֹלַם, זָה סוד העולם התחתון,

70. ועל דא אינון עשר נסיוני, וככהו האים בהו 70. ועל זה אותם עשרה נסיונות, ובכלם דקודשא בריך הוא, דאיהי אהבה רבה. בואי בָּהָאי אָהָבָה, אָתָהָשֵּׁר בִעַּלְבָא עַלַאַה. אָהָבָת עוֹכֶם, דַא רַוָּא דְעַכְמַא תַתַאַה, דְאָתַקשַר בֵּיה אַהַבְתוֹ, וְהַכֵּל סוֹד אֶחָד בְּלִי פֵרוּד. וַהְבִי נִתְבָּאֵר סוֹד הָאַהֲבָה, אַהֲבָה זוֹ עוֹלָה עַל בָּל עֲבוֹדוֹת הָעוֹלֶם, בָּזֶה נִכְבָּד שֵׁם הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא יוֹתֵר מֵהַכֹּל וּמִתְבָּרֵךְ. בְּרוּךְ הוּא לְעוֹלֶם וּלְעוֹלְמֵי עוֹלְמִים, וְסוֹד הַאָּהֵבָה נִתְבָּאָר. לְּעָבֶּׁם וּלְעָּלְבֵּׁוּי עָבְּבִּיוּן, וְרָזָּא דְּאַהְּבָּר אָבִּיר הִיּא יַתִּיר בִּיכּבְּא, וְאָהְבְּרַך שְׂבֵּיה דְּקִּיִּדְ הִיּא בְּעִבְּרַך שְׂבֵּיה דְּקִּיִּדְ הִיּא אָהְיִיבַּר שְׂבֵּיה דְּקִּיִּדְ הִיּא אָהְיִיבַּר שְׁבִּיה דְּקִּיִּדְ הִיּא אָהְיִיבַּר שְׁבִּיה דְּקִּיִּדְ הִיּא אָהְיִיבַּר שְׁבִּיה דְּקִיּדְ הִיּא אָהְיִיבַּר הִיּא אָהְיִבִּיה דְּקִּיִּדְ הִיּא אָהְבִּיר עָבְּרִיך הִיּא אָהְיִבַּיר עָבְּרִיך הִיּא אָהְבִיר עָבְּיִים וְכִין עַבְּרִיך הִיּא אָהְבִּיר עָבְּרִיך הִיּא אָהְבִיר עָבְּרִיך הִיּא אָהְבִּיר עָבְּיִא וְנִדְיא בְּיצִית וכו') עַנְיב ציצית וכו')

Abraham connected to the Right of the Holy One Blessed be He that is Chessed of Zeir Anpin and is called 'אהבה רבה' 'Great Love'. The other type of love is 'אהבה (love of this world'. It is related to the lower world of Malchut where the love of God is found. The two types of love are one because love is a unifying force of light and vessel, Zeir Anpin and Malchut. With the power of Love to YHVH, his presence grow bigger within us.

71. מִצְנָה (ז) לִקְרֹא קְרִיאַת שְׁמֵע פַּעֲמֵיִם בְּכָל יוֹם, אַחַת בְּנֶגֶד דַּרְגַּת יוֹם, וְאַחַת בְּנֶגֶד דַּרְגַּת יוֹם, וְאַחַת בְּנֶגֶד דַּרְגַּת יוֹם, וְאַחַת בְּנֶגֶד דַּרְגַּת יוֹם, וְהַרִי הַלַּיְלָה, וּלְהַכְלִיל בַּלִּיְלָה דַּרְגַּת יוֹם, וַהֲרִי הַלַּיְלָה, וְעַל זֶה פַּעֲמֵיִם בְּכָל יוֹם, אֶחָד נְתְבָּאֵר. וְעַל זֶה פַּעֲמֵיִם בְּכָל יוֹם, אֶחָד בּלִילה.

We have a precept to read the Shema prayer twice a day. One during the daytime to connect to the level of Zeir Anpin and one time at night against Malchut. The Shema prayer creates the unification of Day and Night, Light and vessel and for that, we need to read it twice a day.

The Mezuzah

72. מִצְּוָה שֶׁיּקְבַּע אָדָם מְזוּזָה לְשַׁעֲרוֹ, לְהִיּוֹת כָּל אָדָם שְׁמוּר מֵעִם הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ לִּהְיוֹת כָּל אָדָם שָׁמוּר מֵעִם הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא בְּשֶׁיוֹצֵא וּכְשָׁנִּכְנָס. וְהַפּוֹד – (תהלים קכא) ה' יִשְׁמֶר צֵאתְדְ וּבֹאֶדְ מֵעַתָּה וְעַד עוֹלְם. מִשׁוּם שָׁפּוֹד הַמְּזוּזָה עוֹמֵד תָּמִיד לַפָּתַח, וְזָהוּ בֶּתַח שֶׁלְמַעְלָה, וְזוֹהִי דַרְגָּה שָׁנַקראת שׁוֹמֵר, לְהַמֵּצֵא בְשִׁמִירָה.

72. פַּקּוּדָא לְבִּוּקְבַּעֹ בַּר נָשׁ בְּוֹזוּזָה לְתַּרְעֵּיה, לְבֶּוֹהָוֹי בְּעֹבְר הַוּא, כַּד נָשׁ בְּנִינְ בְּרִיךְ הוּא, כַּד נָשׁ נְּטִיר בִּוּעָם קֹּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא, כַּד נָפִיק וְכַד עָיִּיל. וְרָזָּא (תהלים קכא) יְיָ׳ יִשְׂבָּור צֵּאתְּךְּ וּבֹאֶךְ בִּוֹעַתָּה וְעַד עוֹכְם. בְּגִּין דְּרָזָּא דִּבְּוֹוּזְה אִיהוּ נְּבְעֹיִכְּא, וְדָא אִיהוּ פַּתְּוֹזִא דִּלְעֵיכָּא, וְדָא אִיהוּ פַתְּוֹזִא דִּלְעֵיכָּא, וְדָא אִיהוּ בִּרְנָּא דְּבְנִוֹוּזְה אִיהוּ בִּרְנָּא דְּאִקְּרֵי שׁוֹבִוּר, כְּאִשְּׂתַבְּנִזְא בְּנֹיֹירוּ.

To have God's protection on our homes we have the precept to fix Mezuzah on the posts of our doors so when we go out and come in we have protection.

Psalms 121 has six words with the root 'שמר' that means 'protect'. It also means that the protection comes from the six sefirot of Zeir Anpin.

Psalms 121:8 "יָהוָה יִשְׁמָר צֵאתָך וּבוֹאֶךְ מֶעַתָּה וְעַד עוֹלָם"

"YHVH will guard your going out and your coming in From this time forth and forever."

73. שאדם אינו שמור, רק משמירת הַקַּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא שֵׁהוּא תַּמִיד שׁוֹמֵר, ועומד לפתח, והאדם בפנים. ועוד, שלא ישכח אדם זכרון הקדוש ברוך הוא לעולמים. וזהו כמו הציצית, כמו אָת וָגוֹ׳. כַּיוַן שֵׁרוֹאֵה הַאַדַם אֵת הַזָּכַּרוֹן הַזָּה, נְזָכֶּר בְּעַצְמוֹ לַעֲשׁוֹת מִצְוֹת רבּוֹנוֹ. וְסוֹד הַאֱמוֹנָה, מְזוֹזָה כְּלֵל שֵׁל זַכַר וּנְקָבַה

73. דבר נַשׁ כַּאוֹ אִיהוּ נָטִיר, בַר נִּטִירוּ דְּקּוּרְשָׂא בָּרִיךְ הוּא, דְאָיהוּ נַּטְיר הַדִּיר, וְהָאָים כְּפַּתְוַזְא, ובר גַשׁ לגור וְתוּ, דְלַא יָנָשֵׁי בַר גַשׁ דוּכְרַנָא דַּקוּרָשָּׂא בָּרִירָ הוּא לְעַלְבִּיוֹּ. וְדֵא אִיהוּ בְּגַווגַא דְצִּינְבָּית, כָּבָוֹה דָאָת אָבֵור (במדבר טו) וְרָאִיתֶם שׁנָאָמֶר (במדבר טו) וְרָאִיתֶם אתו וּזְכַרְתֵּם אותו ווָכַרְתֵם אָת וְגוֹי. כִּיווֹ דְוֹזבוי בר גִשׁ כֹּתֹאִי דֹבַואריה. וָרַוָּא דֹבִוהִיבִּוֹנוּתָא, בִוּוֹוּוָה כִּכְּכָא דְּכַר ונוקבא כוודא.

God is our protector and always by the entrance of our homes. The reason for the Mezuzah that has both aspects of male and female is so we won't forget God's protection. Like the Tzitzit that men wear and see to remind them about God's precepts and protection, so is the Mezuzah for all of us to see and remember who is our protector. The Mezuzah is a connection and reminder of our faith.

The Mezuzah holds in it a parchment with the prayer of the Shema Israel scribed by hand. Only the first three paragraphs the Shema are on the parchment. They correspond to יהו YHV that are the first three letters of the YHVH name.

When we look at the Mezuzah or touch it we connect ourselves, which is the aspect of Malchut to Zeir Anpin.

Below is a picture of a Mezuzah parchment, normally rolled and inserted into a glass / clear tube. On the back of the parchment, we have the name שדי that is God's name related to the Sefira of Yessod. It is also the initials of שומר דלתות ישראל. 'protects the doors of Israel'

שמעל ישראל יהוה אלהינו יהוה אוזד" ואהבת את יהוה אלהיך בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדך ודהיו הדברים האלה אשר אנכי מציך היום על לבבך ושננת לבניך ודברת בם בשבתר בביתר ובלכתר בדרך ובשכבר ובקומר וקשרתם לאות על ידי והיו לשטפת בין עיניך וכתבדתם על מוות אל ידי והיו לשטפת והיה אם שמע תשמעו אל מציתי אשר אנכי מצוה אתכם היום לאהבה את יהוה אלהיכם ולעבדי בכל לבבכם ובכל נפשכם ונתר של וצהרר וצתרי יורה ומכלקוש ואספת דגגר ותירשר ויצהרר ונתתי עשב בשדר לבהמתר ואכלת ושבעת השמרו ככם פן יפתה לבבכם וסרתם ועבדתם אכלהים אוזרים פן יפתה לבבכם והשתחותם כיהם ווזרה אף יהוה בכם ועצר את השבום ולא יהיה בשר והאדבה לא תתן את יבוכה השמים ולא יהיה מטר והאדמה לא תתן את יבוכה ואבדתם מהרה מעל הארץ הטבה אשר יהוח נתן לכם ושמתם את דברי אלה על לבבכם ועל נפשכם וקשרתם אתם לאות על ידכם והיו לטוטפת בין עיניכם ולמודתם אתם את בניכם לדבר בם בשבתך בביתך ובלכתך בדירדן ובשכבך ובקומך וכתבדתם על מוווות ביתן ובשעריך כימען ירבו ימיכם וימי בניכם על האדמה ובשערים כימי השמים לתת להם כימי השמים

74. בְּסִפְרוֹ שֶׁל שְׁלֹמֹה, סָמוּדְ לַפֶּתַח, בְּנֶגֶּד שְׁתֵּי דְרָגוֹת, מִוְדַּמֵּן שֵׁד אָדְרָגוֹת, מִוְדַּמֵּן שֵׁד אֶדְר (וְזֶהוּ) וְיֵשׁ לוֹ רְשׁוּת לְחַבֵּל, וְהוּא עוֹמֵד לְצַד שְׁמֹאל. מֵרִים הָאָדְם אֶת עִינָיו, וְרוֹאֶה אֶת סוֹד שֵׁם רְבּוֹנוֹ, וְנִוְבָּר בּוֹ, וְלֹא יְכוֹל לְהָרַע לוֹ. וְאִם תֹאמֵר, אִם כְּדְ, בְּטֹּ לְּהָרַע לוֹ. וְאִם תֹאמֵר, אִם כְּדְ, בְּשֹׁהָאָדָם יוֹצֵא מֵהַשַּׁעַר הַחוּצָה הָבֵי אוֹתוֹ שֵּׁד עוֹמֵד לִימִינוֹ, וּמְזוּזָה לִשְׁמֹאלוֹ, וְאֵיךְ נִשְׁבָּיהוֹא שׁוֹרֶה לִשְׁמֹאלוֹ?

74. בְּסִפְּרָא דִּשְּׂלבוּה, סְבִּייךְ לְּפָּתְּוֹזִא, לְּלֶּבֵל תְּרֵיןֹ דֵּיִרְגִּיוֹ, אַוְּדְבֵּוֹן וַזִּד שִׁיּדְא (ודא איהו) וְאִית כֵּיה רְשׁוּ בְּיִרְגִּיוֹ, אַוְּדְבֵוֹן וַזִּד שִּיִּדְא (ודא איהו) וְאִית כֵּיה רְשׁוּ בְּיִא זֵּיִרְא וְאִיהוּ קָאִים לְסְטֵּר שְּׂבְּוּאלָא. זְּמִיף בַּר נְשׁ עֵּינוֹי, וְזְבֵוּי כֵּיה לְרָוָא דִשְּׂבְוּא דְבְּוּארִיה, וְאִדְבַּר כֵּיה לְאַבְּאָשָׂא. וְאִי תִּיבְוּא, אִי דְּכִי כֵּיה לְאַבְּאָשָׂא. וְאִי תִּיבְוּא, אִי דְּכִי כֵּיה לְאַבְּאָשָׂא. וְאִי תִּיבְוּא, אִי דְּכִי לִיה לְאַבְּאָשָׂא. וְאִי תִּיבְוּא, שִּיִּדְא בְּיִבּי לְּבָּר, דָּא דַּהוּוּא שִּׂיִּדְא קִּיִּהוּ לְשִׁבְּוּאלֵיה, וְהִיאֵךְ אִתְנְּנִיה, וְבְוֹוֹוֹּה לִשְּׂבְוּאלֵיה, וְהִיאֵךְ אִתְנְּנִיִּה לְבַּר, לִשְּׂבְוּאלֵיה, וְהִיאֵךְ אִתְנְּנִייִּר לִשְּׂבְוּאלֵיה, וְהִיאֵךְ אִתְנְנִיה לִשְּׁבְוּאלֵיה, וְהִיאֵךְ אִיהוּ שַּׂארֵי לִשְּׂבְוּאלֵיה, וְהִיאֵך אִנְיהוּ שִּׁארֵי לִשְּׁבְוּאלֵיה, וְהִיאַר אִיהוּ שִּׁארֵי לִשְּׁבְוּאלִיה, וְהִיאַר אִרְנִּיִּה לְּבִּיל בִּי בִּייִּבְּי בִּיּיל בִּיוֹבְיּיל בִּיל בְּיִיל בִּיוֹבְּבִּל אִיבִּיל לִיה לִּעִּבְיִאלְיִבְּיל לִיהְינִיה לִּשְּבְּוּאלִיה, וְהִיּעוֹר אִינִיה וְבִיּיל בִּייל בִּייב לִינִינִיה, וְבְּילִּיה בִּיוֹנִיה, וְבִּיל בִּייל בִּייבּיל בִּיל בִּיוֹנִיה לִיבִּינִיה לִינִיה לִינִיה לִיבִּינִיה, וְבִּיּשׁים לִיבִּינְבִיה, וְבִּיוֹנְיְה לִּשְּבְּעִיל לִיבִּינִבְיה, וְבִּיל בְּיִיל בִּיִיבְּיִיה וְיִיבְיבִינְיה, וְבִיּיבִּייה לִיבּייבּייב לִישְּבְּעִיל בִּייבּייבְייה בְּיִים בְּיִיבְּיִיבְּיה בְּיִיבְּיִיבְּיה בְּיִיבְּיִים בְּיִבְּיִיבְּיִיבְּיים בְּיִבּייבְּיים בְּיִיבְּייִיבְּיִיבְּיִיבְּיִים בְּיִיבְּיִיבְּיִיבְּיים בּיִיבּייבְּיה בְּיִיבּייבְּיים בְּיִיבְיבְּיים בְּיִיבּייבְיּיבְייה בְּיִיבְּיִיבְּיים בּיִּיבְיבּייבְיבּייב בְּיִיים בְּיִיבְייבְּיִיבְּיוּים בְּיִיבְיבְּייִּיבְּיים בְּיִיבְּיִים בְּיִיבְיִיבְייִים בְּיִיבְיּים בְּיִיבְייִים בְּיִיבְּיִים בְּיבְּיִים בְּיִּיבְיבְּיִים בְּיִיבְייִים בְּיִיבְיוּבְּיִים בְּיִיבְיבְּים בְּבִּיים בְּיבִּיים בְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּיבְּיים בְּיִים בְּיִיבְיִים בְּיִים בְּיבְּיבְּים בְּיבְיים בְּיִיםּים בְּיִים ב

The book of King Solomon reveals that there are two levels by the door one on the right and one on the left. A demon with permission to inflict judgment may find a way to come and harm those who dwell in the house. He waits by the left side of the door. When a person looks at the Mezuzah that is on the right, the name of God comes into his mind and the demon cannot harm him.

75. אֶלֶּא כָּל מַה שֶׁעִשָּׁה הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוֹא, כָּל דָּבָר וְדְבָר נִמְשָׁךְ אַחַר מִינוֹ. בְּאָדֶם יֵשׁ שְׁתֵּי דְרָגוֹת, אַחַת מִיְמִין וְאַחַת מִשְּׁמֹאל. אוֹתוֹ שֶׁמִּיִמִן נִקְרָא יֵצֶר הַטּוֹב, מִשְּׁמֹאל. אוֹתוֹ שֶׁמִּימִן נִקְרָא יֵצֶר הָרְע. בֵּיוָן וְאוֹתוֹ שֶׁל הַשְּׁמֹאל נִקְרָא יֵצֶר הָרְע. בֵּיוֹן שֶׁיצָא אָדָם מִשַּׁער בִּיתוֹ, אוֹתוֹ שֵׁד מֵרִים שֵׁינָיו, וְרוֹאֶה אֶת הַיֵּצֶר הָרְע שֶׁשׁוֹרֶה לִּשְׁמֹאל, נִמְשְׁךְ לְאוֹתוֹ צֵד וְוָז מִיְמִין. לִּשְׁמֹאל, נִמְשִׁךְ לְאוֹתוֹ צֵד וְוָז מִיְמִין. לִּבְאוֹתוֹ צֵד עוֹמֵד שֵׁם שֶׁל רְבּוֹנוֹ, וְלֹא יָכוֹל לְהָרַע לוֹ, וְיוֹצֵא הָאָדְם וְנִצוֹל לְהָטרג עִמּוֹ. בְּשֶׁנְּבְנָס, הֲרִי הַשֵּׁם הַקְּדוֹשׁ עוֹמֵד לִימִין ולֹא יכוֹל לִקְטרג עִמוֹ.

75. אֶלֶּא פָּל בַּוֹה דְּעֲבַׁד קּוֹדְשָׂא בְּרִיך הוּא, פָּל הַּכִּיל וְבִּילְּא נְבִיל וְבִּילִּא וְחַד בִּיבִּילְּא וְחַבּיל בְּבַּר וְשִׁבְּילִא אִקְּרִי וֵצֶּר הַטוֹב, וְהַהוּא דִּשְּׂבְּוּאלְא אִקְּרִי וֵצֶּר הַטוֹב, וְהַהוּא דִשְּׂבְּוּאלְא הְּבִית וֹיִנְיֹל הָנְעֹ בִּילְּא וְחַבְּיל בְּבִיל בִּינִוֹן דְּנְּפַּק בַּר נְּשׁ בִּיתִרעָא דְּבִיתִיה, וְזָבִייל בְּנְעֹל וְבִיל הַנְעֹ, דְשָׁארִי בְּיִבְּיֹת לְּצְבִיּארִי מְּלְּצִי וְבִּיתוֹן דְּנְּפַּק בַּר נְּשׁ בִּיתִרעָּא דְבִּיארִיה, וְחָבִּייל בְּיִבְּיוֹן דְּנְבְּיִבְּיֹך בְּיִבְּיוֹן וְיְבָּיִל בְּר בְּעִרְיל לְנְּיִבְּא וּלְצִיּך בְּיִבְּיוֹן וְיְבִּיל בִּר בְּיִבְיוֹן בְּנְבִילְ בְּר בְּיִבְיֹר בְּבְיּתוֹן בְּיִבְיֹּא וְחָבְיוֹן בְּיִבְּיִבְיֹן בְּבְּיבְיֹן בְּיִבְּיִבְיֹּן בְּיְבִיּוֹל בְּיִבְיֹּא וְחָבְיוֹן בְּיִבְּיִבְיֹן בְּיִבְּיִבְּיוֹן בְּיִבְּיִבְיֹּן בְּיִבְיֹע וְנְיִבְיֹל בְּיִבְיֹּוֹן בְּיְבְּיִבְיֹן בְּיִבְיִּלְּא וְנְבִיל בְּבִיל בְּיִבְיֹן בְּיִבְיִלְּא וְבְּיִבְיֹן בְּיִבְיִילְיוֹ בְּיִבְיִלְּיוֹ בְּיִבְּיִלְיוֹ בְּיִבְּיִבְּיוֹ בְּיִבְּיוֹ בְּיִבְּיִילְיוֹ עִיְנִיל לְבָּיִל בְּבְּיִבְיוֹן בְּיִבְיוֹן בְּיִבְיוֹל בְּיִבְיוֹל בְּיִבְיוֹן בְּיִבְּיִבְיוֹ בְּיִבְּיוֹם וְנְיִבְּיִילְ בְּיִבְיוֹן וְיְבְּיוֹל בְּיִבְיוֹבְיוֹן בְּיִבְיוֹל בְּיִבְיוֹן בְּיִבְיוֹן בְּיִבְיוֹן בְּיִבְיוֹיוֹן בְּיִבְיוֹן בְּבְּבְּיוֹם בְּנִילְ בְּבְיוֹבְיוֹין בְּיוֹבְיוֹיוֹ בְּיִבְיוֹן בְּיוֹבְיוֹיוֹ בְּיִילְ בְּיִיבְיוֹן בְּיִבְּיוֹי בְּיִיל בְּיִילְיוֹי בְּבְּבְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹן בְּיִיל בְּיִילְיוֹי בְּיִילְיוֹי בְּיִילְיוֹי בְּיִיבְיוֹיוֹ בְּיוֹיוֹי בְּיִילְיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹיוֹי בְּיוֹבְיוֹיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹבְיוֹיוֹ בְּיוֹבְיוֹיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹבְיוֹיוֹ בְּיוֹי בְּיוֹבְיוֹיוֹ בְיוֹי בְּיוֹבְיוֹי בְּיוֹבְיוּיוֹ בְּיוֹבְיוּבְיוֹיוֹי בְּיוֹי בְיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹ בְיוֹבְיוֹבְיוֹבְייוֹי בְיוֹבְיוֹבְיוֹיוֹי בְּיוֹבְיוֹיוֹי בְיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹבְיוֹי בְיוֹבְיוֹבְיוֹבְייוֹי בְּיוֹבְיוֹי בְּיבְיוֹבְיוֹי בְּיוֹבְיוֹיוֹי בְיו

The Mezuzah also protects the person when he leaves his home. The Mezuzah is now on the left of the person and the demon is on his right.

We have the good inclination on the Right and on the Left we have the evil inclination. The demon is drawn to the left of the person where he sees the evil inclination. When he sees the Mezuzah on the right with the name of God he is pushed away. Because the Right controls the Left, that person is saved from judgments.

About demons:

Demons are negative entities created by negative actions. Those were created by us are close to us and can harm us when our 'shield' of light is weak and they can harm us.

They are sustained by our negative actions and once created they will push us to do negative actions and enjoy their existence.

The way to 'starve' them to non-existence is by following the law of Torah and increasing our light shield with Torah/Zohar studies and giving Tzedaka.

When we study they are not allowed to touch us. The Mezuzah is a connection to the Torah and the demons created at home and wait by the door are not allowed to harm us.

A peaceful home and good Mezuzah is the best protection.

76. וְעַל זֶה צָרִיךְ הָאָדָם שֶׁלֹּא יַעֲשֶׂה (יַעֲבִיר) טִנּוּף וְלִכְלוּףְ בְּשַׁעַר בִּיתוֹ וְלֹא יִשְׁפִּךְ מֵיִם עֲכוּרִים. אֶחָד, שֶׁלֹּא יִעֲשֶׂה לְלֹא יִשְׁפִּךְ מֵיִם עֲכוּרִים. אֶחָד, שֶׁיֵשׁ רְשׁוּת קְלוֹן לְשֵׁם רְבּוֹנוֹ. וְאֶחָד, שֶׁיֵשׁ רְשׁוּת לְאוֹתוֹ הַמְחַבֵּל לְחַבֵּל. וְלָכֵן יִזְּהֵר הָאָדָם מְלֹא יִמְנַע מִשַּׁעַר בִּיתוֹ מִיּנָע מִשַּׁעַר בִּיתוֹ שׁם רבּוֹנוֹ.

76. וְעַל דָּא אָצְּּטְּׂרִיךְ בַּר נְּשׁ, דְּכָּא יַעְבִּיד (0"א 76. וְעַל יעביר) טְּנִּיּפָא וְלִכְּכוּיכָא בְּתַּרְעָא דְבֵיתִיה, וְלָא יַעֲשֶׂה (יְעְּ
יִיעביר) טְנִּיּפָא וְלִכְּכוּיִין, זוֹד, דְלָא יַעְבִּיד כְּלָנָּא לְנַּבִּי לְנַבְּיּ לְנַבְּיּ לְנַבְּיּ לְנַבְּיּ לְנַבְּיּ לְנַבְּיּ לְנַבְּיּ לְנַבְּיּ לְנַבְּי לְנִי לְיִּ לְיִּ יְיִעְבִּי לְנִוֹדְ לְיִּ לְיִּבְּיִ בְּנִארִיה, וְזִּד, דְאִית כֵּיה רְשׁוּ לְהַהוּא לְאוֹתוֹ הַ לְּאוֹתוֹ הַ לְּאֹרִוֹ לְיִּ בְּיִבְיֹּא לְנִוֹבְלָא לְנִדְּלָא וְבְנִיין כָּךְ יִוְּדְהֵר בַּר נְּשׁ בִּוּהַאִי, מִיֶּה, וְיִזְּהַ בְּוֹנִיךְ בִּי בְּיִבִּי בְּבִּיתִיה שְּׂבְּוֹא שִׁם רְבּוֹנִי בְּוֹלְיִבְּי בְּיִבִּיה שְּׂבְּוֹא שֵׁם רְבּוֹנִי הְבִּוֹבְיִיה שְׁבְּוֹא שִׁבְּיִא דְבִיתֵיה שְׂבְּוֹא שִׁם רְבּוֹנִי בִּוֹמִיה שְּבִּוֹא שִׁם רְבּוֹנִי בּוֹתְיה.

We should be careful about having any kind of dirty things or impurities by the opening of our homes. Water that washed the dirty floors inside should not be poured outside the door for the reasons that it would desecrate the name of God on the Mezuzah. Impurities by the door leave it without protection and the demon is allowed to inflict harm. The opening to the house should always be clean to respect the name and have our protector present at all times.

77. וּבְשֶׁאָדָם מַתְקִין מְזוּזָה לְפִּתְחוֹ, בְּשֶׁנְבְנָס (אוֹתוֹ הָאָדָם), אוֹתוֹ יֵצֶר הָרָע בְּשֻׁנִּבְנָס (אוֹתוֹ הָאָדָם), אוֹתוֹ יֵצֶר הָרָע וְאוֹתוֹ שֵׁד בְּעַל בְּרְחָם שׁוֹמְרִים אוֹתוֹ, וְאוֹמְרִים (תהלים קיח) זֶה הַשַּׁעַר לַה׳ צִיִּדִיקִים יָבֹאוּ בוֹ. וּבְשֶׁלֹּא עוֹמֶדֶת מְזוּזָה בְּפָתַח הָאִישׁ, יֵצֶר הָרָע וְאוֹתוֹ שֵׁד בְּפָתַח הָאִישׁ, יֵצֶר הָרָע וְאוֹתוֹ שֵׁד בְּפָתַח הָאִישׁ, יֵצֶר הָרָע וְאוֹתוֹ שֵׁד בִּקְנִים בְּאֶחָד, שְׂמִים וְדִיהֶם עַל רֹאשׁוֹ בְּוֹמֵן שֻׁנִּבְנָס, פּוֹתְחִים וְאוֹמְרִים: אוֹי לוֹ לִפְלוֹנִי שֶׁיִּצְא מֵרְשׁוֹת רְבּוֹנוֹ! מֵאוֹתוֹ וְמֵן לִּיִבְּיִ שְׁיִבְיִה בְּלִי שְׁמִירָה, שָׁאֵין מִי שֶׁיִשְׁמֹר הוֹא עוֹמֵד בְּלִי שְׁמִירָה, שֶׁאֵין מִי שֶׁיִשְׁמֹר

77. וְכַּד בַּר נָשׁ אַתְּקִיןֹ בְּוֹוּיָה כְּפְּתְּוֹזִיה, כַּד עָׂיִיל (ס"א ההוא בר נש), הַהוּא יִצֶּר הָרָעֹ וְהַהוּא שִׂיִּדְא בַּעַל כְּרְזֹיִיהוּ נַּטְּהׁר כֵּיה, וְאַבְּוֹרי (תהלים שִׁיִּדְא בַּעַל כְּרְזֹיִיהוּ נַּטְּהׁר כֵּיה, וְאַבְּוֹרי (תהלים קיח) זֶּה הַשַּׁעַר כַּיְיִיֶּ צַּיִּדִיקִים יְבֹאוּ בוֹּ וְכַּד כָּאְ שִׂיּיְא בִּוֹוּוָה כְּפְּתְוֹזִיה דְבַּר נְּשֹׁ, יִצֶּר הָרָע וְהַהוּא שִׂיִּדְא בִּוֹוּוָה כְּפְּתְוֹזִיה דְבַּר נְשׁ, יִצֶּר הָרָע וְהַהוּא שִׂיִּדְא בִּוֹתְּקְנִיל, פַּתְנֹזִי וְאַבְּוֹרִי, וַוִי כֵּיה כִּפְּכְנִיּא, דְּהָא שִׂיִּיר, עַּיֹרוֹה לְפְּתְנֹזִי וְאַבְּוֹרִי, וַוִי כֵּיה כִּפְּכְנִיּא, דְּהָא בְּיֹבְיִיהוּ עַּבְּיִר בְּיִבְיִיהוּ עַּכְּלְבִיּא בְּנִילְי, בְיִוֹזִי וְאַבְּוֹרִי, וַוִי כֵּיה כְּפְּלְנִיִּא, דְּהָא בְּיִאְרִיה, בִּיאוֹ דְּבָּנִית עָבְּיאוֹ דְּנְכִייר עָּבִיה, רְוֹזְבִינְה, רְוֹזִבְינִיה בִּיאוֹ דְּנְיִיר עִבְּיה, רְוֹזְבִּנְיִּא בְיִיר בִּיאוֹן דְּנָיִיר עְּבִייר עָבִיה, רְוֹזִבְּינִיה, רְוֹבִייר עִּבְיֹיה, רְוֹזִבְינִיה בִּוֹאן דְּנִייר עִּבְייה בְּוֹלִיה, רְוֹזְבִינִיה בִּיאוֹן דְּיִבְייר עְנִבִּיר עָּבִיה בִּוֹלְיה, רְיִבִּיה בִּיאוֹן בְּיִייר בִּיִן בְּיִיה בְּיִּאוֹיך לְּוֹבְיוֹב בְּיִיר עִּבִּייר עְבִּייר עָּבִייר עִּיִבּיל בִּייר עִיִבּייה, רְיִבִייה בִּיאוֹן בְּיִייר בִּשְׁיִּר בְּיִייר עִּבְּייִיה, רְיבִייה בִּיאוֹן בְּיִייר לִּאוֹיף לְּוֹבְייִיה לְּבִייר עִּיִבְייִּים בְּיוֹישׁי לְאומאה וכו').

When the Mezuzah is properly installed on the doorpost, the evil inclination, and the demon at the door praising the people saying;

Psalms 118:20 "זֶה הַשַּׁעֵר לֵּיהוָה צַדִּיקִים יָבֹאוּ בוֹ". This is the gate of YHVH; the righteous shall enter through it." When there is no Mezuzah then the demon and the evil inclination get greater strength. When a person comes to enter the door they put their hands on

his head and say "Wow to this person that left the protection of his master". From that point, that person is without protection and depends only on the mercy of God.

לְעוֹלַם וַעֵּד, זָהוֹ יִחוּד אֲחֵר, לְהִיוֹת שׁמוֹ סוד אַחַד. וְסוֹד זָה – ה׳ הוּא הַאֵּלהִים, זַה

78. (דברים ו') שָׁבוּעֹ יָשַׂראָכ<sup>ו</sup> יִי׳ אָכּוֹהַינוּ יִי׳ אָזוֹד', דֹאַ 78. שִׁמַע יִשַׂרָאֵל ה׳ אֵלהֵינוּ ה׳ אָחַד, זָהוּ איהו יווודא ווד. ברוך שם כבוד בולכותו לעולם יחוד אָחָד. בּרוּך שם בְּבוֹד מַלְכוּתוֹ וַעַּר, הָא יִזוּרָא אַזוַרָא, לְבֵּובֵוִי שִּׁבֵּיה רָוָא זוד. וְרַוֹּאַ דַּאֹ, (מלכים א יח) יְיָ" הוא הָאֶלְהִים, דָּא בַּתוּב בְּשֵׁהֵם בִּיִחוּד אֶחָד. בָּתִיבֹ, כַּדֹ אִינוֹן בִּיִזוּרַא וַזַּדֹ.

Deuteronomy 6:4

"שָׁמַע יִשָּׁרָאֵל יִהוָה אֱלֹהֵינוּ יִהוָה אֱחָד"."

"Hear, O Israel! YHVH is our God, YHVH is one!"

This verse expresses a unification with YHVH. "בָּרוֹךְ שֵׁם כָּבוֹד מַלְכוֹתוֹ לְעוֹלָם וְעֵד" "Baruch Shem..." that we say after the Shema verse is another unification. 'שַׁם', 'Name' is Malchut. And the two, 'Shema...' and 'Baruch Shem...' create a unification of upper and lower, Light and vessel.

It is a secret of "YHVH, He is God (ELHYM)" from the verse below. YHVH is the aspect of Zeir Anpin, Light and God (ELHYM) is an aspect of Malchut.

1 Kings 18:39

".וַיַּרָא כֶּל הָעָם וַיִּפָּלוּ עַל פְּנֵיהֶם וַיּאֹמְרוּ יִהוָה הוּא הָאֱלֹהִים יִהוָה הוּא הָאֱלֹהִים."

"When all the people saw it, they fell on their faces; and they said, "YHVH, He is God (ELHYM); YHVH, He is God (ELHYM)."

From the aspect of unification, the 'Shema Israel...' is an aspect of YHVH and 'Baruch Shem...' is an aspect of God (ELHYM)'.

כמו 79. ואם כַּך ロス תאמר, שֶׁבֶּתוֹב (זכריה יד) ה' אֲחַד ושָׁמוֹ אֲחַד, לא היא ה' הוא האלהים. שאם כַּתוּב ה' ושָׁמוֹ הוּא אָחַד, הַיִּיתִי אוֹמֵר כַּדְּ. לֹא כַתוֹב אֵלֵא ה׳ אָחַד וּשְׁמוֹ אָחַד, וְצַרִיךְ וַיַראָה ה׳ אָחַד וּשְׁמוֹ אָחַד.

79. וְאִי הֵיכָוֹא, אִי הָכִי כְּגַּוונָא דְּכְתִּיב, (זכריה יד) ינ" אָווֹד וּשָּׁבּוּוֹ אָווֹד, (נדפס בתרומה קע"א ע"ב) לַאו אִיהוּ יָיֵי הוּא הָאֵלהִים, דְאִי כְּתִיבׁ יָיֵי וּשִּׂבוּוֹ הוּא אֵזָדֹר, הַוִּינָּא אַבִּוֹרִי הָכִי, כָּא בְּתִיב אֶכְּא יָיַ׳ אָזַדר וּשָּׂבוּוֹ אָזַדר, וָאִצְּּטָּרִיךְ כּוֹבַיר בְּגַּוְונָא דַא, לוֹמַר בָּגַון זָה, ה׳ הוּא הָאֵלהִים הוּא, יִי׳ הוא האַכלהים הוא, ויתוווי יִי׳ אַוור ושַבוו אַוור.

It can be said that the Shema and Baruch Shem is like what we read in Zechariah 14:9 YHVH will be one, and His name one' but it is not the same as "YHVH, He is God (ELHYM)". "וָהָיָה יִהוָה לְמֵלֵךְ עַל כָּל הָאָרֵץ בַּיוֹם הַהוּא יִהְיֵה יִהוָה אֱחָד וּשִׁמוֹ אֱחָד" "And YHVH will be king over all the earth; in that day YHVH will be the only one, and His name the only one."

הַשָּׁמוֹת הַלַּלוּ, זָה בִּיְחוּד זָה, וְזָה בִּיְחוּד אָחֶד, אַז שָׁנֵי הַשָּׁמוֹת הָאֵלֶה נַעֲשִׁים אָחֶד וְנְכָלֵלִים זֶה בָּזֶה, וְנְהָיֵה הַכֹּל שֵׁם שׁלם ביחוד אחד, ואז ה' הוא האלהים, שהרי

80. אָכַּא כּכַּא ווֹדֹ, דָּכָד אָתאַווֹדָוֹ תָרֵיוֹ שִׂבְּוֹהָוֹ 80. אַלָּא הַכּל אַחַד. שַׁבְּשִׁמְתאַחַדִים שִׁנִי אָכֵלּוֹ, דָא בִּיִזוּרָא חַדֹּ, וַדָּא בִּיִזוּרָא חַדֹּ, כְּדִיוֹ הָרֵין שִּׁבֶּוּהָן אָכֵּין אָתִעָּבִירוּ ווֹדֹ, וְאָתִכְּלִיכָן דָא ברא, והוי כלא שבוא שלים ביוזורא וזרא, וכדיו

שָׁהִתְיַחֲדוּ כָּל אֶחָד, זֶה בִּלְבַדוֹ וִזֵה בִּלְבַדוֹ, לא נכללו זה בזה להיות הכל אחד.

יָנִי הוּא הָאֱכּהִים, הִּהָא בָהֵין אָתִבּּכִּיכ כּבַּא הַא אָז נִכְלַל הַכּּל זֶה בָּזֶה לִהְיוֹת אֶחָד, וִעִר בָרָא לְבֵּוּבֵוִי עַדר, וַעַּּ֖ד דְאָתִייעַדוּ כָּל עַד דָא בֹּלְוֹזוֹדוֹי וָדֵא בִּלְוֹזוֹדוֹי, לַא אָתְבָּלִילוּ דֵּא בְּדָא, לבוהוי כלא וזד.

The secret is that 'YHVH will be one, and His name one' describes the state before the unification of YHVH, Zeir Anpin and 'his name', Malchut.

After the unification of Shema Israel and Baruch Shem and YHVH and his name, we have the state of the ultimate unification of "YHVH, He is God (ELHYM)". יהוה YHVH is for the Right that is Mercy and ELHYM אלהים is for the Left and Judgment. Together they are one in balance, Zeir Anpin.

#### Lesson:

The name אלהים, 'ELHYM' has the Gematria of 86, 'cup', representing a vessel that provides. It is also a numerical value of הטבע', 'nature' to tell us that this world is fundamentally under the name ELHYM. It is also the name of the Creator in Genesis 1 Where we read that God (ELHYM) created the world in ten sayings for the ten Sefirot. This name appears 32 times in the story of Creation to represent the 32 paths of Wisdom that comes from Chokmah to Binah and this world.

The name YHVH together with ELHYM יהוָה אלהִים appeared (Genesis 2) only after the Creation process was completed. ELHYM created Adam (Genesis 1:27), then YHVH is the aspect of the Right, Mercy joined the Left, ELHYM (Genesis 2:7) to complete the process of creating Adam.

We seek YHVH, Right, to connect with the Left, ELHYM for complete unification that brings nourishment and life to this world.

When we make this unification of "יָהוָה הוּא הָאֵלֹהִים,", "YHVH, He is God (ELHYM)" we accept the kingship of YHVH, God in this world.

https://www.youtube.com/watch?v=sfF6-TkAnBM

https://www.youtube.com/watch?v=IGhilgFDfGs

שָׁבְעַל פֶּה. תּוֹרָה שֶׁבִּכְתָב זֶהוּ שֶׁבָּתוּב ה׳. תוֹרָה שֶׁבְּעַל פָה, שֶׁבַּתוּב הַאֱלֹהִים. ומשום שהתורה היא סוד השם הקדוש, נקראת כד.

81. כַּלֹלֹא דַּכֹל אוֹריִיתא, הכִי הוֹא ודֹאי, דָהֹא 81. כַּלַל כַּל הַתוֹרָה כַּדְ הוֹא וַדַּאי, שַׁהַרִי אוֹרַיְיתָא אִיהִי תּוֹרָה שֶּׂבְּכְתָבֹ, וְאִיהִי תּוֹרָה הַיּא תּוֹרָה שֶׁבְּכְתָב, וְהִיא תּוֹרָה שַּׁבְעַל פה. תוֹרָה שָּׂבְּכְתָב, דָא הוּא דְּכְתִּיבׁ יְיָ׳. תורה שַּׁבְעַל פה, דְכִתִּיב הָאֱלֹהִים. וּבְגִּיוֹ דאורייתא איהי רוא דשבוא קדישא, אקרי הכי.

The Torah is included from the written Torah and the Oral Torah. The written part is the aspect of YHVH, Zeir Anpin and the Oral Torah is the aspect of ELHYM, Malchut. For that reason, the Torah is the secret of the Holy Name.

בְּלֵל וְזָה פָּרָט. הַבְּלֵל צַרִידְּ אֵת הַפְּרָט, וְהַפָּרֵט צַרִידְ אֵת הַכִּלֵל, וְהָתִיַחֵדוּ זֵה בָּזֵה ונהיה הכל אחד. ועל זה כלל התורה הוא כלל שלמעלה ומטה, משום ששם זה למעלה, ושם זה למטה. זה סוד העולם הָאַלִיוֹן, וְזֵה סוֹד הַעוֹלֶם הַתַּחִתוֹן. וְאַל זֵה בַּתוּב אַתַּה הַרָאֵת לַדַעַת כִּי ה׳ הוּא הָאֱלֹהִים. זֶה הַכִּּלָל שֵׁל הַכֹּל. וְכָל זֵה שאמרנו צריך אדם לדעת בעולם הזה.

82. תורה שַבַּכָתב וְתוֹרה שַבַּעַל פַה, דא כַּלל, 82. תוֹרָה שַבַּכַתב וְתוֹרָה שֵבָּעַל פַּה, זָה ודא פרט. כַלל אַצַּטָּרִיך לפרט, ופרט אַצָּטַרִיך לְבָּכֶלֹל, וְאָתַיֵּיוֹזֶדוּ דָא בִּדָא, וַהֵּוִי כּכְּא זוד. וְעֵּׁל דא ככלא דאורייתא, איהו ככלא דלעילא ותתא, בגיו דשמא דא כעיכא, ושמא דא כתתא. דא רוֹא דערכוא עלאה. ודא רוֹא דערכוא תתאה. ועל דא כתיב אתה הראת לדעת כי ייי הוא האלהים, דא כללא דכלא, וכל דא ראַבורוֹ, אִצִּּטוֹרִיךְ בַּר נָשׁ לְבוּנְדַעׁ בְּהַאי עָלְבוּא.

The written Torah is considered to have everything in it. The Oral Torah is the details or the specifics of the written Torah. The 'whole' needs to have the 'details' and the 'details' need to have the 'whole'. Together they can reach completion.

The Torah is Zeir Appin, that includes everything in the spiritual levels and the 'details', the Oral Torah, is Malchut that reveals the secrets of the 'whole' in detail that is the study of the precepts of the Torah in the world of Action below.

Deuteronomy 4:35 "אַתָּה הָרְאֵתָ לָדַעַת כִּי יְהוָה הוּא הָאֱלֹהִים אֵין עוֹד מִלְבַדוֹ". "To you, it was shown for us to know that YHVH, He is God; there is no other besides Him." We recite this verse in the synagogue before we open the ark and bring out the Torah for reading. This verse testifies to the unification of the written and oral Torah that leads us to the understanding that 'there is no other God besides Him'.

וְכָל מִצְווֹת הַתּוֹרָה בָּאֵלֵה כִּלוּלִים, בְּסוֹד שֵׁל זַכוֹר וּבְסוֹד שֵׁל שַׁמוֹר, וְהַכֵּל הוּא

83. וְאִי הֵיבָוּא, פַּקּוֹדֵי אוֹרַיִיתָא אָן אִינוּון הָבָא, 83. וְאָם תֹאמַר, מִצְווֹת הַתוֹרָה אֵיפֹה הַן בִּבְכָלָלְא דָּא. אֶכָּלְא דָּא אִיהוּ זָּכוֹר. וַדַּא אִיהוּ בָּמִּן בַּבְּלְל הַזָּה? אֶלְּא זֶהוּ זָכוֹר וְזֶהוּ שְׁמוֹר. שָּׁבוּוֹר. וְכָל פַקּוּבִי אוֹרַיִיתָא בִּהָנֵי כִּלִיכָּן, בִּרָיָא דוכור, וברוא דשבור, וככלא איהו וזד.

The precepts of the Torah have the aspect of 'details' in the Oral Torah. The Zohar tells us that 'Remember' and 'Observe' in the following verses reveal that secret.

Exodus 20:7 "זָכוֹר אֶת יוֹם הַשַּׁבָּת לְקַדְּשׁוֹ." "Remember the sabbath day, to keep it holv."

Deuteronomy 5:11 "שַׁמוֹר אֶת יוֹם הַשַּׁבָּת לְקַדְּשׁוֹ כַּאֲשֵׁר צְוַּךְ יָהוָה אֱלֹהֵיךָ." "Observe the sabbath day to keep it holy, as YHVH your God commanded you."

'Remember',' שָמוֹר ' is the aspect of YHVH, the 'Whole' and ' שָמוֹר ' Observe' is ELHYM. The 613 precepts of the Torah are included in the secret of 'Remember' for the aspect of the 248 positive precepts of "You shall do...". 'Observe' includes

the 365 precepts of "You shall not do...". Together (the 'details') they are the 'whole'.

#### Lesson:

'Remember', 'זְכוֹר' has the root 'זכר' that means 'male', implies a 'channel' of Light. This word is used in the first Ten Commandments in the portion of Yitro. 'Observer' 'שַׁמוֹר' is from the Ten Commandments described in the portion of Vaetchanan that is in the last book of the Torah, Deuteronomy and represents the aspect of Malchut, vessel. The Light is the 'whole' and the 'details' is an aspect of actions in Malchut.

Shabbat is Malchut where we have the highest level of unification between light and vessel. In the song 'Lecha Dodi' that we sing during Kabbalat Shabbat, we 'remember' זכור ושמור בדיבור אחד', 'Remember and Observe in one saying...'.

84. פַּתַח רַבִּי יוֹסֵי וִאַמַר, זֵה שֵׁשַּׁנִינוּ שתפלת ערבית היא חובה, ודאי משום שקריאת שמע של ערבית חובה, והקדוש ברוך הוא מתיחד בּלֵילָה כִּמוֹ שַׁמְּתִיחֵד ביום. ומדת לילה נכללת ביום, ומדת יום נָכַלֶּלֶת בַּלַיִּלָה, וְנַעשֵה יְחוּד. וּמי שׁאמר ופדרים שמתעכלים בלילה, והרי בארנו.

84. פַתַוֹז רָבִּי יוֹסִי וָאָבַור, הָא דְּתַנֵּינַוֹן צְּכּוֹתַא דערבית זוובה איהו, וַדַאי בְגַּיוֹ דְקָרִיאַת שִּׂבֵעֹ דערבית וזובה, וקודשא בריך הוא אתייו בכיכיא, כבוה דאתייווד ביבובא. ובודת כיכה אתככליל ביבובוא, ובודת יבובוא אתכליל בכיליא.

The evening prayer is called 'ערבית', 'Arvit' and a must-do because we recite the Shema prayers that create the unification with the Holy One Blessed be He. We recite the Shema also during the day for unification. It means that the Shema prayer connects the night to the day and the day to the night.

There are thoughts that the Arvit prayer is optional because the afternoon sacrifices in the Holy Temple were burning on the altar throughout the night and there was no aspect of separation that requires unification.

The morning prayer, 'Shacharit' is against the sacrifice offering of type 'Tamid' (means 'Always') that is a must-do in the morning. The afternoon prayer, 'Mincha', was also against the 'Tamid' sacrifice of the afternoon. The other offerings that connected the afternoon and the night were optional and that raises the thought that the Arvit prayer is optional.

זה בארנו, ופרשוהו החברים. אבל יש לשאל, אם ביחוד הזה של שמע ישראל נכלל הכל, ימין ושמאל, למה כתוב אחר בַּדְּ וָאַהַבִתּ, וָהַיָה אָם שַׁמוֹעַ, שַׁהַרִי בַּיְחוּד

85. דֹּכְתִּיבׁ וָאָהַבְתָּ אֵת יָיָ׳ אֱכֹּהֵיךָ, הַאִּי הָרָא 85. שֵׁכָּתוּב וְאָהַבְתָּ אֵת ה׳ אֱלֹהֵיךְ. פָּסוּק אוּהִיבונָא, וְאוּהָבוּוהַ וַזִּבְרַיֵּיא. אַבַּל אִית לִשְּׂאֵלַא, אי בהאי יווודא דשבוע ישראל, אתכליל ככ יבוינא ושבואלא, אבואי כתיב לבתר ואה

וְהָיָה אָם שָּׁבוּוֹעַ, דִּהָא בִּיִזזוּרֵא אָתִכּכִיכוּ. אֵכַּא נִכְלְלוּ? אֶלָא שָׁם בִּכְלָל, כָּאן בִּפְּרָט, וֹכָדְ התם בכלל. הכא בפרט. והכי אַצְּטַרִירְ.

Deuteronomy 6:5 "וְאָהַבְתַּ, אֶת יָהוָה אֱלֹהֵיךְ, בְּכֶל-לְבָבַךְ וּבְכֶל-מְשִׂךְ, וּבְכֶל-מְאֹדֶךְ" and you love YHVH your God with all your heart and with all your soul and with all your might." 'And you love' that begins the first paragraph of the Shema prayer, is the aspect of the Right. 'And if you obey the commandments', of the next paragraph of the Shema (Deuteronomy 11:13), is the aspect of the Left. The question that arises here is; if we had the unification of Right and the Left with the first verse of the Shema then why to follow again with the paragraphs for Right and Left. The Zohar explains that the first verse is the aspect of the 'Whole' and the following two paragraphs are for Chessed and Gevurah with the aspect of 'details'.

.86 ובסוד היחוד שהרי התעוררנו בו, יחוד הוא כמו תפלין של ראש ותפלין של זָרועַ. בַּתַפָּלִין שֵׁל ראשׁ יֵשׁ ארבע פרשיות, והרי נתבאר. וכאן שלשה וְאָחַת בִּלְבַדָּה. וְכַאן שֵׁלשׁ שֵׁמוֹת. מָה בֵּין זה לזה?

86. ובָרוֹא דִיווורָא דָהָא אָתַעַרנָא בֵּיה, יִווורָא אָיהוּ בְּגַּוִנגָא דִתפּכִין דְרֵישָּׂא, וּתפּיכִין דְּדְרוֹעָא, בָּתפּיכִיןֹ דְּרֵישָּׂא ד' פּרִשִּׂיָיוֹ, וְהָא אָתִבַּור. וְהָכָא גֹּ' שִׁבָּוֹהָן אִינֹוּן. הָתָם אַרְבַּע פַּרְשִּׁיֶּין, וְכָל זַוֹד וְזַוֹד שֵׁמוֹת הֵם. שָׁם אַרְבַּע פָּרְשִׁיּת, וְכָל אַחַת בַּלַווֹרוֹי. וָהֹכֹא גֹ' שַׂמהוֹ, מה בֵּיוֹ האי לָהֹאִי.

The unification of the Shema is like the unification between the Tefillin of the head and the Tefillin of the hand. In the Tefillin of the head, we have four Torah parts (See #41, https://dailyzohar.com/daily-zohar-2491/ -https://dailyzohar.com/dailyzohar-2493/).

In the Shema, there are three names יָהוָה אֱלֹהֵינוּ, YHVH, ELOHENU, YHVH. The four Torah parts are in separate chambers of the head Tefillin. The question is why the Shema has only three names.

87. אלא באותן ארבע פרשיות הרי אחת התעוררו נָקַדָּה (עֶלְיוֹנָה) רָאשׁוֹנַה, סוד ואחת ָּדְעוֹלֶם הַבָּא, וְאַחַת יָמִין, וְאַחַת שִׁמֹאל. אלה סוד תַפַלִין שֵל ראש. וַכַאן בַּסוֹד זָה, יחוד זה שלשה שמות עליונים הם כמו אוֹתָן אַרְבַּע פָּרַשִׁיוֹת. ה׳ הַרְאשׁוֹן זוֹ נְקָדָה עַלְיוֹנָה, רֵאשִׁית הַכּּל. אֱלֹהֵינוּ, סוֹד יָמִין נְמִין בּלֶל שֵׁל יָמִין הַיְּאָחֲרוֹן, בְּלֶל שֵׁל יָמִין ושמאל כַּאַחַר, בְּכַלֵל אַחַר, וְאֵלֶה הָם תפלה של ראש, וזהו יחוד ראשון.

87. אָכַּא אִינֿון אַרְבָּע פַרְשְׂיֵין הַא אַתְעַרוּ בְּהוּ, ווַד נָּקוּדה (ס"א עלאה) קדבואה. וַזוֹד רוֹא דְעַכְבוֹא רַס"ד ע"ב) וְזַוֹד יָבִוּעָּא (דף רס"ד ע"ב) וְזַוֹד שִּבְּנִאלְאַ אָכֵּיוֹ רַוַא דתפיכִיוֹ דְרֵישַׂא. וְהַכַא בְּרַוַא דַא, יִזוּרֶדְא דָא תִּכַּת שִּׂבָּוֹדָן עִּכְּאִיןֹ, אִינֹּוּן בְּנַוִונָא דִאִינֹּוּן אָרבַע פרשִיוּיוֹ. יִיַ קַדְבָאָה, דַא נְּקוּדָה עִּכְּאָה, ראשיתא דכפא. אַלהַינוּ, רוַא דעַלפא דאָתי. ייַי ושבואלא דיבוינא בּכִלֶלָא וַזַרָא וִאָבֵין אִינוּוֹ הִפַּלָה דְרֵישָּׂא, וְרָא איהו יוורא קרבואה. The four Torah texts placed in the head Tefilin chambers from right to left of the person wearing the Tefillin.

The unification of the Shema with the three names יהוָה אַלהִינוּ, יהוָה, YHVH, ELOHENU, YHVH is represented in the Tefillin as we see in the chart below:

Head Tefilin – Supernal unification - Zohar Vaetchanan

|   | <b>Sefira</b><br>(Zohar) | Letter of YHVH                                       | Name             | <b>Chamber</b><br>Rashi | Torah text        | Source           |
|---|--------------------------|------------------------------------------------------|------------------|-------------------------|-------------------|------------------|
| 1 | Chokmah                  | Y۶                                                   | YHVH - ילהורה    | י – 1                   | "קדש לני"         | Exodus 13:1 - 10 |
| 2 | Binah                    | Ηħ                                                   | בלהינו - ELOHENU | 2 – 📅                   | "והיה כי יביאך    | Exodus 13:11-16  |
| 3 | Right of Da'at           | YH – ਜਾ<br>(=Unification of<br>Chokmah and<br>Binah) | YHVH - יהוה      | 3 – 1                   | "שֹׁבוּע ישׂראַל" | Deut. 6:4-9      |
|   | Left of Da'at            |                                                      |                  | 4 - ন                   | "והיה אם שמוע"    | Deut. 11:13-21   |

This is the first unification of the Shema that is against the head Tefillin.

88. תפלין של זרוע כלל (תור תפלין של זָרוע) שֵׁל כַּל הַאֵּלֶה כָאָחַד, וְזֵהוּ סוֹד בַּרוּדְ שֶׁם כָּבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹלֶם וַעֶד. כַּאן כְּלֵל שֵׁל אוֹתַן תִּפְלִין שֵׁל ראשׁ שׁנכללוּ בתוֹד דְרִישָּׁא, הַפִּלִין שֶׁל זְרוֹעַ.

88. תפלין דדרועא, ככלא (גו תפלין דדרועא כללא) דְּכֶל הַנֵּי כַּוּוְדֵא, וְדֵא אִיהוּ רַוַּא, בַרוּך שִׂם כבוד בַּלְכוּתוֹ לְעַוֹּלַם וַעֵּדֹּ (עיין בהקדמה י"ג תפליו דאתככיכו גו תפכיו דדרועא.

The Tefillin of the hand has the same four Torah text but all is written on one long parchment rolled into the one chamber of the hand Tefillin. This unification is like the one of the head Tefillin. It is the secret of the "Baruch Shem" that follows the first line of the Shema. "בָּרוּךְ שֵׁם כְּבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹלֶם וְעֶד" "Blessed be the name of the glory of his kingdom forever and ever"

עַלְיוֹנָה, שָׁהוּא בַּרוּךְ, שַׁכַּל הַבְּרַכוֹת נוֹבְעוֹת מִשָּׁם. וְאָם תֹאמֵר, הַעוֹלֵם הַבַּא נָקָרָא בַּרוּךְ – לֹא כַּךְ, שֲהֵרִי נָקְדָּה עֵלְיוֹנָה הָיא זַכַר, עוֹלַם הַבָּא נָקַבָה. הוּא בַּרוּדְּ וָהָיא בָּרַכָּה. בַּרוּדְ זַכַר, בִּרַכַה נָקַבַה. וְעַל זָה בַּרוּך הוּא נְקְדָּה עֵלְיוֹנָה. שָׁם – זָה הַעוֹלָם הַבָּא, שָהוּא שֵׁם גַּדוֹל, כְּמוֹ שנאמר (יהושע ז) ומה תעשה לשמף הַגַּרוֹל. כָּבוֹד – זָה כַּבוֹד עַלְיוֹן, שֵׁהוּא יַמִין ושמאל, וְכַלֵּם כָלוּלִים בַּתְפַלֵּה זוֹ שֵׁל יַד, שהיא מלכותו. ולוקח הכל לתוכה, ובזה נכללים במלכות הזאת כל העולמות לזון אותם ולהנות אותם במה שהצטרכו.

89. וָרַיָּא דָא, בָּרוּך: דָא רָיָּא דְּנָּקוּרָה עָכְּאָה, 89. וְסוֹד זֵה, בָּרוּךְ – זָה סוֹד שֵׁל נְקַרָּה דֹאִיהוּ בָּרוּך, דֹכָל בִּרְכָאוֹ נַבְעַיוֹ בִּוּתַבְּוֹן. וְאִי הַיבִוּא, עַּלְבַּוּא דַאָהֵי אָקָרֵי בַּרוּךְ. כַּאו הַכִּי. דְהָא גָּלְוּרָה עָּלֶצְה אִיהוּ דְּכָר, עַלְבַוּא רָאָתֵי גוּקּבַא, אָיהוּ בַּרוּה, וָאִיהִי בַּרַכַה, בַּרוּה דְּכַר, בַּרַכַה נוּהָבָא. וְעַּל דָא בַרוּך אִיהוּ נִּקוּדָה עָכַּאָה. שַּׁם: דא עַלבא דאָתי, דאָיהו שַּׁם גַּרוֹל. כַבַּה דאָת אָבֵור (יהושע ז) וּבַוֹה תַּעָשׁה לִשִּׁבִוּך הַגַּּרוֹל. כְּבוֹרוֹ: דא כבוד עלאָה, דאיהו יבוינָא ושַּבוּאלָא, וכַלְהוּ כַלִילוֹ בַהאי תפלה שַׁל יד, דְאִיהוּ בוּלְכוּתוֹ. וַנַּטִּיל פפַא בֹנַוִיה, ובִהַאי אָתִּפִּלִיכָן בְּהַאי בַּוּלְכוּת,

## בִּאֹהָּטִרִּכּוּ הָאָהָּטִרִּכּוּ הָלְבִּוּוֹ בּלְבִוּוֹ לְכִּוּוֹן כְּוֹּןְ וּלְסַפְּנִּלְאַ כְּוֹּןְּׁ בִּלְבִּוּנִ

The word 'ברוך', 'Baruch', 'blessed' is the source of all blessings that is male, and comes from the Y  $\cdot$  of the YHVH name, Chokmah.

The second word, שׁם', 'Shem', is against Binah that is female and called 'ברכה', 'blessing'.

The Glory' 'CIIT' is the aspect of Right and Left of Da'at that is included in Malchut that is 'his kingdom'. Malchut is the vessel that reveals the light of all the upper worlds. It makes Malchut the source of Light for all the worlds because, without it, their light can not be revealed. That is why Malchut is referred to as "his kingdom forever and ever".

#### Lesson:

Read more on the Tefilin here:

https://dailyzohar.com/daily-zohar-2491/ - 2494

Below are two charts that show the way the tefillin of the head is arranged per Rashi and Rabenu Tam. The text is the same but there is a difference in the way they are written.

#### Head Tefilin - Rashi - יהוה

|   | <b>Sefira</b><br>(Zohar) | Letter of YHVH | Name             | <b>Chamber</b><br>Rashi | Torah text        | Source           |
|---|--------------------------|----------------|------------------|-------------------------|-------------------|------------------|
| 1 | Chokmah                  | Y۶             | YHVH - יהוה      | ۰ - 1                   | "קרש לני"         | Exodus 13:1 - 10 |
| 2 | Binah                    | H              | בלהינו - ELOHENU | 2 – 📅                   | "והיה כי יבׂיאך"  | Exodus 13:11-16  |
| 3 | Right of Da'at           | YH –           | YHVH - הוהי      | 3 – 1                   | "שֹׁבוּע ישׂראַל" | Deut. 6:4-9      |
|   | Left of Da'at            |                |                  | 4 - ਜ                   | "והיה אם שבוע"    | Deut. 11:13-21   |

#### Head Tefilin - Rabenu Tam - יההו

|   | roda rommi razona ram mm |                                                     |                  |                                  |                                 |                  |  |
|---|--------------------------|-----------------------------------------------------|------------------|----------------------------------|---------------------------------|------------------|--|
|   | <b>Sefira</b><br>(Zohar) | Letter of<br>YHVH                                   | Name             | <b>Chambe</b> r<br>Rabenu<br>Tam | Torah text                      | Source           |  |
| 1 | Chokmah                  | Y۶                                                  | יהוה - YHVH      | ל - 1                            | "כלְרַיּהַיּ כְנִי"             | Exodus 13:1 - 10 |  |
| 2 | Binah                    | Η                                                   | בלהינו - ELOHENU | 2 – 🛪                            | ״והיה כי יבׂיאך                 | Exodus 13:11-16  |  |
| 3 | Right of Da'at           | YH – ホ<br>(=Unification of<br>Chokmah and<br>Binah) | ۲HVH - خامان     | 3 – ਜ                            | "והיה אם שבוע"                  | Deut. 11:13-21   |  |
|   | Left of Da'at            |                                                     |                  | 4 - 1                            | "שֹׁבוּע ישׂראַר <sup>ו</sup> " | Deut. 6:4-9      |  |

90. וְזֶהוּ יִחוּד שֶׁל הְפִּלִּין שֶׁל רֹאשׁ וּתְפִּלִּין שֶׁל זְרוֹעַ, בְּמוֹ סוֹד הַיִּחוּד שֶׁל הְתִּפִּלִין שֶׁל זְרוֹעַ, בְּמוֹ סוֹד הַיִּחוּד שֶׁל הְבִּיּרוּ הָבִּיּל, וְזֶהוּ בֵּרוּר הַבְּלִי, כְּדְ הוּא יִחוּד הַבִּיל, וְזֶהוּ בֵּרוּר הַדְּבָר. וַהֲרֵי סְדַּרְנוּ יִחוּד זֶה לִפְנֵי הַמְּנוֹרָה הַבְּקרוֹשָׁה, וְאָמֵר לִי שֶׁהְרֵי בְּאַרְבָּעָה גְוָנִים הַפְּרוֹשְׁה, וְאָמֵר לִי שֶׁהְרֵי בְּאַרְבָּעָה גְוָנִים הִיּחוּד, שֶׁלְכַלֶּם סוֹד הַיִּחוּד. אֲבָל סִדּוּר הַוּתִּפְלִין זָהוּ יְחוּד עֵלִיוֹן בַּרְאוּי.

Rabbi Shimon says that among the four types of unifications related to the Shema Israel, the head and arm Tefillin create a supernal unification that is above all the rest.

19. וּמִתּוֹךְ שֻׁנְּכְלְלוֹ יָמִין וּשְׁמֹאל בְּסוֹד שֵׁל שֵׁם אֶחָד בְּדֶרֶךְ כְּלָל, צָרִיךְ אַחַר כְּךְ לְּהוֹצִיא אוֹתִם בְּדֶרֶךְ כְּרָט, אֲבָל לֹא בְּּכְּטוֹּד, שֻׁהְר, שָׁהְר, בִּיְחוּד הוֹא בַּפְּסוּמִים בְּדֶרֶךְ יְחוּד, שָׁהְר, בִּתְפִּלִין שֶׁל וְרוֹעַ, הָרְאשׁוֹנִים, לְהְיוֹת ה׳ אֶחָד, בִּתְפִּלִין שֶׁל וְרוֹעַ, רֹאשׁ. וּשְׁמוֹ אֶחָד, בִּיְון שֶׁהַיִּחוּד הִסְתַבֵּר וְנִהְיָה הַכּּל אֶחָד. בִּיוֹן שֶׁהַיִּחוּד הִסְתַבֵּר הַכְּלְל מֵרֹאשׁ הַנְּקְדָּה הְעֶלְיוֹנָה, צָרִיךְ אַחַר בְּךְ לְהְתַעַפֵּר מֵהְרֹאשׁ שֵׁל הָאוֹר הָרְאשׁוֹן, שֶׁהוּא רֹאשׁ הַכּּלֹ. (ע"כ רעיא מהימנא).

19. ובוג בְּאַרְזוֹ בְּלְבֹּוֹ אַ בַּוֹרְבֹוֹאָה, דְּאִיהוֹ בִישְׂבָרֹא בַּבְּלַלְא, בִּוֹרִישְׂא בְּלְבֹוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבְוֹ בְּבְוֹבְוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִי בְּלְבִוֹ בְּבְוֹבְוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּבְוֹבְוֹ בְבְּבְוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלְבִוֹ בְּלִבְיִוֹ בְּבְוֹבְוֹ בְבְעִבְוֹ בְּבְבִוֹיִ בְּבְוֹבְוֹ בְּבְוֹבְוֹ בְּבְוֹבְוֹ בְּבְבְוֹבְוֹ בְּבְבְוֹבְוֹ בְּבְבְוֹבְוֹ בְּבְבְוֹבְוֹ בְּבְבְוֹבְוֹ בְבְבְבוֹ בְּבְבְבוֹ בְּבְבְבוֹ בְּבְבוֹבוֹ בְּבְבוֹלְ בְּבְבוֹ בְּבְבוֹ בְּבְבוֹ בְּבְבוֹיוֹ בְּבְבוֹלְ בְּבוֹבְיוֹ בְּבְבוֹבְיוֹ בְּבְבוֹבוֹ בְּבְבוֹבוֹ בְבְבוֹבוֹ בְבְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבְבוֹי בְבְבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבְבוֹבוֹ בְבְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹיוֹ בְּבְבוֹלוֹ וְבְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹ בְבוֹבוֹי בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבְיוֹבוֹ בְבוֹבוֹיוֹ בְבוּבוֹבוֹ בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבוֹיוֹם בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבוֹיוֹי בְבוֹבוֹיוּיבוּים בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבוֹיוֹי בְבוֹבוֹיוֹ בְבוֹבוּ

The unification of 'Shema' and 'Baruch Shem' is the unification of the Right and Left of Da'at (See #87) with the three names of the Shema (יְהוָה אֱלֹהֵינוּ, יְהוָה , YHVH, ELOHENU, YHVH). The unification is revealed in the word 'One' that is the last word of the first line. This unification has the aspect of the 'whole' and after it, the Shema prayer continues with the aspect of 'details' that are the four paragraphs that come from three places in the Torah.

The unification of the Tefillin connects to the head to the Light of Keter that is the head of everything.

92. חָקַק וְהָתְקִין מֹשֶׁה כ״ה אוֹתִיּוֹת בְּסוֹד שֶׁל הַפָּסוּק שֶׁל הַיִּחוּד, שֶׁכְּתוּב שְׁמַע יִשְׂרָאֵל ה׳ אֱלהֵינוּ ה׳ אֶחָד. וְהֵן כ״ה יִשְׂרָאֵל ה׳ אֱלהֵינוּ ה׳ אֶחָד. וְהֵן כ״ה אוֹתִיּוֹת חֲקוּקוֹת בְּסוֹד שֶׁלְמַעְלָה. יַעֲקֹב רָצָה לְהַתְקִין לְמַשָּה שֶׁלְמַעְלָה. יַעֲקֹב רָצָה לְהַתְקִין לְמַשָּה

92. בָּלִיף וְאַתְּהָין בּוּשֶּׂה, כ״ה אַתְנוּן בְּרָזָא דִּפְסוּהָא, דְּיִזווּדָא, דְּכְתִּיב שְׂבַוּע יִשְׂרָאֵל יְיִ״ אֱלְהֵינוּ יְיִ״ אֶוֹדִר. וְאִינוּן בְּלִיפִין, בְּוֹזִּקְּהְיוֹ בְּרָזָא דִּלְעִיכְּא. דְּלְעִיכְּא. יִבְיָּא הְלְעֵיכְּא. בַּרַזָא הְלְעִיכְּא. יַעָּהָה בַּעָא לְאַתְהָנָּא לְתַתָּא, בְּרַזָּא דִּלְעִיכְּא.

בְּסוֹד הַיִּחוּד, וְהִתְּקִין בְּכ״ד אוֹתִיוֹת, וְהֵן: בָּרוּךְ שֵׁם כְּבוֹד מֵלְכוּתוֹ לְעוֹלָם וְעֶד. וְלֹא הִשְׁלִים לְכ״ה אוֹתִיוֹת, מִשׁוּם שֶׁעֲדַיִן לֹא הִתְתַּקֵן הַמִּשְׁכָּן. כֵּיוָן שֶׁנְּתְתַּקֵן הַמִּשְׁכָּן וְהִשְׁתַּלֵם דְּבָר שֶׁהְיָה יוֹצֵא מִמֶנוּ, בְּשֶׁהשְׁתַּלֵם לֹא דְבֵּר שֶׁלָא בְּכ״ה אוֹתִיוֹת, לְהַרְאוֹת שֶׁהְבִי זֶה הַשְׁלַם כְּמוֹ שֶׁלְמַעְלָה, שֶׁבָתוֹב (ויקרא א) וַיִּדְבֵּר ה׳ אֵלִיו מֵאהֶל מוֹעֵד לֵאמֹר. הֵרִי כ״ה אוֹתִיוֹת. וְאַתְּקִין בְּכ״ד אַתְּווֹן, וְאִינִּוֹן בְּרוּךְ שֵׁם כְּבוֹד בִּילְכוּתוֹ לְעוֹלָם וְעֶד. וְלָא אַשְׂלִים לְכ״ה אַתְּווֹן, בִּילְים לְכ״ה אַתְּווֹן, לְאַוֹוֹנְא דִּכְּיה בְּנִין דְעַר לָא אִתְּתְּכָּן בִּישְׂכְנָא. כִּיוֹן דְאִתְּתְּכַּן בִישְׂכְנָא. כִּיוֹן דְאִתְּתְּכַּן בִּישְׂכְנָא. בִּיוֹן דְאִתְּתְּכַּן בִישְׂכְנָא, וְאִשְּׂתְּלִים בִּוֹלִיה דְּכָ״ה אַתְּוֹוֹן, לְאֵוֹוֹנְאָה בִּילִים, לָא בִּילִים בִּילִים בְּכ״ה אַתְּוֹוֹן, לְאֵוֹוֹנְאָה דְּכְיִה אִשְׁרִּלִים בְּבֹיר, בְּא בִילִים בְּבוֹיה, כַּד בִּילְיוֹנְא אִינְרְבָּר יְיָ״ אֵלְיוֹו בִוּאבֶּל בּוֹעִרְּלְא, וִיקרא א) וַיְּדַבֵּר יְיָ״ אַלְיוֹ בִוּאבֶלוֹ בוּאבָל בּוֹעִר לְאבוֹר, הַא כ״ה אָתְווֹן.

The unification of the Shema Israel verse was made by Moses with 25 letters. These letters are carved from a supernal secret of Zeir Anpin. The 25, implies to the 22 letters of the Torah and the three parts of the Bible (Torah, Prophets, Writings) that are the secret of the three lines of Right, Left, and Center.

Jacob Established the unification in Malchut with 'Baruch Shem' that has 24 letters. He didn't use 25 letters because the Holy Tabernacle that is the connection of the Light to Malchut was not established in his time.

After the building of the Holy Tabernacle that enabled the unification of Zeir Anpin and Malchut, the connection could be made with 25 letters. We see it when YHVH called Moses for the first time from the Holy Tabernacle using 25 letters.

Leviticus 1: 1

"וַיִדבֵּר יְהוָה אֵלָיו, מֵאֹהֶל מוֹעֵד לֵאמֹר" (count of 25 letters)

"and spoke unto him out of the tent of meeting, saying"

תְּקּוֹנָא 93 וְעֵל זֶה כ״ה מִינִים לְהַשְּׁלִים תִּקּוּן
זְּאַתְנוּן הַמִּקְדָּשׁ, וְכָל הָאוֹתִיּוֹת הַלְּלוּ בֵּאַרְנוּ
בְּאוֹתָן אוֹתִיּוֹת חֲקוּקוֹת שֶׁלְמַדְנוּ מִמֵּר.
בְּאוֹתָן אוֹתִיּוֹת חֲקוּקוֹת שֶׁלְמַדְנוּ מִמֵּר.
בְּאוֹתָן אוֹתִיּוֹת חֲקוּקוֹת שֶׁלְמַדְנוּ מִמֵּר.
בְּאוֹתְן אוֹתִיּוֹת חֲקוּקוֹת שֶׁלְמַבְּוֹת הַמְּשְׁבָּן,
בַּיִּרִר וְעֵל זֶה בְּתוּב (תַהֹלִים קְמָה) וַחֲסִידֵיךְּ
בְּיִרְכוּכִה, סוֹד הַשְּׁלֵמוּת שֶׁל בְּל הַמִּשְׁבָּן

93. וְעַּל דָּא כ״ה זִּינִין, לְאַשְּׂלְבָּוּא הִקּוּנָּא בְּיִלִּין דְּבִוּשְׁרָבָּוּא הִקּוּנָּא בְּיִלִּים בְּיִלְיִם בְּיִלְים בְּיִלְים בְּיִלְים בְּיִלִּין בְּיִזוּדְא דִשְּׂלִיםוּ בְּיִלִים בְּיִלִין בְּיִזוּדְא דִשְּׂלִיםוּ בְּיִלִים בְּיִלִין אֲבְּוִין אַכְּיוֹ בְּיִלִים בְּיִלִין אֲבְּיוֹ בְּיִלִים בְּיִלִים בְּיִלִין, אִקְּרֵי כ״ה, בְּיִזוּיִדְא דִשְּׂלִיבוּוּ בְּיִלִים בְּיִלִין אֲבְּיִלִין בְּיִלִים בְּיִלִים בְּיִלִים בְּיִלִּיִין בְּיִלִים בְּיִלִים בְּיִלִים בְּיִלִים בְּיִלִיבוּוּ בְּיִלִים בְּיִלִּים בְּיִלִּים בְּיִּלִיבוּוּ בְּיִלִים בְּיִלִּים בְּיִלִים בְּיִלִּים בְּיִלִים בְּיִּלִים בְּיִּיִּים בְּיִלִּים בְּיִלִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּלִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִּים בְּיִבְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּייִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוּבְיבְים בְּיבְּיים בְּיבְיים בְּיוֹים בְּייבְיים בְּיוּבְיים בְּייִים בְּיבְיים בְּיבְיים בְּיבְייוּים בְּייִים בְּיוּבְיים בְּיבְּיים בְּיים בְּייוֹם בְּיִים בְּיוֹים בְּיבְיים בְּיים בְּיבְּים בְּיבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיים בְּיִים בְּיִים בְּייִים בְּייִים בְּיִים בְּיִים בְּייִים בְּיִים בְּייִים בְּיִים בְּיבְיים בְּיים בְּיִיים בְּייִים בְּיים בְּייִים בְּיִים בְּיבְּיי

There were 25 different elements that were needed to complete the Holy Temple; 13 types of Gold, Silver, Copper, etc. and the 12 stones on breast place of the High Priest. For that reason, the holy aspect of the Temple is called on (numerically 25). It represents the complete unification of Zeir Anpin and Malchut in the Temple.

Psalms 145:10 "יוֹדוּךְ יְהוָה כָּל מַעְשֶׂיךְ וַחְסִידֶיךְ יְבָרֲכוּכָה." All Your works shall give thanks to You, O YHVH, And Your godly ones shall bless You." 'shall bless You' is

'יָבְרֵכוּכָה', a word that we see as two יָבָרֶכוּ (גה' We bless 'כה' that is the secret of holiness that comes to Malchut.

### Lesson:

The origin of "Baruch Shem" as described in the Talmud (Pesachim 26)

When Jacob was close to his death, he called his sons and wanted to tell them the future but the Shechina left him. He asked them if any of them is in the impure state (he assumed that the Shechina left him because of them) and they all answered together "Shema Israel..." "שָׁמַע יִשְּׁרָאֶל יָהוָה אֱלֹהֶינוֹ יָהוָה אֱלֹהֶינוֹ יִהוָה אֱלֹהֶינוֹ יִהוָה אֱלֹהֶינוֹ יִהוָה אֱלֹהֶינוֹ יִהוָה אֱלֹהֶינוֹ יִהוָה אֶלֹהֶינוֹ יִהוָה אֱלֹהֶינוֹ יִהוָה אֶלֹהֶינוֹ יִהוָה אֶלֹהְינוֹ יִהוָה אֶלֹהֶינוֹ יִהוָה אֶלֹהֶינוֹ יִהוָה אֶלֹהְינוֹ יִהוָה אֶלֹהְינוֹ יִהוָה אָלֹהֶינוֹ יִהוָה אָלֹהֶינוֹ יִהוָה אָלֹהְינוֹ יִהוָה אֶלֹהְינוֹ יִהוָה אָלֹהְינוֹ יִהוָה אָלֹהְינוֹ יִהוָה אָלֹהְינוֹ יִהוָה אָלֹהְינוֹ יִהוָּה אָלֹהְינוֹ יִהוֹם בּיוֹיִים בּיוֹיִים בּיִינוֹ יִהוֹיִים בּיִּים בּיִּהְיִים בּיִים בּיִּהְיִים בּיִים בּיִּהְיִים בּיִּהְיִים בּיִּהְיִים בְּיִבְּיִים בּיִּהְיִים בּיִּהְיִים בּיִּהְיִים בּיִּהְיִים בּיִהְיִים בּיִּהְיִים בּיִּהְיִים בּיִּהְיִים בּיַּהְיִים בּיִים בּעִּעִים בְּיִבְּיִים בְּהָּלְהִינוֹ יִהְוָה אֶלְהִינוֹ יִהְוָּה בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּים בְּיִים בְּיבְיים בְּיבְיים בְּיבְים בְּיִים בְּיִים בְּיבְיים בְּיִים בְּיִים בְּי Israel! YHVH is our God, YHVH is one!"

Israel was the name given to Jacob by the angel and his children used it to tell their father 'Hear O Israel', meaning listen to us. Then they made the unification of the three names YHVH saying יהוה אַלהינו, יהוה, YHVH, ELOHENU, YHVH is One!

He replied to them "בָרוּהְ שֵׁם כָּבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹלָם וְעֵד" Blessed be the name of the glory of his kingdom forever and ever"

The sages also attribute the 'Baruch Shem' to Moses that heard it from the angels when he went up the mountain to receive the Torah. Because Moses 'copied' from the angels, we whisper this verse because we are lower than them. On Yom Kippur, we are on the higher level of Binah like the angels and for that Shem reason, we say the Baruch aloud.

We say the Baruch Shem after the Ana B'Choach because it is a unification between Malchut and a secret of the 42 letter name.

\_=\_=\_=\_

Numbers 6:23 "תַּבָרָכוּ אֵת-בָּנֵי יִשִּׂרָאֵל: אָמוֹר, לָהֶם כֹּה דָּבֵּר אֶל-אַהֵרֹן וְאֶל-בָּנָיו לֵאמֹר "Speak to Aaron and his sons, saying, Thus (כֹה) you shall bless the people of Israel: you shall say to them,"

The priests bless us with the word that represents the Shechina in Malchut that is the source of blessings for us.

וְתוֹרָה וּנְבִיאִים וּכָתוּבִים, שֵׁהֶם כַּלֵל אֲחַד, סוד אחד. בְּשַׁעָה שִׁישַׂרָאֵל מִיחַדִים יְחוּד בַּפַסוּק זָה בַּסוֹד כ״ה אוֹתִיוֹת, שֵׁהָם שְׁמֵע ישראל ה' אלהינו ה' אחד, וברוך שם כ"ד אותיות, ויכון כל אחד בהם, האותיות כלן מתחברות כאחת, ועולות

94. כ״ה: לַלֵּבֶבׁל כ״ב אַתְווּן, וְתוֹרָה וּנְּבִּיאִים 94. כ״ה בְּנֶגֶד כ״ב אוֹתִיּוֹת הַתּוֹרָה, וֹכְתוּבִים, דְאִינוֹן כָּלֶלָא וַזְרָא, רָוָא וַזְרָא. בִּשִּׂיצַׁתָא דִישִּׂרָאֵל הָא בִייַוֹזְדֵי יִזוּרָא בִּהַאי הָרָא, בִּרָזָא יִרַכ״ה אַתנווֹ, דְאִיבוּוֹ שִׂבַוֹע יִשִּׂרָאֵל יִיָּ׳ אֱלֹהֵינֹוּ יִיַּי אַזוֹד, וברוּך שַּׁם כִבוֹד בוּלְכוּתוֹ לַעַוֹלם ועַד', כבוד כבוד מלכותו לעולם ועד, שהם דאינון כ"ד אַתְווּן, וִיכֵנִין כַל זור בְּהוּ, כִּלְהוּ אַתְווּן

לְחַבּוּר אָחַד, אַרבַּעִים וְתִשְׁעַה שְׁעַרִים בְּסוֹד הַיּוֹבֵל. וְאֵז צַרִיךְ לַעֲלוֹת וַעֶד, לֹא יוֹתֶר. וְאַז נָפָתַחִים הַשְּׁעַרִים, וּמַחֲשִׁיב הקדוש ברוך הוא לאותו אדם כאלו קים את כל התורה, שהיא באה במ"ט פנים בכל.

בִיתִוַבְרָן כַווַרָא, וְסַכּנְּיוֹ כְוֹוָבוּרַא ווַדֹּ, תַשִּיעׁ וָאַרְבַּעִים תַּרְעִיוֹ, בְּרַוָּא דִיוֹבְכָּא. וּכְדֵיוֹ אָצְּטְּרִיךְ לְסַלְּהָא וָעֵּדֹ, לָא יַהִיר. וּכְדֵיןֹ אָתְפַתְּוֹזוּ הַרְעִּיוֹ, ווושים הודשא בריך הוא לההוא בר גש, כאילו קנים אורייתא ככלה, דאיהי אתיא במ"ט פנים

The unification of the Shema with 25 letters and the Baruch Shem with 24 letters, connects the 49 letters as one. The last word opens the 49 gates of Binah and the Holy One Blessed be He consider for the person that made the unification as if he fulfilled the entire Torah.

95. וְעֵל זָה צָרִיךְ לְכַוֵּן רַצוֹן בְּעֵשִׂרִים וחמש ובעשרים וארבע להעלותן ברצון ַהַלֶּב בָּאַרבַּעִים וְתִשְּׁעָה שְׁעַרִים שֵׁאֲמַרָנוּ. בַּיוַן שֵׁהָתִבַּוּן בָּוָה, יִתְבַּוּן בִּאוֹתוֹ יְחוּד שַׁאַמֵר מַר, שָׁמַע יִשַּׂרָאֵל וְגוֹ׳ בַּרוּךְ שֶׁם בהן, ודאי כלל הוא של כל התורה שֶׁלְמַעֶלֶה וּמֲטָה. וְוָהוּ סוֹד שֵׁל אַדָם, שָׁלֶמוּת שֵׁל זָכָר וּנְקַבָה, וְסוֹד כַּל האמונה. (עד כאן)

. 95. וְעַבל דָא אָצִּטְרִיךְ כְּבַוּוֹנֵא רְעוֹיתַא בְּכ״ה וּבְאַרְבַע וִאַשִּׂרִיוֹ, לְסֵלְהָא כּוֹוֹ בְּרְעוֹיתָא דְּלְבָּא, בָּתשָּׁעֹ וָאַרְבִּעִיוֹ תַּרְעִיוֹ דְקָאבִירוֹ, כֵּיוַוֹ דְאָתְכַוּווֹ בָּהַאי, יִתְכַּווֹן בְּהַהוֹא יִזוֹרֵא דְאָבֵור בַּור, שְּׂבֵוע יִשִּׂרָאֵל וְגוֹי בָּרוּךְ שֵּׂם כִבוֹד בַוּלְכוּתוֹ לְעוֹנַם וַעַּרֹ, בְּבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹלָם וַעֵּר, בְּלֵל שֵׁל בַּל בּכֶּלָא בִּבֶּל אוֹרִיִּתֹא בּכָּא. זְּבּאַה זוּלְכִּיִּה בֿוּאוֹ בַּמִּלָה בְּלָּא בִּלְא בִּלְא. זְבּאַה זוּלְכִּיִּה בּוּאוֹ בּמּוֹנִה בּּנְּה אַהְּרִי חַלְּקוֹ אֶּלְ מִי אֵּיִּעְבַּוּוֹ הַיִּתְבָּנֵון בְּהוּ, וַהַאִי בִּלֶּלָא אִיהוּ הַכַּל אוֹרַיִיתא דעילא ותתא. ודא איהו בוא דאדם, שליכוו דַּדְבָר וַנִּוּהָבָּא, וַרַזָּא דְּכַל בִוּהֵיבִנּוּתָא. עַּד כַּאוֹ.

The desire of the pure heart with meditation to make unification with the two verses connect Malchut with Zeir Anpin that is the aspect of the Torah. This unification is the secret of faith that comes from the unification 'Shema', Zeir Anpin and 'Baruch Shem', Malchut.

#### Lesson:

Because the Shema prayer is a complete unification of Light and vessel, it is considered as unification with the whole Torah.

The complete Shema prayer has 248 words that are parallel to the 248 positive precepts of the Torah. It has 4 parts for the YHVH name. It has 1000 letters that are for the completion state of the three lines 10x10x10.

96. רבי אבא שלח לו לרבי שמעון ואמר לוֹ, זָה שַׁבָּאֵר מַר, בַּתִּפְלִין שֵׁל רְבּוֹן הַעוֹלַם אַרבּע פַּרַשִּׁיוֹת הָן קֹדֵשׁ הַקַּדַשִּׁים - יַפָּה. עוֹר שֵׁעֵל הַתִּפְלִין, וְאוֹתֵן רְצוּעוֹת

96. (דף רס"ה ע"א) רְבִּי אָבֹא שֹׁלוֹז כֵּיה כַּרְבִּי שָּׁבְּעֹוֹן וָאָבַור כֵיּה, הַאי דְאוּהָבֵויה בַור בַּתְּפַּלִין דְבַארֵי עַכְבַוּא, ד' פַרִשְּׁיֵיוֹ אִינוּוֹ קוּרְשָּׂא דְקוּרְ

נָקָראוֹת קָדֶשָּׁה, אַסְמַכְתַא מְנַיָּן לַנוּ? שַׁלַח לוֹ, (בראשית ג) וַיַּעשׁ ה' אֱלֹהִים שַׁלַח לאדם ולאשתו וגו׳ דוקא, וכד בארו רב המנונא סבא. ואלה אותם של ראש, וּוָרוֹעַ יַדְכָה בְּהֵ״א, וַהַרִי פַּרְשׁוּהַ.

שַׂפיר. בִישְׂיכָא דְעַבׁל תּפִיכִּיוֹ, וְאִינֹוֹן רְצֹוּעִיוֹ אָהָרוּ קדושה, אסבוכתא בונלו. שלוז כיה (בראשית ג) ויעש יי׳ אלהים לאדם ולאשהו וגו׳, דייהא וָהָכִי אוּקְבֵּיה רַב הַבִּוֹנְגַא סָבַא. וָאִכֵּיוֹ אִינֿוּזֹ דרישא, ודרועא ידכה בה"א, והא אוקבוה.

Rabbi Aba sent a message to Rabbi Shimon, saying that they learned from him that the head Tefillin with the Torah text has the aspect of holy of holies. And how do we know that the leather of the Tefillin house has an aspect of holiness? He added that Rav Hamnuna Saba explains that the Tefillin of the head reveals four lights of Zeir Anpin, which are Chokmah, Binah, Tiferet and Malchut of Da'at, and the leather is Malchut of Zeir Anpin.

Genesis 3:21

"וַיַּעשׂ יִהוָה אֱלֹהִים לְאָדָם וּלְאִשְׁתּוֹ כָּתְנוֹת עוֹר וַיַּלְבִּשֵׁם"."

"And YHVH God made garments of skin (Leather) for Adam and his wife and clothed them."

The word 'עור' 'skin' is the same word used to describe the skin of the animal that is processed as leather. The 'skin' that is the 'garments' of the corporeal body is the aspect of Malchut.

**Exodus** 13:16

"וָהָיָה לָאוֹת עַל יָדָכָה וּלְטוֹטָפֹת בֵּין עִינֵיךְ כִּי בִּחֹזֶק יָד הוֹצִיאַנוּ יָהוָה מִמְצְרַיִם."

"It shall be as a mark on your hand (יָדָכָה) or frontlets between your eyes, for by a strong hand YHVH brought us out of Egypt."

The word your hand is properly written as "יָדֶרְ" but in this verse, it is spelled with added H ה to imply the connection of the Tefillin to Malchut.

בצורה זו: והיה – זרוע שמאל של הקדוש בַּרוּדָ הוּא, וְנָקָרָאת גָבוּרָה, אָם כַּדְּ לֹא נִשָּאֵרוּ בַּראשׁ אַלַא שַׁלשׁ, וָהָן אַרְבַּע. אָבַל שָׁתֵּי מֵרְכַּבוֹת קְדוֹשׁוֹת הָן, זֶה נְקְשֵׁר בַּלֶב וְזָה נָקשַׁר בַּמֹחַ. וְהַלֶב וְהַמֹחַ נִקשָׁרוּ זֶה בָזֶה, וְזִוּוּג אֶחָד לָהֵם, וַיַּפֵּה אַמְרוּ הַחַבַרִים. וְהַיֵּה לְאוֹת עֵל יַדְכַה, כְּמוֹ שנאמר, ולא נקרא אלא אות.

97. אַבַּוֹר רַבִּי שָׁבְּוֹעוֹוֹן, אָית בַוֹאוֹ דְּבַוֹתְנֵי בְּהָאי 97. אַבַּוֹר רַבִּי שִׁבְּוֹעוֹן, יֵשׁ מִי שֵׁשׁוֹנֵה גַּוונָא, וְהַיָּה דָרועָא שִּבְּאַלָּא דָּקוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא, ואַקרי גַבורה. אי הכי לא אַשַּׁתאַרוֹ בַרִישֹּא אַלא תלת. ואינון ארבע. אבל תרין רתיכין קדישין אַינוּוֹ, דא אַתַקשור בַּלְבא, וַדֹא אַתַקשור בַּמווזא. וֹלְבָּא וּבווּוֹוָא, אַתְּלְּהַיִּר דָא בְּרָא. וֹזְוּוּגָּא וֹזִר לְבִוּי, וְשַׂפִּיר הָאַבִּירוּ חַבְרַיִּיא. וְהָיָה לְאוֹת עַּל יִדְּכָה, כָבַוה דָאָתָבַור, וַכַּא אָקָרֵי אָכַּא אות.

Rabbi Shimon says that if we consider the second paragraph of the Shema " והיה אם שמוע" (Deuteronomy 11:13-21) that is one of the Torah text in the head Tefillin as the aspect of the Left hand of YHVH and the sefira of Gevurah then the Light from the first three chambers of the head Tefillin (See chart in #87) would be Chokmah, Binah, and the Right of Chessed, missing the fourth Light that is the Left of Da'at.

If we consider "והיה אם שמוע" as Gevurah in the body then we have two holy chariots, one of the head Tefillin and one of the hand.

The head Tefillin is on the brain for Zeir Anpin and the hand is Malchut against the heart. They connect in one unification that is called a 'mark on your hand' that reveals Light in Malchut.

98. אָבַור רָבִּי שִּׂבְּועוֹן, בְּשַׂעֻנָּא דְּבַר נְּשׁ אַקְּדִים בְּפַרְגוֹּות כֵּילְיָא, וְכָּם וְאִשְּׁתָּדֵל בְּאוֹרַיִיתָא, עַדֹּ בְּפַרְגוֹּות כֵּילְיָא, וְכָּם וְאִשְּׁתָּדֵל בְּאוֹרִיִיתָא, עַדֹּ דְּנָּתִין בְּרִשִּׂיה, וְאָבִיּר אֲנָּוֹז תְּפִילִּוֹ בְּרִשִּׁיה, וְאָבִיּר לְנָפְּכָּא בִּדְרוֹעֵיה, וְאִרְעַשְׁיּ בְּרִישִּׂיה, וְאָרְעַשְׁיּ בְּרִישִׂיה, וְאָרְעַשְׁיּ בְּרִישִׁיה, וְאָרֵישְׁיִּ בְּרִישִׁיה, וְאָרֵישְׁ בִּוֹלְכָּא לְבְּיִיה, וְאָרֵישְׁ בְּרִישִׁיה, וְאָרֵישְׁ בְּרִישִׁיה, וְאָרֵישְׁ בְּרִישִׁיה, וְאָרֵישְׁ בִּיְרִשְׁא בְּרֵרוֹעִיה, וְאוֹוֹיְנִיה לְבִיעְ בִּיּלְּאָכִין בִּיִּרִיה, וְאַרִּישְׁיִּץ עְבִּיִּה בְּבִּעְ בִּוֹלְבָּא רְבִּייִה, וְאַרִּיִּה וְנִיּיִּהְ עָּבִייה, וְאָרִישְׁא שִׂרְיִעָּא דְּבִיתִּה, וְבִּיּרְעָּא רְבִּיתִיה, וְאַרִּיִּלְּאָ בְּרִיהְיִישְׁא, הָבוּי וְלָבְא רְבִייה, וְאוֹוֹיְנִי לְבִייה לְבֵּייה, וְבִּירִיה וְבִּיִלְבָּא רְבִייה, וְאוֹוֹיִילְיִ עְבִּירִיה וְבִּיִּלְּאָ, הְבֹּוּ וְלָבְיִיה, וְבִּירִיה וְבִּיִלְּאָת רְבִּייה, וְאָבִיר וְישִיה מִט) וִשְּׂרָא בְּרִיה וְּבִּירִייִּיִּיה, אַבְּרִיוֹ וְאָבָּיר (ישעיה מט) יִשְׂרָאל אֲשָׁר בְּבְּר עִישְׁיִה, אֵבְרִיוֹ וְאָבָיר (ישעיה מט) יִשְׂרָאל אָבְּירִיה וְּיִישְׁיִא, אַבְּרִיוֹ וְּאָבְיר (ישעיה מט) יִשְּירָאל אָנִיים בְּיִייִייִּיּא, אַבְּרִיוֹ וְאָבְיר וִישְרִים בִיּיוֹין וְאָבְיר (ישעיה מט) יִשְּׂרָאל אָבְיר בְּיִים בְּיִייִּילְיִים וּיִּיִים וְאִינִים וְּיִיּיִים וְּיִּיִים וְיִיּיִים וְּיִיּיִים וְאִייִר מְיִייִּים וּיִיּיִים וְיִּיּיִים וּיִּיִים וְיִייִּיִים וְיִיּיִים וְבִייִּיִּיִים וְיִיּיִים בְּיִייִּיִים וּבְּיוֹים בִּיִּייִים בְּיִייִּיְיִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיוֹים בְּיִייִים בְּיוֹישְׁיִים בְּבִּיוֹים בְּיִייִים בְּיִייִייִים בְּיוֹייִייִייִים בְּייִייִייִים בְּיוּייִים בְּייִייִים בְּייִייִים בְּייִייִייִייְּיוּ בְּיִייִים בְּייִייִייְיוּ בְּיִייְייִייִיים בְּיִייִייִיים בְּייִייְיִייִיים בְּיִייִייִים בְּיִּייִייְיִייִייִייְ וְּיִייְיִייִּיּיוּ וְיִייִּיְיִייִייִייְּייִיייִייְּייִייְּייִייְּייִייִּייִייְּייִייְיִייִיּיְייִייִייְייִייִייְייִייְייִייְּייִייְייִייְּיִייִייִייְייִייְייִייְּייִייִייְיִי

Rabbi Shimon says that when a person rises after midnight to study Torah until the morning light and then put Tefillin on his head and on the holy mark that is the Tefillin on the arm. Then wrap himself with a Tallit and about to leave his home, he sees the Mezuzah that is a holy mark in Malchut on the doorpost of his home.

Then four holy angels accompany him and escort him to the synagogue and announce ahead of him "give honor to the son of the King that has the image of his king". A holy spirit on him announces and say "In Whom I will show My glory". Isaiah 49:3

99. אָז אוֹתָה רוּחַ קְּדוֹשָׁה עוֹלֶה לְמַעְלֶה, וּמְעִידָה עָלָיו לִפְנֵי הַבֶּּלֶךְ הַקְּדוֹשׁ, וְאָז מְּעִידְה עָלָיו לִפְנֵי הַבֶּּלֶךְ הַקְּדוֹשׁ, וְאָז מְצַיֶּה הַבּּלֶךְ הָעֶלְיוֹן לִכְתֹב לְפָנִיו אֶת כָּל אוֹתָם בְּנֵי הֵיכָלוֹ, כָּל אֵלוּ הַנּוֹדָעִים לְפָנִיו. אוֹתָם בְּנֵי הֵיכָלוֹ, כָּל אֵלוּ הַנּוֹדְעִים לְפָנִיו לָיִראַר (מלאכי ג) וַיִּכְּתֵב סֵפֶּר זִבְּרוֹן לְיָראַי ה׳ וּלְחשָׁבֵי שְׁמוֹ. מַה זָה לָבַנִיו לְיָראָי ה׳ וּלְחשָׁבֵי שְׁמוֹ. מַה זָה

99. פָּבִיּין הַהּוּא רוּזָזְא קַּדִּישָׂא סַכְּלָּא לְעֵיּלְא, בְּבִיּין הַהּוּא רוּזָזְא קַדִּישִׂא, פְּבִין פָּקִיד בַּוּלְכָּא עִּבְּאָה, לְבִּיכְתַּב קַבִּייה כָּל אִינִּוּן בְּגַיּי בַּוּלְכָּא עַבְּיִה, קַבִּיה, קַבִּיה, קַבִּיה, קַבִּיה, קַבִּיה, קַבִּיה, הַבָּי הוּא בִּילְכָּא עִבְּלְאָה, לְבִּיִּה סֵפֶּר זִּכְּרוּן לְפָנָיוּ לְוִרְאֵי הוּא בִּילְכָּא (מלאכי ג) וַיִּכְּתֵב סֵפֶּר זִּכְּרוֹן לְפָנָיוּ לְוִרְאֵי

<sup>&</sup>quot;וַיּאֹמֶר לִי עַבְדִּי אָתָּה יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר בְּךָ אֶתְפָּאָר."

<sup>&</sup>quot;He said to Me, "You are My Servant, Israel, In Whom I will show My glory."

וּלְחשְׁבֵי שְׁמוֹ? כְּמוֹ שֶׁנָּאֲמֵר (שמות לֹה) (חַשֶּׁב הָאָפוֹד) וְחשְׁבִי מַחֲשָׁבוֹת, אוֹתָם שֶׁעוֹשִׁים לִשְׁמוֹ אָמְנוּת בַּכּל. אָמְנוּת הַתְּפִלִין – בְּבָתִיהֶן, בִּרְצוּעוֹתֵיהֶן הַתְּפִלִין – בְּבָתֵיהֶן, בִּרְצוּעוֹתֵיהֶן וּכְתִיבְתָן. אָמְנוּת הַצִּיצִית – בְּחוּטֵיהֶן בְּחוּט הַתְּכֵלֶת. אָמְנוּת הַמְּזוּזָה. וְאֵלֶה הֵם בְּחוּט הַתְּכֵלֶת. אָמְנוּת הַמְּזוּזָה. וְאֵלֶה הֵם חשְׁבֵי שְׁמוֹ, וְכָתוּב (שם) וְחשְׁבִי מְחַשְׁבוֹת.

יְיָ׳ וּכְּוֹזוֹשְׂבֵי שְׁבוּוֹ. בַּוֹאי וּכְּוֹזוֹשְׂבֵי שְׂבוּוֹ. בְּכִּוֹה דְאַהְּ אָבֵּוֹר (שמות לה) (ס"א חשב האפוד) וְזוֹשְׁבֵּי בִּיוֹזִשְׂבֵי בִּיוֹזִשְׂבִי האפוד) וְזוֹשְׁבֵּי בִּיוֹזִשְׂבִי לְשְׁבֵּוֹה, אִינִּוֹן דְעַבְּדִין כִּשְׁבֵּוֹה, אוּבְוּנוֹתָא בְּכִנְיֹּוֹ, בְּבָבִיהוֹן בִּרְצֹוּעִיהוֹן בְּרַצִּוּעֵיהוֹן וּכְּתִיבוֹן, בְּוֹזוּטָיִהוֹן, בְּוֹזוּטָיִא דְבְיִנְיִּתְא דְבְיִנִּיְת, בְּוֹזוּטַיִּהוֹן, בְּוֹזוּטָיִא דְבְיִנוֹיִה, וְאַכֵּין אִינוֹן ווושְׂבִי דְּתְּבִּיוֹ אִבְּיֹן אִינוֹן אִיבֹּוֹן ווושְׂבִי שָׁבוֹת.

The holy spirit ascends up to testify on that person in front of the Holy King. Then the King orders to write in the book of remembrance all of those who are honored to come into his palace.

Malachi 3:16 " אָז נִדְבְּרוּ יִרְאֵי יְהוָה, אִישׁ אֶל-רֵעֵהוּ; וַיִּקְשֵׁב יְהוָה, וַיִּשְׁמְע, וַיִּכָּתֵב סֵפֶּר זְכָּרוֹן לְפָנָיו לְיִרְאֵי "Then those who feared YHVH spoke with one another. YHVH paid attention and heard them, and a book of remembrance was written before him of those who feared YHVH and thought upon his name."

The Zohar explains that 'and who thought upon his name' has the meaning like in Exodus 35:32 "וְלַחְשֹׁב, מַחְשָׁבֹת--לַּעֲשֹׂת בַּזְּהָב וּבַכֶּסֶף, וּבַנְּחֹשֶׁת) artistic works in gold, silver, and bronze"

The root word is 'nw' that is 'thought' and the verse above described Betzalel's skills to build the HolyTabernacle with his thoughts to manifest the materials that are used in the Holy services. In addition to those who fear and awe of God, the Zohar adds those that honor his name by using the best Tefillin. the writing of the scrolls inside, the housing and straps. Also the strings of the Tzitzit, the blue string, and the Mezuzah.

#### Lesson:

The tools we use for spiritual connection are very important to establish a proper unification of Light and vessel. Our Tefillin should be of the highest quality we can afford, made by a scribe known to be righteous and does his work with proper consciousness (thoughts). Even Though we can achieve great quality in writing and forming the Tefillin leather houses in a perfect way, we do not use machinery or robots to produce our spiritual tools because machines of any kind can not add the proper consciousness that should be attached to that tool. The Tefillin should be checked at least every three years if they are of high quality. The ink may fade due to changes in environmental temperature and the letters may get broken during a spiritual 'fight' while protecting the wearer from external negative forces.

If a tefillin examination finds such issues then the person should look into his actions and correct himself.

The Tzitzit should be tight by a person with proper meditation. There are stores that sell cheap Tzitzit with the strings tied by machine. Not recommended.

100. ולא עוד, אלא שהקדוש ברוך הוא מְשַׁתַבֶּחַ בּוֹ וּמַכָרִיז עַלֵיו בְּכֵל הַעוֹלַמוֹת: ראו איזו בריה בראתי בעולמי! ומי שיכנס לפניו לבית הכנסת, כשיוצא מהשער שלו ואין תפלין בראשו וציצית בלבושו, ואומר (תהלים ה) אשתחוה את הַיכַל קַדִשָּׁדְ בִּיָרַאֲתֶדְ – הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוא אומר: אַיָה הוא מוראי? הרי מעיד עדות שקר!

100. וַלֹא עוֹר אֶכֶּא דְקוּרְשָׂא בְּרִיךְ הוּא בִּשְּׂחֲבֵּוֹז ביה, ובַוּכְרִיוֹ עָבֶלִיה בְּכֵלְהוּ עָבְלְבִוּיוֹ, וַזְבוּוּ בַּוֹה בְּרְיַה עבדית בעולביי. ובואו דייעול הביה לבי כנישתא, כד נפק בתרעיה, ולא תפיליו ברישיה וציצית בלבושיה, ואומר (תהלים ה) אשתוזות אל הַיכַל קּרְשָּׁרְ בְּיִרְאֶתֶרְ. קּוּרְשָּׁא בִּרִירְ הוּא אָבַור, או הוא בוראי, הא סהיד סהדותא דשקרא.

The Holy One Blessed be He commends the person that merit to come into his palace and announces in all worlds about the work of his servant. Those who come to pray in the synagogue and say the following verse without proper preparation or fear and awe to YHVH, the Holy One Blessed be He considers this person as giving false testimony. Psalms 5:8

"וַאַנִי בִּרֹב חַסִּדְּךָ אָבוֹא בֵיתֵךָ אֵשְׁתַּחֲוֵה אֵל הֵיכַל קְדְשָׁךְ בִּיִרְאָתֵךְ."

"But I, through the abundance of your steadfast love, will enter your house. I will bow down toward your holy temple in the fear of you."

101. אַמַר רַבִּי יוֹסֵי, אַשָּׁרֵי חֵלְקוֹ שֵׁל שַׁכַּאן אַמַר אֵלֹהֵינוּ (אֱלֹהֵיךְ). שאמר רבי שמעון, משה נאחז בדרגה יותר עליונה על שאר הנביאים הנאמנים. ואמר רבי שמעון, אלמלא היו יודעים בני דַבָר אוֹ אוֹת בַּתוֹרַה שֵׁאֵין בַּה סוֹדוֹת עליונים ונכבדים.

101. אַבֵּור רָבִי יוֹסִי, זָּכַאָה וווּלַהֵיה דְבוּשֵּׂה, דְהַכָּא אָבַור אֱכ<sup>וּ</sup>בֵיֹנוֹּ (נ"א אלהיך) דְּאָבַור רְבִּי שִׁבְּוֹעוֹוֹן, בוּשֶּׂה בְּדַרְגַּא עִּכָּאָה יַתִּיר אָתָאַנוֹד, עַל שִּׁאַר נְּבִיאֵי בִּוֹבִיבוֹנִי. וָאָבַור רָבִּי שִּׂבִועוֹוֹן, אָלְבָוכֵוֹא הַווֹ יַדְעַי בְּנֵי נָשָׂא בִוּכְיֹין דְאוֹרַיִיתָא, כִינִּדְעַוּן דְהָא כֵיֹת שׁוֹם אָדָם דְּבָרִי תוֹרָה, שֶׁיֵדְעוּ שֶׁהַרִי אֵין שׁוּם בִוּכָּוֹת בָּאוֹרַיִיתָא, אוֹ אָת בָאוֹרַיִיתָא, דְּכָּא אִית בָּה רַזִּין עָכָּאִיוֹ וִיַהָּיִרִיוֹ.

Rabbi Shimon says that Moses was on a supernal level that is above all other great prophets. Rabbi Yosei says that for that, Moses was honored to bring the Shema Israel in the Torah. Rabbi Shimon adds that if people knew the Torah, they would know that there is no letter of a word that doesn't have in it great and precious supernal secrets.

102. בא וראה, כתוב (שמות יט) משה יַדַבֶּר וְהַאֵּלֹהִים יַעַנֵנוּ בַקוֹל. וְשַׁנִינוּ, מַה זָה בְקוֹל? בְּקוֹלוֹ שֵׁל משֵה. וְיַפֶּה הוֹא. דַּוְקָא בקולו של משה, באותו קול שהוא אחוז

יט) בושה כתיב, (שמות וָהֹאֶכֹהִים יַעַנְנֹנוּ בְּקוֹכֹּ. וְתנִינוֹ, בואי בְקוֹכֹּ. בְּקוֹכוֹ שָּׁל בושַה. וְשֹׁפֵיר הוא, בַּקוֹלוֹ שֵּׁל בושַה דיִיקא,

בּוֹ עַל כַּל שׁאַר הנביאים. (מְשָׁם מֹשֵׁה נְזּוֹן עַל כָּלָם) וּמְשׁוּם שֵׁהוּא נֵאֵחָז עַל כָּלַם באותו קול, דרגה עליונה, היה אומר לישראל: ה' אלהיף. היא דרגה שנקראת שׁכינָה, שֵׁשׁוֹרַה בִתוֹכַם. אֲשָׁרֵי חֵלְקוֹ. בההוא הול דאיהו אוויד ביה, על כל שאר נֹבֹיאָין. (מתמן משה אתזן על כלהו) וּבְגַּיוֹ דְאָיהוּ אָתאָזויר עַל כַּלְהוּ, בְּהַהוּא קוֹל, דַרְגַּא עִּלַאַה, הוה אבור כהו כישראל, יי׳ אלהיה, איהו דרגא

Exodus 19:19 "וַיְהִי קוֹל הַשּׁוֹפֶּר הוֹלֵךְ וְחָזֵק מְאֹד מֹשֶׁה יְדַבֵּר וְהָאֱלֹהִים יַעֲנֶנוּ בְקוֹל." "And as the sound of the Shofar grew louder and louder, Moses spoke, and God answered him in the thunder."

The Zohar explains that 'and God answered him in the thunder', tells that God used the voice of Moses to deliver his words. Moses was on the level of Zeir Anpin that is above all prophets that are on the level of Malchut.

When Moses was speaking to the Israelites referring to "YHVH, your God" that is the Shechina in Malchut, he spoke from the level of Zeir Anpin that he was connected to.

שַבְּתוֹרֵת כֹהַנִים – משֵה מָפִּי הַגָּבוּרַה אַמַרן, וַשַּׁבְּמִשְׁנָה תוֹרָה – משָׁה מְפִּי עַצְמוֹ אַמַרן. מַה זָה מִפִּי עַצְמוֹ? וְכִי תַעַלֵה בָדַעָתָדְ שֵׁאֱפָלוּ אוֹתוֹ קָטַנָה בַּתוֹרָה אֲמַר אותה משה מעצמו?!

103. וְאָבֵּור רָבִּי שִׁבְּענוֹן, הְגֵּינָוֹן, הְלֶכְלוֹת שֶּבְּתוֹרַת 103. וְאָבֵור רַבִּי שִׁמְעוֹן, שָׁנִינוּ, קּלֶלוֹת כהנים, משה מפי הגבורה אמרן. ושבמשנה תורה, משה בפי ענבו אמרן. מאי בפי ענבוו. וכי סכלקא דעתר דאפילו את ועירא באורייתא, בושה אבור כיה בוגרבויה.

Rabbi Shimon says that we learned that the curses in Leviticus, the portion of Bechukotai, were said by Moses from the mouth of Gevurah. The curses in Deuteronomy, the portion of Ki Tavo were said from the mouth of Moses.

What does it mean 'from his mouth'? Is there even a small letter in the Torah that was said by Moses himself?

אוֹתוֹ קוֹל שֵׁהוּא אַחוּז בּוֹ. וְעַל זֵה, הַלֵּלוּ מפי הגבורה, והללו מפי עצמו, מפי אותה דַרְגַּה שֵׁנָקשַׁר בַּה עַל שָׁאַר נְבִיאִים וכאן אלהינו.

104. אָכַּא שַׁפּיר הוּא, וָהָא אָהַעַּרְנַא, בוּעַנִּבווֹ כַא 104. אַלַא יַפָּה הוּא, וַהַרִי הָתְעוֹרַרְנוּ. לֹא רָבַּינוֹ מָעַצְמוֹ, אֶכְּלֹא בִוּפַי עַנִּצְבווֹ. וּבַוּאִי אִיהוּ. הַהוֹא הֹוֹל שָׁנִינוּ מֵעַצְמוֹ, אֶכְּלא בִּפּי עַצְמוֹ, וּמַהוּ? דאיהו אַוויר ביה. ועל דא, הכללו כופי הגבורה. וְהַכַּלוֹ בִּפִי עַנִּצִבווּ. בִופִי הַהוּא דַּרְגַּא דְאָתִקּשֵּׂר בּיה עַל שִּׂאַר גִּבִיאֵי בִוהַיבִונִיּי וְעַל דָא, בְּכָל אָתָר הַנְּאֵמְנִים. וְעַל זֵה בִּכָּל מָקוֹם אֵלהֵידְּ, אַלהָירָ, וְהַכָּא אֵלהַינוּ.

It wasn't from Moses himself but from his mouth, meaning the voice that was connected to Moses. The curses in Leviticus were from the side of the supernal Gevurah that is Binah. The curses in Deuteronomy were said from the level of Zeir Anpin that was

Moses's level.

Where it says in the Torah 'אֱלֹהֶיף' 'your God' is an aspect of Malchut that is below Zeir Anpin, Moses's level. When it says 'אֱלֹהֵינוּ' 'our God' like in the Shema Israel, it is from the level of Binah that includes, Moses that was in Zeir Anpin, the level below Binah.

105. בּא וּרְאֵה כַּפֶּה יֵשׁ לְהֶם לִבְנֵי אָדְם לִשְׁמֹר דַּרְבֵיהֶם כְּבֵי שֶׁיִשְׁתַּדְּלוּ בַּעֲבוֹדֵת רְבּוֹנֶם וְיִזְכּוּ לְחַיֵּי הָעוֹלְמִים. תַּחַת כִּפֵּא הַפֶּלֶּךְ הַקְּדוֹשׁ יֵשׁ מְדוֹרִים עֶלְיוֹנִים, הַבָּאוֹתוֹ מְקוֹם שֶׁל הַכְּפֵּא נִקְשָׁרֶת מְזוּזָה וְבְאוֹתוֹ מְקוֹם שֶׁל הַכְּפֵּא נִקְשָׁרֶת מְזוּזָה לְהָנָצל מִכַּפָּה בַּעָלֵי דִינִים שֶׁעֲתִידִים לְהָנָצל מִכַּפָּה בַּעָלִי דִינִים שֶּעֲתִידִים לְהָתְעוֹרֵר בָּהֶם בִּבְנֵי הָאָדְם בְּאוֹתוֹ הָתּוֹרָה בְּהוֹ לְהַנְעוֹלְם. בְּמוֹ זֶה עֲשָׂה הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְיִשְׂרָאֵל, וְנְתָן לְהֶם מִצְּוֹוֹת הַתּוֹרָה כְּדֵי שֶׁיִּיְבְּלוּ בְּעוֹלְם הַיָּה מִבְּמְה מְקַטְרְגִים שְׁמִּוְדַהְּנִים לִבְּנִי אַרָם בְּכַל יוֹם. בְּנִי אָדְם בְּכַל יוֹם.

105. תָא זְזֵזִי, כַּבְּוֹה אִית כְּהוּ כִּבְּנֵי נְשָׁא כְּאִסְתַבְּוֹרָא אוֹרְזוֹיִיהוּ, בְּגִּיוֹ דְיִשְׂתַרְכוּוֹ בְּפֻּלְוֹזְנָא דְבִּוּארֵיהוּ, בְּגִּיוֹ דְיִשְׂתַרְכוּוֹ בְּפֻּלְוֹזְנָא דְבִּוּארִיהוּ, בְּגִּיוֹ דְיִשְׂתַרְכוּוֹ בְּפֻּלְוֹזְנָא דְבִּוּארִיהוּ, בְּנִיוֹ עִבְּלְבִיוֹ עִבְּלְאיוֹ. וּבְּהַהוּא אֲתָר בְּיִרְיִיּא, בְּוֹוּוֹה אִתְּקְשַׂר, כְּאִשְׂתְּוֹבְא בִּוּכְּבְּוֹה אִתְּקְשַׂר, כְּאִשְׂתְּוֹבְא בִּוּבְּנִה בְּוֹבְּיִּא בְּרִיךְ הוּא עִּבְּנִיא. כְּנִּוֹוֹנָא דְּא עָבִיר בְּבִּוּיִנְיֹן, (דף רס"ה ע"ב) דִּוֹבְיוֹנְא בְּעַרְא בְּהוּ בְּנִילְיִ לְאַתְּעְרָא בְּהוּ בְּנִינִיתָא, בְּנִבְּנִוֹ הְוֹא עְּלְבָּוֹא. כְּגַוְוֹנָא דְּא עָבִיר אִרְּרִי הוּא כְיִשְּׂתְרְכוּוֹ בְּה וְיִשְׂתִּבְּרֹוֹן בְּהוּ בְּנִילְיִתְא בְּבִּר וְיִשְׂתִּבְּרֹוֹן בְּהוּ בְּנִילְיִתְא, בִּוּבַבְּוֹה בְּנִאְיִרְנִילִּוֹ בְּהוּ בְּנִילְיִרְ הִיּשְׁתִּרְכוּוֹ בְּה וְיִשְׂתִּבְיֹרוֹן בְּהוּ בְּנִילְיְרְבִּיֹי בְּיִבְּיוֹ בְּהוֹ בְּנִילְיִרְתְּיִר, הִינִילְא, בִּבְּנִיה בְּנִילְיִיתְ בְּוֹתְנִייְרְא, בִּנְבְּיוֹה בְּוֹבְיִיוֹ בְּנִייְ בְּיִבְּיִירְ הִיּיִיְרְא, בִּוּבְבְּוֹה בְּיִבְיִירְתְא, בִּנְבְּנִוֹין בְּהוּ בְּנִייִרְיתְא, בִּנְבְּיִוֹרְ בְּהוֹי בְּבְנִייְ נְשִׁיְרְבִיוֹלְ בְּהוֹי בְּנִינְיְנִיתְא, בִּבְבְּיוֹר בְּהוֹי בְּבְּנִייְ בְּעִיּיתְ בְּיוֹר בְּהוֹי בְּבְנִייִי בְּיִיים בְּיוֹבְיוֹ בְּשִׁיא בְּכֵל יוֹבָּוּא.

The Holy One Blessed be He, through the Torah gives us many ways to connect to higher levels and stay on the righteous path that will merit us with immortal life in the world to come. The Mezuzah and Torah precepts protect us from everyday forces of judgments that are ready to inflict harm on us.

106. רַבִּי חִיִּיא אָמֵר, זֶה מִי שֶׁרּוֹצֶה שֶׁיִּשְׁפְרֵּוּ שֶׁיִּשְׁמֵר דְּרְכִיוּ, לֹא יַעֲבֹר עַל מֵיִם שֶׁשְּׁפְרֵּוּ לֹא יַעֲבֹר עַל מֵיִם שֶׁשְּׁפְרֵּוּ לִפְנֵי הַבֶּּתָח, וּפְנָיו בְּנָגֶד הַפֶּתַח, וּפְנָיו בְּנָגֶד הַפֶּתַח, וּפְנִיו בְּנָגֶד הַפְּתַח, וּפְנִיו בְּנָגֶד הַפְּתַח, וּמְסְתַּבֵּל עַל כְּל מֵה שֶׁעוֹשִׁים הַבָּית, וְלֹא צָרִיךְ לְאָדְם לִשְׁפּךְ מִיִם בֵּין בְּנִי שְׁעָרִים. רַבִּי יִצְחָק אָמֵר, אֵין לְנוּ עֵסֶק בְּנִי שְׁעָרִים. רַבִּי יִצְחָק אָמֵר, אֵין לְנוּ עֵסֶק בְּנֵי שְׁעָרִים. רְבִּי יִצְחָק אָמֵר, אֵין לְנוּ עֵסֶק בְּנֵים בְּיִים בְּלוֹלִים, וְהוּא שֶׁלֹּא יִשְׁפּּךְ אוֹתְם בְּיֵישׁ לוֹ בְּדֶרְךְ קְלוֹן. מְה הַפַּעַם? מִשׁוּם שִׁיֵשׁ לוֹ בְּדֶרְךְ קְלוֹן. מְה הַפַּעַם? מִשׁוּם שִׁיֵשׁ לוֹ רְאשׁוֹת לְּבָּיִת, וְּבְּכָל מֵה שֶׁמִּסְתַבֵּל – רֹאשׁוֹ בְּנֶגֶד הַבִּיִת, וּבְּכָל מֵה שֶׁמִסְתַבֵּל – רֹאשׁוֹ בְּנֶגֶד הַבִּיִת, וּבְּכָל מֵה שֶׁמִּסְתַבֵּל .

Rabbi Chiya says that a person that wishes to have protection wherever he goes, should avoid stepping on the water that has been poured out the front door of a house. There's a demon that exists between the two sides of the door, facing the opening and can see everything that is done inside the house. Because of that, we shouldn't pour water

through the door. Rabbi Yitzchak says that pure waters are okay if they were poured gently, not like disposing of dirty water. If the demon by the door sees negativity, he has permission to inflict harm of the house and may curse anything he sees.

שַׁמַשִּׁים בִּמְנִיֵן יִמוֹת הַשַּׁנה, שהוא שוֹלט עליהם, וכלם יוצאים עם האדם כשיוצא מְשַּׁעֵר בִּיתוֹ. אַמַר רַבִּי אָלְעַזַר, כַּל זָה רוצה הקדוש ברוך הוא לשמר את ישראל, והתקין שמו הקדוש למעלה, שֶׁהִיא הַתּוֹרָה, וְהַתּוֹרָה כֻּלָּה הִיא שֵׁם קַדוֹשׁ אָחַד, וּמָי שַׁמְשַׁתַדֵּל בּתוֹרה

107. תכלת בואה ושהיו ווזבוש, בווושבן יבוי שהא, 107. יש לו שלש מאות וששים וחמשה אית ליה שבושיו, דהוא שליט עלייהו, וכלהו נָפַקין עָם בַר נַשֹּׁ, כַד נַפַק מִתַּרְעַא דְבֶיתֵיה. אָבֵיר רבי אַלעוֹר, כל דא בעי קודשא בריך הוא לְנַפוֹרָא כוֹוֹ לִישִּׂרָאֶל, וְאַתְּקִיוֹ לַעַּיפַא, דָאִיהוּ אוֹרַיִיתָא, וְאוֹרַיִיתָא כּפָּא װד שַּׁבוֹא הַרִישֹּא אִיהוּ, ובואוֹ דְאַשַּׂתַדְּכֹּ בְאוֹרְיִיתא, אִשִּׁתְרַל בִשְּׁבֵויה.

This demon controls 365 helpers, like the number of days in a year. They come out with the person as he leaves his home.

Rabbi Elazar says that the Holy One Blessed be He wanted to protect the Israelites and he established His Name in the Torah that, in its entirety, is His One Holy Name. Those who study the Torah study his name that brings them the needed protection.

108. באוראה, צריד אדם לרשם בפתח ביתו שם הקדוש, שהוא אמונת הכל. שהרי בכל מקום שהשם הקדוש נמצא, לא נְמָצֵאָים שַׁם מִינִים רַעִים, וְלֹא יְכוֹלְים לְקָטָרֶג לַאָּדֶם, שֶׁכַּתוֹב (תהלים לא) לא

108. תא וֹווֹי, בעִי בר נשׁ בפתווא דביתא כַרשַׂבוא שבוא הדישא, דאיהו בהיבונותא דכלא. דהא בכל אָתר דִשָּׁמֹא קדִישֹּא אָשַׂתְכוּזוֹ, וְינִיןֹ בִישִּׂיוֹ לָא בּוֹשִּׂנַתַבּוֹזִי תַבָּוֹ, וַלָּא זַכִּלִיוֹ לַקַטְוֹרְגָּא כֵּיה לְבַּר נשי, כבוה דכתיב, (תהלים צא) לא תאונה אליד תאנה אליד רעה וגו׳. רָעָּה וְגוֹי. (מזוזא אקרי). אָתָר דְפַתְּוֹיָא דְּבֵיּתָא שַּׁרִיָּא, כְּגַּוִונָא דְּלְעַיּלָא.

Psalms 91:10 "לא תְאֻנֶּה אֵלֶיךְ רָעָה וְנָגַע לֹא יִקְרַב בְּאָהֱלֶךְ." "no harm will overtake you, no disaster will come near your home" When the holy name that represents the faith is placed on the door, negativity can't stay there to bring judgments on the person and his home.

#### Lesson:

The door to our home is the 'opening' to our 'vessel'. The Mezuzah on the door is like a 'firewall' that 'burns' and push away negativity. Our daily studies form spiritual garments of protection around us.

109. אָתר דַּפַתווא דֶבֶיתא עַכּאָה שַּרִיא, בווווא 109. (מְזוּזָה נְקְרֵאת) מַקוֹם שֶׁפֶּתַח הָבֵּיִת שוֹרָה, בָּדָגָמָא שֵׁלְמַעָלָה, מַקוֹם שֵׁפֶּתַח אַקָּרֵי. דְהוֹא תַּקוּנֹא דְבֵיתא, ופתווא דְבֵיתא. הַבּיִת הָעֶלְיוֹן שׁוֹרֶה נִקְרָא מְזוּזָה, שֶׁהוּא תִּקּוֹן הַבַּיִת וּפָתח הַבּיִת. מֵאוֹתָה מְזוּזָה מְזוּזָה בּוֹרְחִים בַּעֲלֵי שְׁמִירַת הַחֻקִּים. בַּעֲלֵי הַרִּינִים לֹא נִמְצָאִים לְפָנֶיהָ. וּכְנֶגֶד זֶה הַדִּינִים לֹא נִמְצָאִים לְפָנֶיהָ. וּכְנֶגֶד זֶה לְמַשָּׁה, כְּשֶׁאָדָם מַתְקִין מְזוּזִּה לַבִּית וְהַשֵּׁם הַקָּרוֹשׁ הַיָּה רָשׁוּם בְּאוֹתִיוֹתְיו, הָאָדָם הַזֶּה מִרְעַשֵּׁר בְּעַמְירוֹת רְבּוֹנוֹ, וְלֹא קְרֵבִים שָׁם. לְפַתַח בִּיתוֹ מִינִים רָעִים וְלֹא נִמְצַאִים שָׁם. לְפַתַח בִּיתוֹ מִינִים רָעִים וְלֹא נִמְצַאִים שָׁם.

בְּוּהַהִּיא בְּוֹוּוְּה עַּרְהָין בְּוּאֵרֵי נִּיבּװּסִיןֹ, בְּוּאֵרֵי דְּדִּינִּיןֹ כַּבּױה כָּא בִּוּשְּׂתַבְּוֹזִיןֹ. וְקָבֵל דָּא לְתַהָּא, כַּד בַּר כַּדִּישִׂא רְשִּׁים בְּאַתווּי, הַאִּי בַּר נְּשׁ אִתְעַשְׁיִר בְּעִיּטְרוּי דְּבִּוּאַרִיה, וְכָּא הְּרָבִיןֹ כְּפָתְוֹזִא דְּבֵיתֵיה זְינִּיןֹ בִּישִׂיןֹ, וְכָּא בִּוּשְּׂתַבְּוֹזִי תַבְּוֹן.

The spiritual place that is parallel to the physical entry of the home is called Mezuzah. It's the opening and is the foundation of the home. The Mezuzah keeps away the judgment forces. When a person fixes a Mezuzah on his doorpost, the Holy name שדי is present in the place and prevents negative forces from coming closer to the home.

110. רַבִּי אַבָּא הָיָה בָּא מִלְּרְאוֹת אֶת רַבִּי שִׁמְעוֹן, פְּגַע בּוֹ רַבִּי יִצְחָק, אָמַר לוֹ, מֵאַיִן בָּאתְ בַּעל הָאוֹר? אִישׁ שֶׁנִּדְבָּק בְּאֵשׁ אוֹכֶלֶת בָּעל הָאוֹר? אִישׁ שֶׁנִּדְבָּק בְּאֵשׁ אוֹכֶלֶת בָּל יוֹם, הֲרֵי הָאוֹר שׁוֹרֶה עִמּוֹ. אָמַר לוֹ, שָׁנִינוּ שֶׁחִיּיּב עַל הָאָדָם לְקַבֵּל פְּנֵי שְׁכִינָה בְּכָל רֹאשׁ חֹדֶשׁ וְשַׁבְּתוֹת, וּמִיהוּ? רַבּוֹ. בָּל שֶׁבֵּן מְנוֹרָה הָעֶלְיוֹנְה הַמְיִרוֹשְׁה שֶׁבָּל בְּנֵי הָעוֹלָם רוֹצִים לְקַבֵּל הַנִי הָעוֹלָם רוֹצִים לְקַבֵּל בְּנֵי הָעוֹלָם רוֹצִים לְקַבֵּל בְּנֵי הַעוֹלָם מִאוֹתָם דְּבָרִים פְּנִי הַשְּׁכִינָה, וְאֶטְעַם מֵאוֹתָם דְּבָרִים עְלִיוֹנִה שִׁטעמת לפניו.

110. רְבִּי אַבָּא זְּוָה אָתֵי בִּוּלְבֵּוֹזבֵוּי לְרַבִּי שִּׂבְּוֹעוֹזְ, פָגַּע בִיה רְבִּי יִצְּיֹזְקּ, אָבַּוֹר כֵּיה בִּוּאָן אָתֵי, בָּוּאַרִיה דְּיְּהוֹרְא, יְּבְּר דְּאִתְרַבְּקֹּ בְּנִּירָא דְּאַכְּלְא כָּל יוֹבְוּא, הָא יְּהוֹרָא עָבֵּוִיה שָׂבִי. אָבַּוֹר כֵּיה, הָגֵּייִּנְוֹּ דְּוֹזִיוּבְא עָבִיה דְבַּר יְּשׁׁ, לְכַּבְּלָא אַפֵּי שְׂבִייְּנָה, בְּכָל רֵישׁ יַרְוֹזִי וְשַׂבַּתֵי. וּבִוּאן אִיהוּ. רַבִּיה. כָּל שָׂבֵּן בּוּצִינָּא עִנְּלְאָה כַּוְדִישָּׁא, דְּכָל בְּנֵי עָלְבְּיִא שֶׂבֵּן בּוּצִינָא עִנְּלְאָה כַּוִּדִישָּׁא, דְּכָל בְּנִי עָלְבְיּא שָׂבֵּן בּוּצִינָא עִּלְּבְיוֹי. אָבִּיר רָבִּי יִצְּיֹזְיִלְ, אַהְדַרְנָּא עָבְּלְאוֹ לְבַּלְבִּלְא אַנְּפִיי. אָבִּיר רָבִּי יִצְּיֹזְיִלּ, אַהְבַּרְרָנָּא עַבְּוֹר, וְאַלְּבָל אַנְּפִיי שְׂכִינְּתָא, וְאֵטְעַם בִּוּאִינִּוֹן בִּוּלִיוֹ עַבְּלְאוֹ דְאַלְעַבוֹת הָבִּיִה, וְאַבְּיִבְיּ

Rabbi Aba was on his way after visiting Rabbi Shimon. He came across Rabbi Yitzchak that greeted him with great honor, calling him 'owner of Light', a man that the Light with him without even asking for it. Rabbi Yitzchak also described Rabbi Aba as a man that adheres to the 'consuming fire' that is the Torah. Then he asked him; where are you coming from? Rabbi Aba answers that he had learned that a man has a duty to welcome the Shechina every Rosh Chodesh and every Shabbat. It is done by visiting his master and especially when his master is a supernal holy light like Rabbi Shimon and the entire world needs to welcome his presence.

Rabbi Yitzchak said; I'll come back with you to Rabbi Shimon to see the Shechina and taste from the supernal words you have tasted from him.

111. פָּתַח רַבִּי אַבָּא וְאָמֵר, (שם קכג) שִׁיר הַמַּעֲלוֹת אֵלֶיךּ נָשְׂאתִי אֶת עֵינַי הַישְׁבִי בַּשְּׁמָיִם. שִׁיר זֶה לֹא כָתוּב מִי הַישְׁבִי בַּשְּׁמָיִם. שִׁיר זֶה לֹא כָתוּב מִי אֲמָרוֹ. אֶלֶּא בְּכָל מָקוֹם שֶׁהוּא סָתוּם, רוּחַ 111. פָּתַזוֹ רִבִּי אַבָּא וְאָבַוּר, (תהלים קכג) שִּׂיר הַבִּוּאֲ֖֫לוֹת אֵכֶּיך נָּשָּׂאִתִי אֶת עֵּינֵי הַיּוּשְּׂבִי בַּשָּׂבַוִּם. שִׁיר דָא, לָא כְּתִיבֹ בַּוּאוֹ אָבָורוֹ. אֶכָּא בְּכָל אֲתָר הַקְרֵשׁ אַמְרָה עַל כְּנָסֶת יִשְׂרָאֵל בַּגַּלוּת. הַיּשָׁבִי בַּשַּׁמַיִם?! הַיּוֹשֵׁב צַרִיךְ לוֹ לְכָתֹב! דאיהו סתים, רווז הכדש אבורו עלייהו דישראל בַּגַרותא. היושַבי בשבים, היושַב בבעי כיה, באי

#### Psalms 123:1

"שִׁיר הַמַּעַלוֹת אֵלֵיךּ נַשָּׂאתִי אֵת עֵינַי הַוֹּשָׁבִי בַּשְּׁמַיִם."

"A Song of Ascents. To You I lift up my eyes, O You who are enthroned in the heavens!" Most Psalms start with 'Psalms of David' or other names (of Solomon, Asaph, Ethan, Korach...etc.). Rabbi Aba says that anywhere we don't see attribution of the psalms to a person, then it's related to Malchut, the Holy Spirit.

112. אַלַא בַאַרנוּ, מִי שַׁרוֹצָה לְהַתְפַּלֵּל תַפַּלָתוֹ לִפָּנִי הַמֵּלֶדְ הַקָּדוֹשׁ, צַרִידְ לְבַקְשׁ מעמק הכל להוריק ברכות למטה, כמו שבתוב (שם קל) שיר המעלות ממעמקים קַראתִידָּ ה'. וִיוֹ״ד זוֹ הִיא יַתֵרָה, עֹמֵק הַכּּל הִיא, וּבָזָה צָרִיךְּ לְבַקֵשׁ בַּקַשַּׁתוֹ, לְהוֹרִיק בַּרַכוֹת לָאוֹתוֹ מַקוֹם שֵׁנְּקָרַא שַׁמַיִם, לְהַזִּין מְמֵנוּ אֶת הַכּל. וְעֵל זֶה הַיִּשְׁבִי בַּשְּׁמֵים, בשמים ממש. שבשאותן ברכות שופעות ונמשכות מאותו מקום עמק הכּל, וֹמְתְיַשְׁבִים בַּמַקוֹם שַׁנָקָרָא שַׁמַים, אַז בַּרַכוֹת נָמַצַאוֹת בַּעַלְיוֹנִים וּבַתַּחָתוֹנִים.

112. אֶכְּא אוֹהָיבְוּנָא, בַּוּאוֹ דְּבָעֵי לְצַּכְּאָה צָּכוֹתִיה קבוי בולכא קדישא, בעי לבובעי בעבויקתא דַּכְתִיב, (תהלים קל) שִּיר הַבַּוּעַכוֹת בִּובַוּעַבוּקים ַּהָרָאִתִּיךְ יָיֶי. וְהַאֵּי יו״ד יַתִּיר, עֲבִוּיהָתָא דַ⊂בָּא הִיא, ובהאי בעי למבעי בעותיה, לארהא ברכאו לההוא אתר דאקרי שבוים, לאתונא בוניה כלא, עובוקא דכלא, ואתישבן באתר דאקרי כַדִין בַרַכאו בִשִּׁתכּווי בַעַכּאי וַתתאִי.

'who are enthroned' 'הַיּשְׁבִּי' ends with an extra ' Yod that implies to the Level of Binah. 'in the heavens' בַּשְׁמִים' is the aspect of Zeir Anpin that receives from Binah and provides nourishments to the worlds below.

Psalms 130:1 "שִּׁיר הַמַּעֲלוֹת מִמַּעֲמַקִּים קְרָאתִיךּ." "A Song of Ascents. Out of the depths I have cried to You, O YHVH"

We lift our eyes to the deepest level that is Binah and make our prayers to the Holy One Blessed be He to bestow his blessings on us from the 'heavens' that is Zeir Anpin.

זה כעיני עבדים? אלו אותם שאר גדולי ָהָעַמִּים שֶׁלֹּא נָזוֹנִים אֵלָּא מִשְּׁיֵרֵי (גּוּף) נוֹף האילן שישראל נדבקים בו. וכשישראל לוֹקַחָים בָּרַכוֹת מֵאוֹתוֹ מַקוֹם, כַּלַם מָתַבַּרַכִּים מִישַׁרַאֵל.

113. כְעֵינֵי עֻבְּדִים אֶל יַד אֲדוֹנֵיהֶם, בַּוֹאִי כְעַיֹנֵי 113. כְעֵינֵי עֲבָדִים אֶל יַד אֲדוֹנֵיהֶם, מַה ַ עַבְרִים. אָכֵּיוֹ אִינוֹוֹ שִּׂאַר רַבִּרְבֵי עַבִּיוֹ, דִּכָּא אָתּוָּנוֹי אָלּאָ בּוֹשׁיּוּראָ (משיורי) (ס"א גופא) נוֹפַאַ דאִילנאָ, דישראל ביתדבהי ביה. וכד בַּרַכַאוֹ בַּוֹהַהוֹא אָתַר, כִּלְהוֹ בִּתְבַּרְכַוֹ בִייִשְּׂרַאֵל.

Psalms

<sup>&</sup>quot;.הָנַה כְעֵינֵי עֲבָדִים אֵל יַד אֲדוֹנֵיהֶם כְּעִינֵי שִׁפְּחָה אֵל יַד גָּבִרְתָּהּ כֵּן עִינֵינוּ אֵל יִהוָה אֱלֹהֵינוּ עַד שֵׁיָחָנֵנוּ" "Behold, as the eyes of servants look to the hand of their master, As the eyes of a maid

to the hand of her mistress, So our eyes look to YHVH our God, Until He is gracious to us."

'as the eyes of servants' refers to the ministers of the 70 nations that can be nourished on from Zeir Anpin. When the Israelites connect and draw blessings from Zeir Anpin, all the nations of the world benefit from it.

#### Lesson;

The Sefirot are vessels for the Light of the Holy One Blessed be He. Binah is a vessel of Light that receives from Chokmah and stores it until our prayers open its gates. When we make connections to Binah with our prayers, we release the Light to flow down to Zeir Anpin.

Only the Israelites have the 'tools' to connect to the upper three Sefirot and draw from Binah. Then all the nations of the world can benefit from the light that went down to the 'vessels' of Zeir Anpin.

114. בְּעֵינֵי שִׁפְּחָה אֶל יַד גְּבְרְתָּה – זוֹהִי הַשִּׁפְחָה שָׁבֹּאַרְנוּ, שֶׁהַקְּרוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא הַשִּׁפְחָה שֶׁלְּה בְּמִצְרִים, שֶׁהָבִי אֵין הָרֵג אֶת הַכּחַ שֶּׁלְּה בְּמִצְרִים, שֶׁהָבִי אֵין בְּחַ שָּׁלְּה אֶלָּא רַק בְּשֶׁשׁוֹפֵעַ מִתַּמְצִית שֶׁל בְּחַ שִּׁלְא רַק בְּשֶׁשׁוֹפֵעַ מִתַּמְצִית שֶׁל אֶבֶי יִשְׂרָאֵל נְקְרָאת אֶבֶרְי יִשְׂרָאֵל וְנְאָרָא הָנִי וְאָרָץ יִשְׂרָאֵל נְקְרָאת שְׁרָבִי הְיִנְלוֹשְׁ רְגְיָה אֶבֶיץ. אֵיזוֹ אֶבֶיץ? זוֹ אֶבֶיץ יִשְּׂרָאֵל, בְּמוֹ שֻׁנִּתְבָּאֵר. תַּחַת עֶבֶד כִּי יִשְׂרָאֵל, בְּמוֹ שֻׁנִּתְבָּאֵר. תַּחַת עֶבֶד כִּי יִמְלוֹךְ – אֵלֶה אוֹתָם עֲבְדִים שֶׁאָמַרְנוּ, בְּשֶׁרִם הִוֹצָאתִיךְ מֵאֶבֶרִים מְבֵּית עֲבָּדִים מָבֵּית עֲבָרִים מִבֵּית עֲבָרִים מִבָּית עֲבָרִים מִבָּית עַבְּרִים. שִׁשְּׁבְּתִוּך מֵאֶבֶין מִצְרִים מְבֵּית עֵבְרִים מִבֵּית עֲבָרִים. שִׁבְּיִה מִּבְיתִה מִבְיתִה מִבְיתִה מִבְיתִה מִבִית בִּיץ חִיּבְים מִבְּית (מִי בִיים. שִׁבְּיִה בִּים הִבִּים בְּבִית בִּים הִיא) – זוֹהִי שִׁפְּחָה בְּי תִירַשׁ גְּבְרְתָה (מִי הִיא) – זוֹהִי שְׁפְחָה בְּמֹן שֵׁאָמֵרְנוּ.

114. כְעַּינֵי שִּׂפְּוָזְה אֶל יַד גְּבִירְהָה, דָא הִיא שִּּפְּוָזְה דְּאוֹקִיבְוֹגָּא, דְּקָלִיל קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא זוִילָּא דִּיִיךְה, אֶכְּא כַּד דִּילְה בְּבִוּצְיֵרִים, דְּהָא כֵּית זוֵילָא דִּירְה, אֶכְּא כַּד יִשְׂרָאֵל (דף רס"ו ע"א) גְּבִרְתָה אִקְרֵי. וְעַל הַאִי יִשְׂרָאֵל (דף רס"ו ע"א) גְּבִרְתָה אִקְרֵי. וְעַל הַאִי יִשְׂרָאֵל (דף רִס"ו ע"א) בְּבִּרְתָה אָרֶץ. בִּוּאוֹ אֶרֶץ. בְּוֹאוֹ אֶרֶץ. בְּוֹאוֹ אֶרֶץ. בְּוֹה דְּאִהְבֵּיר. תַּזִּזְת עֻּבֶּר כִּי יִבְּילוֹך, אִכֵּיוֹ אִיצִּוֹן עֻבְּרִים דְּקָאַבְּוֹרְוֹ, כַּד אִתְיְהִיב בִּיבִירוּ דְּקָאַבְּוֹר. תַּזִּזְת עֻבֶּר כִּי שִּׁרְשָׁר, אַכֵּיוֹ אִיצִּוֹן עֻבְּרִים דְּקָאַבְּוֹרְוֹ, כַּד אִתְיְהִיב שִּׁבְּיִרִם בִּוּבִית עְבָּרִים. שִּׁפְּוָזְה כִּי שִּׁפְּוָזְה כִּי הִוֹבִית בִּיבִית נְבָּיִים. שִׂפְּוָזְה כִּי הוֹצֹאתִיךְ בִּיּצְּרָיִם בִּוּבִית עְבָּרִים. שִׂפְּוָזְה כִּי הִיבִּית בְּבִירִם. שִּׁפְּוָזְה כִּי הִיבִית בְּבִּירִם. שִּׁפְּוָזְה כִּי הִוֹבִית בְּבִירִם בִּבִּית עְבָּרִים. שִּׁפְּוָזְה כִּי הִיבִיר בְּבִּירִם בִּבִּית עַבְּרִים. שִּׁפְּוָזְה כִּי הִיבְיִם בִּיבִיר בִּבִירְתָה (ס"א מאי היא) דָּא הִיא שִּׁפְּוָזה בִּי בִּירְתָה (ס"א מאי היא) דָּא הִיא שִּׁפְּוָזה בִּי בִּירְרָתָה (ס"א מאי היא) בָּיא הִיא שִּׁפְּוָזה

'As the eyes of a maidservant to the hand of her mistress', the maidservant is the aspect of the forces of the other-side that God killed in Egypt as we read in Exodus 11:5

"וְמֵת כֶּל בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרִיִם מִבְּכוֹר פְּרְעֹה הַיֹּשֵׁב עַל כָּסְאוֹ עַד בְּכוֹר הַשִּׁפְחָה אֲשֶׁר אַחַר הָרֵחָיִם וְלֹל בְּכוֹר בְּהֶמֶה". "and every firstborn son in the land of Egypt will die, from the firstborn of Pharaoh who sits on his throne, to the firstborn of the maidservant behind the handmill, as well as the firstborn of all the cattle."

The force of the 'maidservant' is drawn from the land of Israel that is the 'mistress', Malchut.

Proverbs 30:22

"תַּחַת עבֵד כִּי יִמַלוֹך וַנְבַל כִּי יִשְׁבַּע לְחֵם...

"Under a slave servant when he becomes king, And a fool when he is satisfied with food,"

The 'slave servant' that becomes a king is the aspect of one of the seventy nations that were permitted to govern over Israelites.

It says Exodus 20:2

YHVH took us out of the control of Egypt, where we were slaves to another nation. When the Israelites are under the control of other nations it is the aspect of (Proverbs 30:23) "ושׁפּחָה כִּי תִירְשׁ גְּבַרתָּה", "a maidservant when she displaces her mistress"

כמה שומרי חק בעלי דינים, מקטרגים פָנגד יִשְׂרָאֵל כָּדֵי לְקָטָרֶג עֲלֵיהֶם, וְהַקְּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא עוֹשֵה לְיִשְּׁרָאֵל שָׁמִירָה כָּאַב שרוצה לשמר את בנו מהכל. אמר מָקַטָרְגִים מָזָמַנִים כָּנָגִדְכֵם, הַשְּׁתַּדְּלוּ בַעבודַתִי, וַאָנִי אָשִמר אַתְכֶם מבַחוץ, וָאַתֶם תִּהָיוּ זְמִינִים בָּבַתֵּיהֵם בִּפְנִים וִישֵּׁנִים בָּמְטוֹתֵיכֵם, וַאֲנִי אֵשְׁמֹר אֵתְכֵם מְבַּחוּץ וּסְבֵיב מְטוֹתֵיכֶם.

115. תא וֹזוֹי, בִּסְטַרא דָהֹאִי שַּׁפוֹזה, נפַהִי כבוה 115. בֹא וַרְאַה, מְצֵּד הַשְּׁפְּחָה הַוּוֹ יוֹצָאִים בַּרְדִינִי טְּהִירִיוֹ, בִּוּקְטְרְגִּיוֹ כַלַּבְּבְלַיִיהוּ דְיִשְּׂרַאֶל, וּלְקַטְוֹרְגָּא כּוֹוֹן. וִקּוּדְשָּׂיֹא בִּרִיךְ הוּא עַּבִיד לְהוּ לִישַּׂרָאֶל נְּטִירוּ, כָאַבָּא דְבָעֵי לְנַטְּרֵא לְבַרִיה בִוּן כּכַּא. אָבַור קוּדְשָּׁא בִּרִיך הוּא לִישִּׂרָאֵל, כַּבַוה הַקּרוש בַּרוּך הוּא לִישַׂרָאֵל, בַּמָה ביהטורגיו ובייניו להבלייכו, אשותדלו בפולווני, ואָנֹא אָהֹא נַטִּיר כֹכוּ כֹבר. ואָתוּוֹ תּהווֹן זֹבוינִיוֹ בְּבָתֵיכוֹן בִּיכְּוֹי, וְגַּיִיבֵּוִי בְּעַׂרְסִיכוֹן, וַאֻנָּא אֲהָא נָּטִיּיר קבו קבר, וסוווירגי ערסייכו.

From the side of the 'maidservant' comes out judgment forces against Israel. The Holy One Blessed be He wants to protect us from any harm like a father protects his children. He tells us to connect to him by following the Torah so he can protect us from the 'outside', like forming a wall of protection around us, blocking the negative forces from coming into our homes and during the night beds draw into our from our

#### Lesson:

The Israelites with the Torah are channels of light to the world. Israelites and Jews dominate the world news, even if they are a minority because they are very important for this world and all know it at the subconscious level. The hate against Israelites rises when they go against the ways of the Torah. Some of them 'partner' with the other side with the desire to control the world and inherit the 'mistress'.

We are in the state of exile and under the control of 'Egypt' that represent the seventy nations of the world. We are scattered all over the earth to channel light, to preserve us because if we were all in one place, the other-side would use all his efforts to eradicate us from the world and inherit our 'firstborn' rights.

The first commandment tells us "I am YHVH your God, who brought you out of the land of Egypt, out of the house of slavery, You shall have no other gods before me" and we are told by the sages to remember every day that God took us out of Egypt. No matter how good we feel in life, we are still in darkness and we will see the Light only when YHVH takes us again out of Egypt and at this time it will be forever.

<sup>&</sup>quot;אָנֹכִי יִהוָה אֱלֹהֵיךָ אֲשֵׁר הוֹצֵאתִיךָ מֶאֱרֵץ מִצְרַיִם מִבֵּית עֲבָדִים"

<sup>&</sup>quot;I am YHVH your God, who brought you out of the land of Egypt, out of the house of slavery."

116. וּבֹא וּרְאֵה, בְּשָּׁעָה שָׁאוֹתָם מִינִים רְעִים קְרֵבִים לְפִּתְחוֹ שֶׁל הָאָדָם, זוֹקְפִּים רְעִים קְרֵבִים לְפִּתְחוֹ שֶׁל הָאָדָם, זוֹקְפִּים רֹאשׁ וּמִסְתַּבְּלִים בַּשִּׁם הַקְּדוֹשׁ שָׁנִּרְאֶה בַחוּץ, שָׁהוּא שַׁדִּי, שֶׁמִּתְעַשֵּׁר בְּעַטְרוֹתְיו. שֵׁם זֶה שׁוֹלֵט עַל כַּלְּם, מִמֶּנוּ הֵם פּוֹחֲדִים שִׁם זָה שׁוֹלֵט עַל כַּלְּם, מִמֶּנוּ הֵם פּוֹחֲדִים וּבֹוֹרחים, ולא קרבים לפתח האדם.

וֹעַרִלְּיוֹ, וִכָּא לְּרַבִּיוֹ לְּפָתִוֹא דְּבֵּר נְּשֹׁ, וְכָּא לְּרָבִיוֹ לְפַתִוֹא דְבַּר נִּשֹׁ, וְכָּא לְרָבִיוֹ לְפַתִּוֹא דְבַּר נִּשֹׁ וְּיְנִיוֹ דִּיִּהִי שַׂבִּי, דְּבִּוֹתְעַׂטְּיׁ לַכְּר, דְאִיהוּ שַּׂדִּי, דְּבִּוֹתְעַׂטְּיׁ לַכְּר, דְאִיהוּ שַּׂדִּי, דְּבִּוֹתְעַׂטְּיֹ לְבַר, דְאִיהוּ שַּׂדִּי, דְּבִּוֹתְעַׂטְּיֹ לְבַר, דְאִיהוּ שַּׂדִּי, דְבִּוֹתְעַׂטְּיֹ לְבַר, דְאִיהוּ שַּׂדִי, דְבִּוֹתְעַׂטְּיֹ לְבַר, דְאִיהוּ שַּׂיִבִי, דְּבִּוֹתְעַׂטְּיֹ לְבַר, דְאִיהוּ שַּׁיִבִּיא בְּבַר נִּשֹּׂ.

When negative forces come to the door of the home and see the holy name 'with the great Light that surrounds it, they fear it and run far away from that protected opening.

117. אָמַר לוֹ רַבִּי יִצְחָק, אִם כָּךְ, שֶׁיִּרְשֹׁם הָאָדָם שֵׁם זֶה בְּפָתַח הַבִּיִת וְלֹא יוֹתֵר. לְפָּה בָּל הַפְּרָשָׁה? אָמֵר לוֹ, יָפֶה הוּא, שֶׁהֲרִי שֵׁם זֶה לֹא מִתְעַמֵּר אֶלְּא בְּאוֹתְן שִׁם זֶה לֹא מִתְעַמֵּר אֶלְּא בְּאוֹתְן אוֹתִיוֹת כֻּלְּן, רְשׁוּמוֹת בְּרִשֶׁם הַמֶּלֶךְ, וּבְּשִׁם הַכְּלֶן, רְשׁוּמוֹת בְּרִשֶׁם הַמֶּלֶךְ, מִם זֶה מִתְעַמֵּר בְּעַטְרוֹתְיו, וְיוֹצֵא הַמֶּלֶךְ עִם כְּל מִתְעַמֵּר בְּעַטְרוֹתְיו, וְיוֹצֵא הַמֶּלֶךְ עִם כְּל מִוֹתִיו, כַּלְם רְשׁוּמִים בְּרִשֶׁם הַמֶּלֶךְ, וְאָז מִוֹלוֹתְיו, כַּלְם רְשׁוּמִים בְּרִשֶׁם הַמֶּלֶךְ, וְאָז מִּחֹלֵתִיו, מִמְנֵנוּ וּבוֹרְחִים מְפְנֵיו.

117. אָבַּוּר כֵּיה רָבִּי יִצְּיֹנְזְּקּ, אִי הָכִי, יִרְשׁוֹם בַּר נְּשׁׂ שְׁבָּוּא דָּא בְּפָּתְּוֹזְא דְּבֵיתָא, וְכָּא יַתִּיר, אֲבַוּאי כָּל פַּרְשִׂתָא. אָבַוּר כֵּיה שַׁפִּיר הוּא, דְּהָא שְׂבָוּא דָּא לָא אִתְעַׂטָּר, אֶכָּא בְּאִינוּוֹ אַתְוֹוֹן כֵּלְהוּ, רְשִׂיבִוּיוֹ בְּרְשִׂיבִוּא דְבַוּלְכָּא, וְכַד אַכְתָּב כָּל פַּרְשִׂיתָא, כְּדֵיוֹ שְׂבָוּא דָא בִּוֹתְעַׂטָּר בְּעִנְיִרוּי וְנָפִיק בַּוּלְכָּא בְּכָל שִׁבְּוֹיה, כֵּלְהוּ רְשִׂיבִוּיוֹ בִּרְשִׂיבִוּא דְּבַוּלְכָּא, כְּדֵיוֹ הַנִוֹלִיוֹ בִנִּיִּה, וְעַּרְהָּיוֹ בִּוְקַבְּוּיה.

Rabbi Yitzchak asks if the name שדי is the one that deters the forces of the other-side then it would be enough for a man to write the name on the doorpost and why do we need to have the Torah text of the Shema in the Mezuzah?

He explains that 'U' is Yessod and the Parsha of the Shema that is written on the parchment draws the Light to the name 'UT' and reveals this Light in Malchut. This Light fills the opening and gives the protection of the Mezuzah that scares the negative side from coming in.

118. בּא וּרְאֵה, וְהָיִ״ה שֵׁם קְדוֹשׁ מִלְּמַטְּה לְמַעְלָה, וְעַל זֶה שַׁדִּי נִרְשָׁם מִבּחוּץ בְּנֶגֶד שֵׁם זֶה. וְהָיִ״ה מִבּפְנִים, שַׁדִּ״י מִבּחוּץ, שֵׁיִּדִּיי מִבּחוּץ, שֶׁיִּהְיֶה הָאָדָם שְׁמוּר מִבְּל הַאְדְדִים, מִבְּכְנִים וּמִבָּחוּץ. אָמֵר רַבִּי אַבְּא, כַּמְּה מִבְּנִים וּמִבַּחוּץ. אָמֵר רַבִּי אַבְּא, כַּמְּה חַיָּץלוֹת קְדוֹשִׁים וְמִינִים בְּאוֹתָה שְׁעָה שָׁמַר שֵׁכֹּוֹ, כַּלְם שֵׁמַנִּיח אָדָם מְזוּזָה בַּשַּׁעַר שֶׁלוֹ, כַּלְם מַקְיִזִים וְאוֹמְרִים: (תַהְלִים קִיח) זֶה הַשַּׁעַר לֹה׳ וגוֹי.

118. הַא זְזַזֵּי, וְהָיָה שְּׂבְּוֹא קַהִּישָׂא, בִּוּתַהָּא לְעֵיכְּא.

וְעַל דָּא, שַּׁדִּי אִהְרְשִׁים בִּוּלְבַּר, לְּקְּבְּלֵי שְׂבְּוֹא דָא.

וְהָיִ״הֹ בִּוּלְצֵּוֹ, שַּׁדִּ״י בִּוּלְבַר. לְבֶּוֹהְנֵוֹי נְּטִיר בַּר נְּשׁׂ

נִזְיָּילִין בְּהִישִׁיוֹ בְּוּלְצֵׁאו וּבִּוּלְבַר. אָבַוֹר רְבִּי אַבְּא, כַּבְּוֹה 
זַזְיִּילִין כַּהְישִׁיוֹ זְּבִוּינִּין בְּהַהִיא שַּׂנְעָתְא דְּאָנַוֹז בַּר נְשׁׂ

קִוֹנוֹ הַלְּבַר (תַהְלִים בִּוֹרְנֵיִי וְאַבְּוֹר (תַהְלִים הְּיִחְן וְבִּוֹי וְבִּיֹי (תַהְלִים הְיִחַן) זָה הַשְּׁעַר כַּיִּייִ וְגִּוֹי.

The Mezuzah has two parts from the Torah. First is the Shema Israel from Deuteronomy 6:4-9 and the second is from Deuteronomy 11:13-21. The first word of the second part is 'וְהָנָה' that is the four letters of יהוה YHVH. The יהוה VH to tell us that

the Light of Chokmah that comes from יה YH is revealed from bottom up. For that reason, the name שדי is written on the outside of the rolled parchment to reveal the light of והיה that is inside.

This spiritual 'technology' restricts the Light of Chokmah to reveal its Light from the bottom, Malchut, up.

Rabbi Aba says that when a person fix a Mezuzah on his door the holy armies announce Psalms 118:20 "זֶה הַשַּׁעַר לִיהוָה צַדִּיקִים יָבֹאוּ בוֹ." "This is the gate of YHVH; The righteous will enter through it."

119. אַשְּׁרֵי חֶלְקָם שֶׁל יִשְׂרָאֵל, אָז נוֹדָעִים יִשְׂרָאֵל שֶׁהֵם בְּנֵי הַמֶּלֶךְ הַקְּרוֹשׁ, נוֹדָעִים יִשְׂרָאֵל שֶׁהֵם בְּנֵי הַמֶּלֶךְ הַקְּרוֹשׁ, שֶׁהָרִי כַּלְּם נִרְשְׁמוּ בְמָנוּ. נִרְשְׁמוּ בְּגוּפְם בְּעִטוּפְם לְּרָשֶׁם לְּרָשִׁם בְּעִטוּפְם שֶׁל מִצְוָה, נִרְשְׁמוּ בְרָאשִׁיהֶם בְּבָּתִי שָׁל מִצְוָה, נִרְשְׁמוּ בְרָאשִׁיהֶם בְּנָעֲלִיהֶם בִּרְצוֹעוֹת הַקְּרָשָׁה, נִרְשְׁמוּ בְּנַעֲלִיהָם בְּנַעֵלִי מִצְוָה, נִרְשְׁמוּ בַחוּץ בִּוְרִעָה בְּנַעֲלִי מִצְוָה, נִרְשְׁמוּ בַחוּץ בִּוְרִיעָה בְּקִצִירָה, נִרְשְׁמוּ בְּבָתִיהָם בִּמְוֹנִת הַפֶּתַח. רְשִׁמוּ בְּבָּל שֶׁהֵם בְּנֵי הַמֶּלֶךְ הָעֶלְיוֹן. בְשִׁמוּ בְּבִּי הַמֶּלֶךְ הָעֶלְיוֹן. אשׁׁרִי חלהם.

119. זַּכָּאָה זזוּכְּבִּיהוֹן דִישְּׂרָאֵל, כְּבִיין אִשְּׂהְבּוּוּדְעָוֹ יִשְּׂרָאֵל דְּאִינִּוּן בְּנִּי בַּוּכְּכָּא כַּדִּישָׂא, דְּהָא כַּכְּהוּ אִתְרְשִׁיבוּ בִּנִּיה. אִתְרְשִּׁיבוּ בְּגוּפַיִיהוּ, בְּלְפוּפַיִיהוּ קַּדִישָּׂא. אִתְרְשִּׁיבוּ בִּלְבוּשַׂיִיהוּ, בְּבְתֵּי דִּתְפָיכוּ דְבוּצְּוָה. אִתְרְשִׂיבוּ בְּרִישַׂיִיהוּ, בְּבְתֵּי דִּתְפָיכוּ בִּשְׂבָוּא דְבִוּאַרִיהוֹן. אִתְרְשִׂיבוּ בִּיִסְאנַיִיהוּ, בִּבְּנִסְאנָּא דְּבְוּשִׁא. אִתְרְשִׁיבוּ בִּבְּנִסְאנַיִיהוּ, בִּבְּנִסְאנָּא דְבוּצְּוָה. אִתְרְשִׁיבוּ כְּבַר, בִּזְּרִיעָה בְּנִצִּיהוּ, דְבוּצְּוָה. אִתְרְשִׁיבוּ כְּבַּנִיהוֹן, בִּבְּוֹיוֹה דְּפָתְוֹזִא. בְּכִכְּלְא אִתְרְשִׁיבוּ בְּבְּתִיהוֹן, בִּבְּוֹוֹיְה דְּפְתִּוֹזִא. בְּכִּלְּא רְשִׂיבִוּן דָּאִינוֹן בְּאִנְּוֹהוֹן, בִּבְּוֹוֹיְה דְּפְתִּוֹזִא. בְּכִּלְּא רְשִׂיבִוּן דְּאִינוֹן בְּאִינוֹן בְּאִינוֹן בְּרָיִנִיהוֹן, בִּבְּוֹוֹנְה בְּנִבְּיהוֹן.

The children of Israel are blessed because they are the sons of the Holy King. They carry the impression of his light on their bodies with the circumcision, on their clothes when wearing the Tallit and Tefillin and all the precepts we do with our hands and body. We connect to the Holy King also in our homes with the Mezuzah on the doors. We have the opportunity to receive the Light from the King with almost everything we do.

120. עַד שֶׁהָיוּ הוֹלְכִים אָמַר רַבִּי אַבָּא,
מַה זֶּה שֶׁבְּתוּב (ירמיה ב) אֹתִי עָזְבוּ מְקוֹר
מַיִם חַיִּים לַחְצֹב לְהֶם בֹּארוֹת וְגוֹ׳? אֹתִי
עָזְבוּ – זֶהוּ מִי שֶׁמְשַׁקֵּר בְּאוֹת הָרשֶׁם
הַקְּדוֹשׁ. וּבַשֶּה מְשַׁקֵר בּוֹ? שֶׁמַּכְנִיסוֹ
הַקְדוֹשׁ. וּבַשֶּה מְשַׁקֵר בּוֹ? שֶׁבָּכְנִיסוֹ
בְּחְשׁוּת אַחֶרָת, כְּמוֹ שֻׁנָּאֲמַר (מלאכי בְּחֹוֹת אַתָּלְב בַּת אֵל נֵכָר, שֶׁנְּקְרָאת בֹּארוֹת נִשְׁבָּרִים. שֵׁהְרִי עַמִּים עוֹבְדֵי עוֹבְדֵי כוֹכבִים וּמזּלוֹת נקראוּ בּוֹרוֹת נשׁבּרים.

120. עַּד דַּיְבָּווֹ אָזְּכֵיּ, אָבַּוֹר רַבִּי אַבָּא, בַּוֹאי דְּכְתִּיבׁ, (ירמיה ב) אוֹתִי עָוְּבוֹ בְּיְקּוֹר בַּוִים זוֹיִים לַוְזְצוֹב לָבֶם בֹארוֹת וְגוֹי. אוֹתִי עָוְבוֹ, דְא הוּא בַּוֹאוֹ לַיְזְצוֹב לָבֶם בֹארוֹת וְגוֹי. אוֹתִי עָוְבוּ, דְא הוּא בִּוּאוֹ דְּבְיִשׁבָּר בְּאָת רְשִׂיבָּוֹא לַדְּישִׁא. וּבְּבְּוֹה בְּוֹשַׂבֵּר בְּיִשׁיִּכּוֹ לִיה בְּרְשֹׂיִתָא אַזְוֹרָא, כְּבָּוֹה רְאַהְּ בִּיה. דְעָיִיל כֵּיה בִּרְשׂיִּתָא אַזְוֹרָא, כְּבָּוֹה רְאַהְּ אָבִיר (ירמיה אָבוֹר (מלאכי ב) וּבְעַל בַּת אֵל גַּכְר, דְּאִקְּרִי (ירמיה בּ) בּוֹרוֹת נִּשְּׂבְּרִים. דְּהָא עַבְּיוֹן עוֹבְּדִי עֻבוֹדַת בּוֹלֵת אָקְרִים וּבְוַיַּכוֹת אָבָרִים. בּוֹרוֹת נִּשְׂבַּרִים.

Jeremiah 3:13 "כִּי שְׁתַּיִם רָעוֹת עָשָׂה עַמִּי אֹתִי עָזְבוּ מְקוֹר מַיִם חַיִּים לַחְצֹב לָהֶם בּאֹרוֹת בּאֹרֹת נִשְׁבָּרִים." (13 for my people have committed two evils: they have forsaken." אֲשֶׁר לֹא יָכָלוּ הַמָּיִם

me, the fountain of living waters, and hewed out cisterns for themselves, broken cisterns that can hold no water."

Those who leave the source of the 'living water' that is the aspect of true and pure Light, have broken vessels that cannot hold the light.

#### Lesson;

'Life' comes from about, upper three Sefirot. There is an earning process that is not always easy. We need to climb up to draw the light of life and sustenance, living water. It's easier to look for immediate and close solutions on the level of Malchut that require fewer efforts. The only problem is that Malchut has the aspect of a 'well' without water. The Torah and the study of it from the Zohar is a well of living water.

121. ושל ישראל נקראת באר מקור מַיִם חַיִּים, זוֹ הַרְשׁוֹת הַקְּדוֹשָׁה, הַאֱמוֹנַה הַקָּדוֹשָׁה, וְנָקָרָאת בָּאֵר נוֹבַעַת, שַׁמַיִם צלולים יוצאים ונוולים ממנו, כמו שׁנֵאֱמֶר (שיר ד) וְנֹזְלִים מְז לְבַנוֹזְ. (משלי ה) ונוזלים מתוך בארך. וכתוב (שיר ד) מעין גנים באר מים חיים. הצד האחר נקרא בארת נשברים אשר לא יכלו המים. (מַהוּ? אַלָּא הַהוּא וְכוּ').

121 ודישראל, אקרי באר בוקור בנים זזיים, דא רשותא קדישא, בוהיבונותא קדישא. ואָקרי באָר בַּבּוּעֵי רָבַנִייוֹ צִּלִיכַוֹּ, נַפַּקּיוֹ וְגַוֹּלִיוֹ בִנְבָּה, כְּבַּוֹה רְאַתִּ אָבֵּיר (שיר השירים ד) וַנוֹוֹלָלִים בַּוֹן כְּבֹנוֹוֹן. (משלי ה) וְגוֹוֹלֶכִים בִּתּוֹךְ בְּאֲרֶךְ. וּכְתִיבֹ (שיר השירים ד) בַּעַיוֹ גַּנִים בָאָר בַיִים זוֹיִים. סְטַרָא אָזוַרָא אָקֹרִי בורות נִשִּׁבַרִים. אֲשֵׂר כֹא יָכִיכוּ הַבָּוּיִם. (ס"א מהו, ∙('אלא ההוא וכו

#### Songs 4:15

"מַעיַן גַּנִּים בָּאֵר מַיִם חַיִּים וְנֹזְלִים מְן לְבָנוֹן."

"A garden spring, A well of living water, And streams flowing from Lebanon." Israel is Malchut and is called 'well, source of living water'. It's under the governess of the Holy. Pure water comes out of the well, flowing from 'Lebanon' that is the Holy Temple. The wells of the other-side are called broken wells because they can't hold water.

לכל מקום ומקום, כמו שבארנו, עד שׁממלֹא (שֻמַגִּיעַ) אוֹתוֹ מקום בגו, שנקרא באר מים חיים. ומשם נזונים עליונים ותחתונים (עוֹלְמוֹת תַּחְתוֹנִים), במו שנאמר (בראשית ב) ומשם יפרד.

122. הָא וְזְזֵּיֹי, נַּהְרָא דְּנָגִּידֹ וְנָּפִיקֹ, אֲשִׁבֵּי לְכָל 122. בֹא וְרָאֵה, נָהָר שֶׁשׁוֹפֵע וִיוֹצֵא נְּיִנְהָ לְכָל הַגָּן (וּמַרְוָה לְכָל הַנָּן) וּמַרְוָה לְכָל הַנָּן (וּמַרְוָה לְכָל הַנָּן) וּמַרְוָה לְכָל הַנָּן (וּמַרְוָה לְכָל הַנָּן) וּמַרְוָה לְּכָל הַנָּן (וּמַרְוָה לְכָל הַנָּן) וּמַרְוָה לְּכָל הַנָּן כבוה דאוקיבונא, עד דבוכי (נ"א דמטי) כההוא אתר בּגַנֹתַא, דַאָּהָרֵי בָאֵר בַוֹיִם וֹזַיִּים. וּבִּוּתַבַּוֹן אָתוֹנוּ עלמין תתאין) **⊂ב**וה וְתַתַּאִיוֹ, (נ"א ロダコ אבור (בראשית ב) ובושם יפרד.

Genesis 2:10 "ונָהַרּ יֹצֵא מֵעֶדן להַשָּׁקוֹת אָת הַגָּן וּמִשָּׁם יַפַּרֶד וֹהַיָּה לֹאַרבַּעָה רָאשִׁים." "A river flowed out of Eden to water the garden, and there it divided and became four rivers"

The river flows from Eden that is Binah exits from Yessod and water the Garden that is Malchut. When it fills the Garden with its water, Malchut is called 'well of living water'.

Then 'it divided and became four rivers' to nourish the upper and lower worlds.

123. וְכָל אוֹתָם צְדְדִים שֶׁל צֵד שְׂמֹאל לֹא מֵשְׁקִים מֵאוֹתָהּ נְבִיעַת הַמַּיִם הַנּוֹבְעִים, מִשְּׁקִים מֵאוֹתָהּ נְבִיעַת הַמַּיִם הַנּוֹבְעִים, מִשְּׁוֹם שֶׁהֵם מִצֵּד שְׁאָר הָעַמִּים, וְנִקְרְאוּ בּארֹת נִשְׁבָּרִים. וּמִי שֶׁמְשַׁקֵּר בַּשִׁם (בָּרשָׁם) הַקְּדוֹשׁ בְּאוֹתוֹ צֵד, נִדְבָּק בְּצֹשׁם (בָּרשָׁם) הַקְּדוֹשׁ בְּאוֹתוֹ צֵד, נִדְבָּק בְּבֹארֹת נִשְּׁבְּרִים אֲשֶׁר לֹא יָכְלוּ הַמְּיִם, וְלֹא נִכְנָסִים לְשְׁם. וְאוֹתוֹ שֶׁזוֹכָה לִשְׁמֹר אוֹתוֹ, זוֹכָה לְהְיוֹת מֵשְׁקָה מֵאוֹתוֹ מַבּוּעַ שְׁלָם הַבָּא, שִׁלֹלְם הַבָּא, שִׁלִינְה בְּעוֹלְם הַבָּא, עַלְיוֹנְה בְּעוֹלְם הַבָּא. עַל יָה בְּעוֹלְם הַבָּא. עַל יָה בְּעוֹלְם הַבָּא. עַל יָה בְּתוֹב, (ישעיה נח) וְהָיִיתָ בְּנֵן רָוֶה וּכְמוֹצְא מִים אשׁר לֹא יכזבוּ מימיו.

123. וְכָל אִינוֹן סְטְּרִין דְּסְטָּר שְׂבָּוֹאלָא, לָא
בּוֹשְׂתַּקְיָין בֵּוֹבַהוּא נְּבִיעוֹ דְּבַוֹיִן נְּבִיעִׂין, בְּגִּין דְּאִינוֹן
בִּוֹשְׂתַּקְיָין בֵּוֹבַהוּא נְּבִיעוֹ דְבַוֹיִן נְּבִיעִׂין, בְּגִּין דְּאִינוֹן
בִּוֹשְׁרָר דִשְּׁבְּר עַבְּשְׂבָר בִּשְּׂבְוֹא (נ"א ברשימא) לַּדִּישְׂא בְּהַהוּא
וּבִּוֹאן דִּבְּוֹשַׂהָר בִּשְּׂבְוֹא (נ"א ברשימא) לַדִּישְׂא בְּהַהוּא
סִטְּרָא, אִתְּדְבַּק בְּבוֹרוֹת נִשְּׂבְּרִים אֲשֶׁר לֹא יָכִילוּ
הַבְּיוֹם, וְלָא עַיִּיכֵי לְתַבְּוֹן. וְהַהוּא דְּיָבְי לְנִילְּא כִיה,
הַבְּיוֹם, וְלָא עַיִּיכֵי לְתַבְּוֹן. וְהַהוּא דְּיָבְי לְנִילְא עַיִּיכֵּי לְּתַבְּיוֹל הַהוּא בְּיִבְי דְאִתְּבְּוֹכֵּי הַבְּוֹלְא בְּעִלְהַא
בְּיִבוֹן בְּעִלְבְיִא דְּאָתֵי, וְוָבֵי דְאִתְבְּוֹכֵּי הַהוּא בְּאֵר
עִּלְבְיא דְּאָתִי, וְוָבִי דְאִתְבְּוֹל הַהוּא בְּאָר
עִלְבְּא בְּרְכָאוֹ לְעִילְא וְתַהָּא. וַבְּיֹבְי הִיוֹן בְּיִלְי בְּיִבְי בְּיִבְּיֹ בְּיִבְיֹי בְּרְבְּאוֹ וְתָבְּא בִּרְכָאוֹ לְעֵילְא וְתַהָּא. וַבְּיֹלְ בְּיִא בְרְכָאוֹ לְעִילְא וְתַהָּא. וַבְּלְבְיִא בְּרְכָאוֹ לְנִילְא וְתַהָּא. וַבְּיִבְּי בְּיוֹב וּוֹלְנִית בְּבָּוֹ בְיוֹה וּכְבוֹנִיי, עַלְּ בְּיִבְּיוֹ בְּבְּיִתְי, עַבְּיֹב בְּיִים בְּיוֹבְי בְּיִבְיּי בְּיוֹבְיוֹ בְּנִיתְ בְּבָּיִי א בִּרְבָאוֹ לְבִיּא בִּרְבָאוֹ לְבִיּא בְּרְבָאוֹ וְתָהָא. וַבְּיִבְּא בַּרְכָאוֹ לְעִילְבְיא בְּרְבָאוֹ בְּיִבְיוֹ בְּבְּיִית וְבְּבִיית וְבְּבִּיוֹ בְּיִיתְ בְּבָּוֹ בְיוֹר וּכְבִוּיבׁי בְּיִבּוֹיוֹי, עִּיבּיוֹ בּיוֹים בּיוֹים בּיוֹים בּיוֹים בּיוֹים בּיוֹים בּיוֹבוּיוֹי.

Those on the Left side don't get water from the flow of living water because they are from the side of other nations that are called 'broken wells'.

A man that protects his aspect of Yesod, which is the reproductive organ from connecting to other-nations that are broken wells, merits to have the supernal well to be filled and continue blessings above and below. It says about him;

Isaiah 58:11 "וְהָיִתָּ כְּגַן רָוֶה וּכְמוֹצָא מַיִם אֲשֶׁר לֹּא יְכַזְבוּ מֵימִיו" "and you shall be like a watered garden, like a spring of water, whose waters do not fail."

#### Lesson;

The Light of the Endless is like a river that flows water to this world and provides life and sustenance energy. If we connect this light to the proper vessel we are blessed and benefit from it. If the 'water' goes into 'broken vessel' then the outcome is a loss of light that turns into judgments.

One of the important precepts in the Torah is 'בל תשחית' 'don't spoil or waste'. The Light is always pure when it comes down to us through the channel of Yessod and the vessel that it goes into determines how this Light is manifested. If it is wasted or spoiled, it stops blessings from coming to us.

Sex should be a proper connection between a man and a woman. If the vessel is impure then the Light that is drawn is wasted and brings judgments. It's the same with all the 'blessings' that we receive. We should not waste our money on things that have no positive use or outcome. We should not waste food and not even words without proper use/vessel.

124. אוֹי לְמִי שֶׁמְּשַׁמֵּר בְּרשָׁם הַקְּדוֹשׁ, שְׁהַבִּרי מְשַׁמֵּר בְּשֵׁם הָעֶלְיוֹן, וְלֹא עוֹד, שֶׁהְבִרי מְשַׁמֵּר בְּשֵׁם הָעֶלְיוֹן, וְלֹא עוֹד, אֶלְּא שָׁגוֹרֵם לַבְּאֵר הַזּאֹת שֻׁלֹא תִתְבְּרֵךְ, וְקוֹרְאִים עֻלְיוֹ (דברים כב) כִּי הוֹצִיא שֵׁם רְע עַל בְּתוּלַת יִשְׂרְאֵל בְּתוּלַת יִשְׂרְאֵל בְּתוּלַת יִשְׂרְאֵל בְּתוּלַת יִשְׂרְאֵל בְּתוּלַת יִבְּיִרִם עַל אִשְׁתוֹן בִּמְקוֹמוֹ, מִי שֶׁשְׁם עֲלִילוֹת דְּבָרִים עַל אִשְׁתוֹ בְּמְקוֹמוֹ, מִי הָרִאשׁוֹנָה וּמוֹצִיא עָלֶיהָ שֵׁם רַע – בְּמוֹ שֶׁהוֹצִיא לְמַעְלָה, שֶׁבֶּתוּב כִּי הוֹצִיא שֵׁם רַע על בּתוּלת ישׂראל סתם.

124. ווי לְבַוּאוֹ דְּבְּוְשַׂהֵּר בִּרְשִׂיבָוּא קַּדִישְׂא, דְּהָא בְּיִשְׂהָר (דף רס"ו ע"ב) בִּשְּׂבָוּא עִׂכְּאָה. וְלֹא עוֹד, בְּישַׂהֵּר (דף רס"ו ע"ב) בִּשְּׂבְוּא עִׂכְּאָה. וְלֹא עוֹד, אֶכְּא דְּגָּרִים לְהַאִי בְּאֵר דְּלָא אִתְבְּרְכָא, וְקָרֵינְּוֹ עֻׁלֵל בְּתוּלַת יִשְּׂרָאֵל דַיִּיִקְא. וְאוֹקְבֵּייה רִבִּי שִׂבְּיעוֹן בְּאַתְּרִיה, בִוּאוֹ דְשִׁנִיי תִּסְקוֹפֵי בִּילִין עַל שִׁלְּבִייה קַּדְבִייתָא, וְאַפִּיק עֲּלָה שׁוֹם בִּישֹׂ, כְּבְיה אִנְּתְּתֵיה כַּוְדְבִיתְא, וְאַפִּיק עֲלָה שׁוֹם בִּישֹׂ, כְּבְּה דְּבְתִּיל לְעֵיכָּא, דְּכְתִּיב כִּי הוֹצִיא שֵּם רָע עַל בּתוּלת ישׂראל סתם.

Woe to those who lie with the Holy mark, which is Yessod. He lies to the Holy name and blocks the blessings from coming to Malchut. This person is treated as if he spoke evil speech on the virgin of Israel that is Malchut.

Malchut is called the Virgin of Israel because without the Light she goes back to 'virginity' that is a vessel without the experience of Light. Rabbi Shimon teaches that if a person speaks negatively about his first wife is like he brings out negative from above to the Virgin of Israel that is Malchut.

125. וְהָלַךְ זֶה, כְּמוֹ זֶה שֶׁאָמֵר רַבִּי חִיָּיא אָמֵר רַבִּי יוֹסֵי, בְּתוּלָה יְרְשָׁה שֶׁבַע בְּרְכוֹת, שֶׁמִּרְבָּרֶכֶת בְּשֶׁבַע, מִשׁוּם שֶׁבְּתוּלַת יִשְׂרָאֵל יְרְשָׁה שֶׁבַע בְּרְכוֹת, וְעַל זֶה נִקְרֵאת בַּת שֶׁבַע. 125. וְאַוְּלָא הָא, כִּי הָא דְּאָבֵור רְבִּי זִזְיִיא אָבַוּר רְבִּי יוֹסִי, בְּתוּלָה יָרְתָא שֶּׂבַע בְּרְכוֹת, דְאִתְבְּרְכָא בְּשֶּׂבַע, בְּגִּין דְּבְתּוּלַת יִשְׂרָאֵל יָרְתָא שֶׁבַע בּרְכָן, וְעַל דָא אִתְּקְרֵי בַּת שֶּׂבַע.

Rabbi Chiya quotes Rabbi Yossi, saying that a virgin inherits seven blessings from the seven sefirot that deliver light to Malchut and for that reason she is called 'בת שבע' 'Bat Sheva', that means daughter of Seven'.

126. וְאִשָּׁה אַחֶרת, מִי הַבְּרְכוֹת שֶׁלְּהֹ? בְּרְכֵּוֹת שֶׁלָּהִ? בְּרְכַּת בַּעֵז וְרוּת, בְּמוֹ שֶׁנֶּאֶמַר (רות בְּרְכַּת בַּעִז וְרוּת, בְּמוֹ שֻׁנֶּאֶמַר וְהַזְּקֵנִים ד) וַיֹּאמְרוּ בְּל הָעָם אֲשֶׁר בַּשַּׁעַר וְהַזְּקֵנִים עִדִים יִתֵּן ה' אֶת וְגוֹ'. שֶׁוַּדִּאי בְּתוּלְה מִרְבְּרֶכֶת בְּשֶׁבַע, וְלֹא אִשְׁה אַחֶרֶת בְּסוֹד זָה. בֵּיוֹן שֶׁהִגִּיעוּ לְשְׁדָה אֶחָד, רְאוּ אִילְנוֹת וְיִשְׁבוּ תַחְתֵּיהֶם. אָמֵר רַבִּי אַבָּא, הֲרִי צחוּת שׁל דברי תוֹרה. נשׁב.

126. וְאִנְּתְּתָא אַוְזָרָא, כַּוּאוֹ בְּרְכָאוֹ דִיכְּה. בִּרְכָתָא דְּבִוּלֵי וְרוּת, כְּבָּוֹה דְאַתְּ אָבֵּוֹר, (רות ד) וַיֹּאבְּוֹרוּ כָּל דְּבֹּיִלְּה אֲבִּוֹר, (רות ד) וַיֹּאבְּוֹרוּ כָּל דְּבִּילִם אֲשֶׁר בַּשַּׁעַר וְהַוְּבְּלִים עַדִּים יִתֵּן יְיָי, אֶת וְגוֹי, דְּנִבְּי בְּרָכָא, וְכָּא אִתְּנְא אֲוֹוְרָא דְּבִּוֹכֵי בְּוֹזָכָּל ווֹד, ווָבוּוּ אִילְנִיוֹ, בְּרָבִי בְּוֹזָכָל ווֹד, ווָבוּוּ אִילְנִיוֹ, בְּרָבוֹי בְּוֹזָכָל ווֹד, ווָבוּוּ אִילְנִיוֹ, בְּרָבוֹי בְּוֹזָכָל ווֹד, ווְבוּי אִילְנִיין, יְנְבוּי בִּיוֹן דְּבָּיטוֹּ בַּוְזַבְּל וְדִי בְּבִילוּ בְּיִבְי בְּרָבְי אַבְּא, הָא צְּוֹווּתָא דְּבִּוּכֵי דְּאַרְיִיתָא. נְּתִיב. דְּבִיי בְּאוֹרִית בְּיִבְּי בְּרִבְי בְּבִּיים בּיִוֹן בְּיִבְיּת בִּי בְּבִּיים בּוֹנִים בּוֹיִילְ בִּיים בּיִוֹן בְּיִבְיּים בּיִין בְּיִבְייִם בּיִין בְּיִבְיים בּיִין בְּיִבְּיִים בּיִין בְּיִבְּיִים בּיִין בְּיִבְיִים בּיִין בְּיִבְיִים בּיוֹים יִבִּין בְּיִים בּיִין בְּיִים בּיִין בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִיבְים בּיִוֹן בְּיִבְּים בִּיִּים בְּיִוֹנְים בּיִּבִיי בְּיִוֹים בּיִבּיים בּיִּבְיים בּיִּבִיים בּיִוּבְיּים בּיִין בְּיבִיים בּיוֹים בְּבִיים בְּיוֹים בּיִין בְּיבִים בְּיִים בּיִין בְּיִבְים בּיִין בְּיִים בּיִּבְיים בְּיִים בְּשִּיבִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בִּיוֹים בְּיִבְיים בְּיִים בְּיִּבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בִּיוֹים בִּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בִּיוֹים בִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בִּיוֹים בִּיוֹים בְּיִים בִּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בִּיבְיוֹים בְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיי

The Zohar asks where would the blessings come for a woman that was a widow or divorced, and answers that the blessings would come from the same place that Boaz and Ruth received it when they got married.

Ruth 4:11 " נְיֹאמָרוּ כָּל הָעָם אֱשֶׁר בַּשַּׁעַר וְהַזְּקָנִים עָדִים יְתֶּן יָהוָה אֶת הָאִשָּׁה הַבָּאָה אֵל בֵּיתֶךְ כְּרֶחֵל יוכלאָה אַשֶּׁר בָּנוּ שָׁתֵּיהַם אָת בֵּית יִשְׂרָאַל וַעֲשָׂה חַיָּל בַּאָפַרְתָה וּקְרָא שֵׁם בַּבֵית לְחֵם "All the people" "וכלאָה אַשֶּׁר בָּנוּ שָׁתֵּיהַם אָת בֵּית יִשְׂרָאַל וַעֲשָׂה חַיָּל בַּאָפַרְתָה וּקְרָא שֵׁם בְּבֵית לְחֵם who were in the court, and the elders, said, "We are witnesses. May YHVH make the woman who is coming into your home like Rachel and Leah, both of whom built the house of Israel; and may you achieve wealth in Ephrathah and become famous in Bethlehem."

Rachel and Leah were the wives of Jacob, who is Israel. From him came the 12 tribes of Israel. Ruth was blessed to be like Rachel and Leah and build 'the house of Israel'. The blessing of the people and the elders to Ruth and Boaz brought about the house of King David that is Malchut and the root of the kingdom of Mashiach.

#### Lesson:

The Sefira of Yessod is where the Life force flows into this world. It should be treated as sacred because it's the energy that builds the 'house', which is the vessel that holds

As we learned before, the point of Yessod in our bodies should always be in a pure state.

We connect to Yessod and draw light with our prayers, studies and giving Tzedakah. We just entered the month of Elul that is the aspect of Yessod (The sixth month from Nissan). The gate is open this month and the Light flows easily into the world. This access to the Light of Yessod supports our connection and help us purify ourselves. Beginning with Rosh Chodesh we work to cleanse ourselves in preparation for the judgment day on Rosh Hashanah that is when we are judged and receive a new life for the coming year.

הַהוֹא יָתַקָע בְּשׁוֹפֶר גַּדוֹל וּבָאוּ הַאֹבְדִים בארץ אשור והנדחים בארץ מצרים וגו'. וָהָיָה בַּיוֹם הַהוֹא, מָה זֶה בַּיוֹם הַהוֹא? אֵלֵא שַׁנָאֲמֶר (זכריה יד) וְהַיָה יוֹם אֲחַד הוֹא יַּוַדַע לַה׳. עוֹד בַּיוֹם הַהוּא, כּמוֹ שֶׁנֶּאֱמֵר (יחזקאל לח) בִּיוֹם בֹּא גוֹג עַל

127. פַּתַח וָאָמַר, (ישעיה כז) וָהַיָּה בַּיּוֹם הַהוֹא 127. פַּתַח וָאָמַר, (ישעיה כז) וָהָיָה בַּיּוֹם יתָקַע בשופר גָּדוֹל ובָאוּ הָאוֹבְדִים בְּאָרֵץ אֲשׂוּר וָהַנְּרַוֹזִים בְּאָרֶץ בִּצְּרַיִם וְגוֹי. וְהַיָּה בִּיוֹם הַהוּא, בַּיאוֹ בַּיוֹם הַהוֹא. אֶכָּא הַהוּא יוֹבָוּא דְאִתְיְדֵעׁ אוֹתוֹ יוֹם הַיָּדוּעַ לַקְּדוֹשׁ–בָּרוּף–הוּא, כְּמוֹ לְקוֹרְשָּׂא בְּרִירְ הוּא כְּבֵוֹה דְאָתְּ אֲבֵוֹר (זכריה יד) וְהָנֶה יוֹם אֲנָוֹד הוּא יְנָדֵעٌ כַיְנִיֵּ׳. תוּ, בַּיוֹם הַהוּא, כַבוה דאה אבור (יחזקאל לח) ביום בא גוג עלכ אדמת ישראל.

#### Isaiah 27:13

<sup>ָ</sup>וֹהָיָה בִּיּוֹם הַהוֹא יִתָּקע בְּשׁוֹפֶר גָּדוֹל וּבָאוּ הָאבְדִים בָּאֶרֵץ אֲשׁוּר וְהַנָּדְּחִים בָּאֶרֵץ מְצָרַיִם וְהָשְׁתַּחוּוּ לִיהוָה בְּהַר הַקְּדֵשׁ " בִּירוּשַׁלַם."

"It will come about also in that day that a great Shofar will be blown, and those who were lost in the land of Assyria and who were scattered in the land of Egypt will come and worship YHVH in the holy mountain at Jerusalem."

'In that day' is a day that is known to the Holy One Blessed be He as it is written; Zecharia 14:7

"וָהָיָה יוֹם אֶחָד הוּא יָוַדַע לַיהוָה לֹא יוֹם וַלֹא לַיִלָה וְהַיַּה לְעֵת עֶרֶב יָהְיֵה אוֹר."

"For it will be a unique day which is known to YHVH, neither day nor night, but it will come about that at evening time there will be light."

And also 'on that day' in Ezekiel 38:18

"וָהָיָה בַּיוֹם הַהוּא בִּיוֹם בּוֹא גוֹג עַל אַדְמַת יִשְׂרָאֵל נָאֻם אֲדֹנָי יִהוָה תַּעֲלֶה חֲמָתִי בָּאַפִּי."

"It will come about on that day when Gog comes against the land of Israel," declares YHVH GOD, "that My fury will mount up in My anger."

הַעַלִיוֹן שַׁבּוֹ יוֹצָאֵים הַעַבַדִים לַחֵרוּת הַמִיד, וְזָהוּ הַיּוֹבֵל, שָׁהַיּוֹבֵל עֵלְיוֹן וְגַדוֹל העולמות מתעוררים בו, וההוא נקרא

128. יָהָקַע בְּשׁוֹפַר גָּדוֹכל. בַוֹה כָּן בֵּיה, אִי הוּא רַב 128. יִהָקַע בְּשׁוֹפָר גָּדוֹל. מַה לְנוּ בּוֹ אִם אוֹ זְעַיר. אֶכָּא הַהוֹא שׁוֹפַר עִנְלָאָה, דִבֹיה נָפַקּיוֹ הוּא נְּדוֹל אוֹ קְטָן? אֶלָא אותוֹ הַשׁוֹפָר עַבריוֹ לְנֵזִירוּ הַדִיר, וְהַאִי אִיהוּ יוֹבְלַא, דִיוֹבְלַא עָּפָּעָה וַרַבְּרְבָּא הוּא. וְכַד הַאִּי אִהְעַר, כָּל זוֹירוּ הוּא. וּכִשְׁיָּה מִתְעוֹרֵר, כָּל הַחֵרוּת שֶׁל דְעָבְלְבִוּיוֹ בִוּתעָרִיוֹ בֵּיה, וְהַהוּא אָהָרֵי שׁוֹפַר גָּדוֹכ<sup>ּו</sup>.

The verse tells about 'a great Shofar will be blown' and the Zohar asks what do we care if it's big or small and answers that 'a great Shofar' means a supernal Shofar that is blown in the year of the jubilee, announcing the release of the slaves to freedom. The Jubilee is the 50th year in a cycle of 7 x7 sabbaticals. It connects us to Binah that is the aspect of freedom. When the 50th gate of Binah is open, a 'Great Shofar' is blown and the lower worlds are set free.

.129 ובאו האבדים בארץ אשור. האבודים צריד היה לו לכתבו, או הַנָּאַבַרִים. מָה זָה הַאבִרִים? הַאוֹבַרִים ממש, משום שהם בארץ אחרת, ומי ששרוי בארץ אחרת יונק מרשות אחרת, וּכָאַלוּ לֹא שַׁרוּי בַּאֱמוּנָה, מְשׁוּם כַּךְ נַקַראָים אוֹבָדִים. הָם אוֹבָדִים בְּכַל הַצְּדַדִים, שַׁכַּאשׁר יִשְׂרָאֵל שַׁרוּיִים בַּאַרִץ הַקְּרוֹשָׁה, הָם צַּדִּיקִים, צַדִּיקִים תַּמִיד בכל, צדיקים למעלה ולמטה.

129 ובאו האובדים בארץ אשור. האבודים האוברים ממש, בגין דאינון בארעא אוורא, ובַאן דשַארי באַרעא אַזוַרא, יַנִּיק בורשותא אַזוֹרָא וּכִאָכּוֹ כָּא שַּׂרִיָא בִּבִּוֹהֵיבִוֹנוּתָא, בִּגִּיוֹ כָּךְ אובדים אַקרוּן. אובדים אִינוּוֹ בַּכָּל סִטְּרִיּן, דְּכַד יִשִּׂרָאֵל שַׂרִיָּיוֹ בִּאַרְעָֹא קַדִּישָׂא, וַּכָּאִיןֹ, וַבָּאִיןֹ תַּדִיר בָּכִכֶּלֹא, זָּכָאוֹ לְעֵיכֵּלֹא וְתַתָּא.

The 'lost in the land of Assyria' (Isaiah 27:13) are those who were in other lands, drawing nourishment from the other-side, not from the pure system. They are called 'lost' because they lost faith and the connection to the pure system.

When in the Holy Land, the Light of Zeir Anpin nourishes the people and when they are outside of the Land, they lose that light.

## Lesson:

Freedom is a state when we enjoy the Light without limitations. It happens when the gate to the light of Binah is opened. The Torah tells us that the jubilee year is sanctified because it represents the 50th gate, and we should release all slaves and return leased lands to their owners.

'The Day' that is referred to in the above verses is the day that symbolizes the Final Redemption when all of us as slaves in this world, would be freed from dependency on fruits of this world and receive a constant flow of nourishment and from

Isaiah בָּיוֹם הַהוּא יִתָּקַע בָּשׁוֹפָר גָּדוֹל וּבָאוּ הָאֹבָדִים בָּאֶרֶץ אַשׁוּר וְהַנְּדָּחִים בָּאֶרֶץ מִצְרָיִם " Isaiah 27:13 יוֹהְשָׁתַּחֵוּ לֵיהוָה בָּהַר הַקְּדֵשׁ בִּירוּשָׁלָם." "It will come about also in that day that a great Shofar will be blown, and those who were lost in the land of Assyria and who were scattered in the land of Egypt will come and worship YHVH in the holy mountain at Jerusalem."

When the Great Shofar is blown all 'lost' people would realize that the source of Life is from Binah and its outlet is the Holy Temple in Jerusalem.

Away from the Zohar and Torah studies is a state of 'lost' in other nations, where there is no direct connection to the Light.

אוֹבְדִים. מְנַיִן לַנוּ? כְּנָסֵת יִשְׂרָאֵל, שַׁבַּתוֹב (ירמיה ט) עַל מָה אַבְדָה הַאַרִץ. שֶׁבָּתוֹב (ישעיה נז) הַצְּדִיק אֲבָד. לֹא כַתוֹב אָבוּד אוֹ נָאַבָד, אַלָּא אַבָד, וַהַרִי פַּרְשׁוּהַ.

130. דַבַר אַווֶר וּבַאוּ הַאוֹבְדִים, בַּוֹאוֹ אִינוֹוֹ. אָכֵּיוֹ 130. דַבַר אַחֵר וּבָאוּ הַאבִדִים, מִי הַם? אַנּלָרְאִים נְּכֶּנֶּטֶת יִשְּׂרָאֵל. הַאָּלָרוּן אוּבִוּיִם. כֹּוֹנֶכֶן. אֵלוּ הַצַּבִּיק וְּכְּנֶּטֶת יִשְּׂרָאֵל שֶׁנִּקְרַאִים בְּנַבֶּת יִשְּׂרָאֱלֹ, דְּכָתִּיבֹ, (ירמיה ט) עַּלֹל בַּוֹה אֶבְדָה הַאָּרֵץֹּ, אֲבוּנְדָה אַוֹ נֵּאֲבֶּנֶדָת כָּא פְּתִיבֹּ, אֶפְּא אָבְּדָה לֹא כָתוּב אֲבוּדָה אוֹ נָאֲבֶנֶדת, אֶלְּא אָבְדָה הָאָרֶץ, דָּא בָנֵּסֶת יִשִּׂרָאֱכֹּ, צַּדִּיקּ, דְּכְתִּיבֹ, (ישעיה הַאַרִץ, זוֹ בְּנַסֵת יִשְׂרָאֵכֹּ, צַּדִּיקּ, נו) הַצַּׂרִילָ אָבָר, אָבוּר אוֹ גַּאֲבַר לַא כָתִיב, אֶלַא אַבֶּר, וָהַא אוֹקְבוּה.

The Zohar brings another explanation to Isaiah 27:13. 'those who were lost... will come and worship YHVH 'are the righteous that is Yessod and the congregation of Israel that is Malchut. They are called 'lost' as we read in Isaiah 57:1

And about Malchut in Jeremiah 9:11

<sup>&</sup>quot;הַצַּדִּיק אָבָד וָאָין אִישׁ שָׂם עַל לֶב וָאַנִשִׁי חֶסֶד נָאֶסָפִים בָּאָין מֶבִין כִּי מִפְּנֵי הַרָעָה נֵאֶסַף הַצַּדִּיק"

<sup>&</sup>quot;The righteous man lost, and no one lays it to heart; devout men are taken away, while no one understands. For the righteous man is taken away from calamity;"

<sup>&</sup>quot;עַל מָה אָבָדָה הָאָרֵץ נִצְתָה כַמִּדְבָּר מִבְּלִי עֹבֵר"

<sup>&</sup>quot;Why is the land (Malchut) ruined and laid waste like a wilderness, so that no one passes through?"

131. וְאָם תּאִמֵּר, וּבָאוּ, מֵאֵיזֶה מְקוֹם בְּאִים הָאוֹבְדִים הַלְּלוּ? אֶלְּא בְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל, מָן הַגָּלוּת. וְהַצַּדִּיק, בְּמוֹ שֶׁבֵּאֲרוּהָ, שֶׁבָּתוּב (תהלים קכו) בְּשׁוּב ה׳ שֶׁבִּאֲרוּהָ, שֶׁבָּתוּב (תהלים קכו) בְּשׁוּב ה׳ אֶת שִׁיבַת צִיּוֹן, בְּדִי שֶׁיִשׁוּב לְמְקוֹמוֹ וְיָבֹא לְהַתְחַבּר עִם בְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל. וְעַל בַּן, וּבָאוּ הְאֹבְרִים בְּאֶרֶץ אֲשׁוּר, וְהִשְׁתַחווּ לַה׳ בְּהַר הַאֶּר בִירוּשְׁלָם. מַה זֶה אוֹמֵר? אֶלְא הַבְּרִים בְּאֶרֶץ מִצְרִים, הַבְּבִר הַזֶּה שֶׁהַנִּבְחִים בְּאֶרֶץ מִצְרִים, בִּבְּרִוֹל לֹא יִצְאוּ יִשְׂרָאֵל מִן הַגְּלוּת אֶלְא מִבְרִים, עִם הַשְּׁכִינָה, בְּמוֹ שֶׁבֵּאֲרוּהָ, וְאוֹתָם נִדְּחִים הְשֹׁבְּתוֹוּ לֹה׳. מִם השִׁבְּינִה, בְּמוֹ שֶׁבֵּאֲרוּהָ, וְאוֹתָם נִדְּחִים הְשִׁבְּתוֹוּ לֹה׳.

131. וְאִי תֵּיכִּיא, וּבָאוּ, בֵּיאָן אֲתָר אַתְּיִין אַכֵּיוֹן אַכֵּיוֹן אַבִּיוֹן אַכֵּיוֹן אַבְּיִים. אֶכָּּא, פְּנָּסֶת יִשְּׂרָאֵל בִּוֹן נְּלְּלוּתָא. צַּדִּייִּק, בְּבָּיְה דְּאוֹּלְבוּיה, דְּכְתִּיב (תהלים קכו) בְּשׁוּב יְיֵ׳ אֶת שִׁיבַת צִּיוֹן, בְּנִין דְּיֵיתוּב כְּאַתְרֵיה, וְיֵיתִּי לְּאַתְּוֹזִבְּרָא בִּכְנָּסֶת יִשְּׂרָאֵל. וְעַל דָּא, וּבָאוּ לְאִתְּוֹזִבְּרָא בִּכְנָּסֶת יִשְּׂרָאֵל. וְעַל דָּא, וּבָאוּ הָאוֹבְרִים בְּאֶרִין אֲשׁוּר. וְהִשְּׂתְּוֹזִוּוּ כַּיְיִי, בְּהַר הָאוֹבְרִים בְּאֶרִין אַשׁוּר. וְהִשְּׂתְוֹזִוּוּ כַיִּיִי, בְּהַר הָאוֹבְרִים בְּאֶרֶין בִּיּאִי כָּא בִּיִינִרִי. אֶכָּא בִּינְּה דְּאוֹבְּרָת וְהַשְּׂרָאֵל כְּאָר בִּשְּׂרִים, כִּבְּיְכוֹּל, יִשְּׂרָאֵל כְּאָ הִיּהְיֹּה וְיִנִים, כִּבְּיְרוֹל, יִשְּׂרָאֵל כְּאַ בִּשְּׂרִים, כְּבְּיהוֹן בִּוֹנְיִי בְּהַוֹּה וְיִנִים הְשִּׁרָוֹזִוּוּ כַיִּיִי. וְיִבְּאוֹנְוּוּ בְּיִייִם בְּאָרִין בִּשְּׁרָיוִוּת כִּיִייִ. וְּבְּאוֹיִם הְשִׁרְּנִוֹוּ כַיִּיִי. וְּהִיּיִם בְּאָרִין בְּשִּׂרִיוֹם, כִּשְּׁרִינִם, בְּשִּׁרְיוֹוִוּ בִּנִינִים, כְּבְּיהוֹ וְיִילִּבְיתִים הְשִּׁרָוֹזוּוּ כַיִּייִי. וְנִינִם, וְּשִּׁרְנִוֹים הִשְּׁבְּרִוֹים הְשִּבְּנוֹווִוּ כַיִּייִים וְּבְּיוֹנִים הִשְּׁבְּנוֹווּ כַיִּייִי. וְתִּבּיוֹם הְשִּיּבְוֹווּ כַּיִייִים, בְּיִּבּיוֹת בְּיִבּיוֹים, בִּשְּׁרִיוֹים הִשְּׁבְּיוֹזוִים הְשִּׁבְּנוֹווִוּ כַיִּייִים, בְּעִּיִּים הְשִּבְּעוֹווּ כַיִּייִי.

Assyria refers to the exile of the Israelites. 'those who were lost in the land of Assyria' is the congregation of Israel that comes back from exile.

Psalms 126:1 "שִׁיר הַמַּעְלוֹת בְּשׁוֹב יְהוָה אֶת שִׁיבַת צִיּוֹן הָיִינוּ כְּחֹלְמִים". "A Song of Ascents. When YHVH brought back those who returned to Zion, we were like those who dream" 'Return to Zion' is the aspect of Yessod that is called 'Zion'. YHVH returns Zion, Yessod, to its place to restore the connection of Yessod to the Congregation of Israel, Malchut. Those 'who were scattered in the land of Egypt will come and worship YHVH in the holy mountain at Jerusalem' refers to those who were not with the Israelites that always have a connection to the Shechinah. After the return of Zion, they will be able to worship in the Holy Temple and connect with the Shechinah.

132. עוֹד אָמֵר רַבִּי אַבָּא, כָּתוּב (שם קכא) ה' יִשְׁמֶר צֵארְדְּ וּבוֹאֶדְ מֵעַתְּה וְעֵד עוֹלְם. יִשְׁמֶר צֵארְדְּ נִּבוֹאֶדְ מֵעַתְּה וְעֵד עוֹלְם. יִשְׁמֶר צֵארְדְּ בָּרוּר, אֶלְא וּבוֹאֶדְ מַה זָּה אוֹמֵר? שֶׁהְבִי מִי שֻׁנִּכְנָס לְבֵיתוֹ אֵינוֹ פַּוֹחֵד. אֶלְא הָאִדְם הַזֶּה שֶׁשָּׁם רשָׁם קְּדוֹשׁ לְבִיתוֹ בַּדְּכִרִים שֶׁל הַשֵּׁם הָעֶלְיוֹן, זֶה לְבֵיתוֹ בַּדְּכִרִים שֶׁל הַשֵּׁם הָעֶלְיוֹן, זֶה יְשְׁמֵר מֵהַכּּל. וּכְשֶׁיוֹצֵא הַהוּא שֶׁבְּדוֹרוֹ לְשַׁעַר בִּיתוֹ, זוֹקֵף וְרוֹאֶה אֶת הַשֵּׁם הַקְּדוֹשׁ לְּבִיתוֹ וְבְּלִיוֹן, בְּיִתוֹ וְבְלְיִוֹן, בְּיִתוֹ וְבְלְיִין בְּבִיתוֹ בְּבְיִיוֹן שָׁל הִישָׁם הַקְּדוֹשׁי וְכָל זֶה מִשׁוּם אוֹתוֹ הָרֹשֶׁם הַמֶּלֶר שֵׁלֹנִי הַנְבְרִים אוֹתוֹ הָרִשֶּׁם הַמֶּלֶר שֵׁלֹנְ שֶׁל הַשָּׁם הַקְּדוֹשׁ שִׁנְרִשָּם בְּשָׁעַר שֻׁלוֹ הַשְׁל הַשָּׁם הַקְּדוֹשׁ שִׁנְרִשָּׁם בְּשָּעַר שֵׁלוֹ. הַיִּבְיוֹ שִׁל הַשָּׁם הָקְּדוֹשׁ שִׁנְרִשָּׁם בְּשָּׁעַר שֵׁלוֹ.

132. תו אָבַּוֹר רָבִּי אַבָּא, פְתִיבֹ, (תהלים קכא) יְיָי יִשְׂבוּוֹר צֵּאתְּךְ וּבּוֹאֶךְ בֵּועַיְתָה וְעַדׁ עוֹלְם. יִשְׂבְּוֹר צֵּאתְרְ תִּינַוֹז. אֶכָּא וּבּוֹאֶךְ, בַּוֹאי כָּא בַּוִיִרִי, דְּהָא בֵּיאוֹ דְּעָאל לְבֵיתֵיה לָא בִּוֹסְתָפֵּי. אֶכָּא הַאי בַּר נְּשׁׁ בְּוֹירִי, דְּהָא בְּיִאוֹן דְּעָאל לְבֵיתֵיה לָא בִּוֹסְתָפֵי. אֶכָּא הַאי בַּר נְּשׁׁ נְשׁוֹיִי רְשִּׂיבְוֹא לְבִיתִיה, בְּכִּוֹלִין דִשְּׂבְוֹא עַבְּיִיתִיה לְבִיתִיה, בְּכִּלְא. כַּד נְּפִילְ הַהוּא עַבְּירִיה לְתַרְעָא דְבִיתִיה, וְנְּטִיר בִּוֹכּלְא. כַּד נְּפִילְ הַהוּא הָיִא אוֹוִיף כֵּיה, וְנְּטִיר כֵּיה. כַּד נְיִילֹלְ בְּיִּתִיה, נְשִׁיבִוֹא הָבִיתִיה, וְנָּטִיר כֵיה. כַּד נְיִיל לְבִיתִיה, נְשִּׁיתִיה, וְנָּטִיר כֵיה. כַּד עָיִיל לְבִיתִיה, הִיּא אוֹוִיף כִיה, וְנָּטִיר כֵיה. בִּילְרָא דְּדִייִּהְלָּא הָּוֹים בְּתַרְעִים בְּתַרְעִיה בְּתִרְעִיה. דִּיִּילְא רָשִּיבְוֹא רְשִּיבִוֹא רְשִּיבְוֹא רְשִּיבְוֹא רְשִׁיבִוֹא הָבִילִיה, וְבָּלִית בְּתִרְעִים בְּתַרְעִיה בְּתִרְעִיה. רִשִּיבְוֹא רְשִּיבְוֹא רְשִּיבְוֹא הִבּיִּא לְּבִייִה בְּתִרְעִים בְּתַרְעִיים בְּתַרְעִיה.

#### Psalms 121:8

"יָהוָה יִשִּׁמָר צֵאתָך וּבוֹאֶך מֵעַתָּה וְעַד עוֹלָם."

"YHVH will guard your going out and your coming in from this time forth and forever." Rabbi Aba says that even though a person 'coming in' to his home feels safe and has no fear, the Mezuzah connects to the supernal name that protects the person when he goes out or comes in. This protection escorts and protects him when he looks at the name on the Mezuzah at the door.

אֶלֵא הַקַּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא שׁוֹמֵר אוֹתוֹ כשנכנס וכשיוצא, שכתוב ה' ישמר צאתד ובואד מעתה ועד עולם. אשריהם ישראל בעולם הזה ובעולם הבא.

133. וְכַּאוֹ דֵי כֵּיהֹ כִּבֶּר נָּשׁ דְאָתִנָּטֵּר בְּבֵיתוֹה, 133. וְלֹא דֵי לוֹ לַאָדֵם שֵׁנִשְׁמֵר בְּבֵיתוֹ, אַכֶּא הוּדִשָּׂא בִּרִיךְ הוּא נָּטִייר כֵּיה כַד עַיִּיל, וְכַד נָּפִיק. דְּכְתִּיב, יָיָ' יִשְּׂבָּור צַּאַתְרָ וּבוֹאֶךְ בִועַּתָה וְעַבׁ עוֹלם. וֹכאֵיוֹ אִינוֹוֹ יִשִּׂראָל בהאי עֹלְבוּא, ובעלבוא

The protection is not just when going out and coming in because it is 'from this time forth and forever'; the protection is in this world and in the world to come.

#### Lesson;

Connecting to the Holy Name protects us on the corporeal and soul levels. It is important to connect to the Mezuzah when leaving home and coming in. Some people get into the habit of touching and kissing the Mezuzah, which helps them not to forget the Mezuzah. The most important is to look at the Mezuzah and meditate on the name שדי.

בין השערים, אוי לו לאדם שלא יודע להזהר ממנו ולא רושם על פתח ביתו את השם העליון הקדוש שימצא עמו, שהרי יש לו שלש מאות ששים וחמשה שמשים רָעִים שַׁמְּקָטָרְגִים, כַּל אֱחֶד מְשַׁמֵשׁ בִּיוֹמוֹ, וְכַלֶּם נְמְצָאִים עִמוֹ כֵּל יִמוֹת הַשְּׁנָה וּמְקָטָרגִים עַלַיו לְמַעַלָה וּלְמַטָה, וְכַלַּם נָמְצָאָים עָמוֹ בַּיּוֹם וּבַלַיִּלָה. בַּיּוֹם לְקַטְרֵג לו, בלילה לצער אותו בחלומו.

134. הַא זווֹי, הַאִי רוּוָזאַ בִּישָּׂא דְשַּׂאָרִי (דף רס"ז 134. בּא וּרָאָה, הַרוּחַ הַרַעָה הַזּוֹ שֵׁשְּׁרוּיַה ע"א) בֵּיוֹ תַרְעֵיי. ווי כֵיה לְבַר נָשׁ, דְּלָא יָדַעֹ לאודהרא בניה, ולא רשים לפתנוא דביתיה שִּׁבָוּא עִּלְאָה קַדִּישָּׂא, דִיִשְּׂתְכַווֹ עַבַּוּיה. דְּהָא אִית כֵיה הַכַּת בִוּאָה וִשִּׂהִין וְוָזְבֵושׁ שַׂבָּושִׁין בִּישִּׂין בוקטרניו, כל ווד בושבוש יובויה, וכלהו בושתבווי עָבויה כַל יובוי שַּׁתַא, ובוקטָרגִּי בֵיה לְעַיּלַא וְתַתַא. וָכַכָּלְהוּ בִוּשָּׁתַבַּוּוִי בִּיה בִיבובוא ובַלֵילִיא. בִיבובוא, להטרגא ליה. בליליא, לצערא ליה בחלמיה.

Without a Mezuzah at the door with the Holy Name that gives protection, 365 evil entities take over the opening and bring judgment on the person during the day and give him sorry and bad dreams at night. Each demon controls a different day of the year so the presence of the demons exists all year round.

135. כשיוצא לקטרג עליו, כשנכנס, שַׂמִים יָדֵיהָם עַל בָּתַפּוֹ וָאוֹמְרִים לוֹ: אוֹי לוֹ לפלוני שיצא מרשות אדונו! אוי לו לפלוני בעולם הזה ובעולם הבא! משום פך צריכים בני האמונה להיות רשומים שיוַדעועו מהם כל הצדרים המינים הַרַעִים, שֵׁיָהִיוּ שָׁמוּרִים בַּעוֹלַם הַזָּה ובעולם הבא. אשרי חלקם של ישראל, עליהם כתוב (ישעיה ס) ועמד כלם

135. כַּד נָּפִיק לַקַּטִּרנָא כֵיה, כַּד עָאל, שַּוּויוָן יִדַיִיהוּ עָבֶיה דְּכִתְפִיה, וְאַבִּירִין בֵיה, וַוּי בֵיה לְפַלַנָּיָא דְנָפָק בֵּוּרִשּׂוּתָא דְבָּוּארִיה. ווי כֵּיה לְפַלַנְּיָא בְהַאי עָלְבָא, וּבְעָלְבָא רַאָתֵי. בְגִּיוֹ כָּךְ בְּעָאוֹ בְּגֵי בּוֹהֵיבִוֹגוֹיתָא, כֹבֶוֹהֶוֵי רִשִּׂיבִוּין בִּכֹכָּא, כִבֶּוֹהֲוֵי רִשִּׂיבִוּין בַּכֹּל, לְהִיוֹת רְשׁוּמִים בָּרֹשֶׁם שֶׁל רְבּוֹנֶם, בֹּרְשִׂיבָוּא דְבָוּאַרִיהוֹוֹ, לִאָוֹדַעוֹנִעָא בִונַּיִיהוּ כּל סְטַּרָיוֹ וִינִּיוֹ בִּישִּׁיוֹ, לְבֵּוֹהֵוִי נְטִירְיוֹ בְּהָאִי עַלְבַּוֹא, וּבְעָּלְבָוּא דְאָתֵי. זַּבָּאִיזְ זזוּלְהֵיהוֹוֹ דִיִּשִּׂרָאֵל, עָבַיִּיהוּ בָּתִיבֹ (ישעיה ס) וַעַּבֵּיוּך כֻּכָּם צַּדִּיֹּהִים כְּעוֹבֶם צַדִּיקִים לְעוֹלְם יִירְשׁוּ אֶרֶץ וְגוֹ׳. יירשו ארץ וגוי.

When a demon comes to pass judgment, he puts his hands on the person's shoulders and says; woe to this person that is out of the protection of his master. Woe to him in this world and in the world to come.

For that reason, people with faith should follow the positive actions of Torah precepts to have the impression of the holy name on them.

When the negative entities of the other-side see the holy names that protect the person they stay away. The ability to connect to the holy name through the Torah, lead the Israelites to the state of righteousness.

Isaiah אָרֶץ נֵצֶר מַטָעַי מַעֲשֵׂה יָדֵי לְהִתְּפָּאֵר״ 21:3 אַרָץ ווּעמֶר כָּלָם צַדִּיקִים לְעוֹלָם יִירְשׁוּ אָרֶץ נֵצֶר מַטָעַי מַעֲשֵׂה יָדֵי לְהִתְּפָּאֵר״ "Your people". shall be all righteous; they shall inherit the land forever; the branch of My planting, the work of My hands, wherein I glory."

#### Lesson:

The other side would go after the people of faith to take from their energy when they are not protected. Those without faith are strongly connected to this world and don't have much light so they are left alone.

An Israelite must follow a path of growth by continuously increasing the positive actions to dress in larger spiritual garments to add protection to his growing vessel. Do good and avoid evil.

לקח עמי חנם וגו׳. בא וראה אהבת הַקָּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא לִישִׂרָאֵל, אַף עַל גַּב

136. (דברים ו') וְאָהַבְּהָ אֵת יִיָּ׳ אֱלֹהֶיף. רִבִּי יוֹסִי 136. וְאָהַבְהָ אֵת ה׳ אֱלֹהֶיף. רַבִּי יוֹסֵי פַתַחֹז, (ישעיה נב) וְעַּׂתָה בַּוֹה כִּי פַה נְּאֶם יִיֶּ׳ כִּי כַּלַקְּזוֹ פָּתַח, (שם נב) וְעַתָּה מַה כִּי פֹה נְאָם ה׳ כִּי עַבּוי װַנָּם וְגוֹי. תַא וַזְוַי, רְוֹזִיבוותָא דְּקוּרְשָּׂא בְּרִיךְ

שחטאיהם גרמו להסתלק מביניהם וְהָתְפַּוְרוּ בֵּין הָעַמִּים, הוּא תוֹבע את עַלְבּוֹנָם. ובא וּרָאָה, בְּשַׁעַה שֵׁיִשְׂרָאֵל שרויים בארצם, הקדוש ברוך הוא משתעשע בגנו ומתקרב ושומע קולם ומשתבח בהם. בישראל אף על גב דווובייהו גרבוו לאַסַתכּלהא בּובּינֿיִיהוּ, וְאַתבּדרוּ בִּינִי עַבובויא, הוא תבע עַלבונא דלהוו. ותא וווי, בשעתא דישראל שַּׂרָאוֹ בְּאַרְעָהוֹוֹ, קוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא בִּשְּׂתַעַשְׁעֹ בְגָּנָתֵיה, וְקָרִיב כְנֻּבַיִּיהוּ דִיִשְּׂרָאֵכֹּ, וְשָּׂבַוּעֹ קַכְּיהוּוֹ,

Rabbi Yossi says that our sins caused the Holy One Blessed be He to spread us all over the world, without direct connection to him. Because of his love for us, he still protects us and doesn't let the other nations to hurt us.

When the Israelites dwell in their land that is Malchut and the 'Garden', the Holy One Blessed be He is closer, listen to them and praise them.

Deuteronomy 6:5

".וְאָהַבְתָּ אֵת יִהוָה אֱלֹהֶיךְ בְּכָל לְבָבְךְ וּבְכָל נַפְשָׁךְ וּבִכָּל מִאֹדֵךְ"

"You shall love YHVH your God with all your heart and with all your soul and with all your might."

מָהַאָרֵץ הַקּרוֹשָׁה, הַקָּרוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא לֹא נָבְנָס לְגֵנוֹ וְלֹא מִשְּׁתַעֲשֵׁעַ בּוֹ. וְלֹא עוֹד, אַלָא שָׁהוּא צוֹוֶחַ וְאוֹמֶר, וְעַתַּה מַה לִי פה שֵׁנֵאֲמַר (ישעיה נב) חַנַּם נִמכּרתם.

137. כַּיוֹן דְגַּרָבוּוּ זווֹבֹיִיהוּ, וַאָתגַּכִּי יִשְּׂראָכ בוארעא 137. כֵּיוַן שַׁגַרְמוּ חַטָאֵיהָם וָהָגְלוּ יִשְׂרָאֵל קַּדִישָּׂא, קּוּדִשָּׂא בִּרִיך הוא כַּא עַאַל בְּגְּנַתִּיה, וַכָּא בִישִּׂהַעַשָּׁעֹ בֵּיה. וְכָא עוֹד, אֵכַּא דְאִיהוּ צַּווּזוֹ וְאַבַּוֹר, וְעַנֶּתָה בַּוֹה כִּיֹּי פָה נְּאָם יְיָי', וּכְתִּיֹב נָאָם ה׳? וְכָתוּב שָׁם, (תהלים קלב) פּה הָּתָם (תהלים קלב) פה אֵשֵּׁב כִּי אָוְיֹתִיהָ. כִּי לֻקַּוֹז אֵשֵּׁב כִּי אִוְּתִיהָ. כִּי לֻקַח עַמִּי חָנָם, כְּמוֹ עַבוּל וֹזנֶם, כבוה דאת אבור, (ישעיה נב) וֹזנֶם

Because of their sins and the exile from the Holy Land, the Holy One Blessed be He doesn't enter his 'Garden' to have a good time with his people. He is upset

Isaiah לַנְאָם יָהוָה פָּי לָקַח עַמִּי חָנָם משלו [מֹשָׁלָיו] יִהֵילִילוּ נָאַם יִהוָה בּי לָקַח עַמִּי חָנָם משלו [מֹשָׁלָיו] יִהֵילִילוּ נָאַם יִהוָה בּי לָקַח עַמִּי חָנָם משלו וְתָמִיד כָּל הַיּוֹם שְׁמִי מִנּאָץ." "Now, therefore, what do I have here," declares YHVH. "seeing that My people have been taken away without cause?" Again YHVH declares, "Those who rule over them howl, and My name is continually blasphemed all day long."

Psalms 132:14 "זאת מְנוּחָתִי עֲדֵי עֲד פֹּה אֲשֶׁב כִּי אָוְתִיה." "This is My resting place forever and ever; here I will dwell, for I have desired her."

The Holy One Blessed be He wishes to have a 'rest' in the 'Garden' Malchut because this is where the Shechina dwells and he 'desires her'

138. ומֵאוֹתוֹ יוֹם שָׁגָּלוּ יִשְׂרָאֵל מֵאַרְצָם לֹא נִמְצִאת שִׁמְחָה לִפְנֵי הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הֹא, זֶהוּ שֶׁבָּתוֹב (ישעיה נ) אַלְבִּישׁ שְׁמֵיִם קַּרְּוֹת וְשַׂק אָשִׁים בְּסוּתָם. וְכָל זֶה מִשׁוּם אַהְבָּת, וְשַׂק אָשִׁים בְּסוּתָם. וְכָל זֶה מִשׁוּם אַהְבָּת, שְׁהַבְּת, שְׁהַבְּתוֹשׁ בְּרוּדְ הוּא אוֹהֵב אוֹתָם, בְּמוֹ שֻׁנָּאֲמֵר (מלאכי א) אָהַבְּתִּי אֶתְהי אָלְהֶיִּדְ. אָבְרִידְ אָדָם לְהִתְקַשֵּׁר עִמּוֹ וְאָבָּרִידְ אָדָם לְהִתְקַשֵּׁר עִמּוֹ וְאָבָּרִיךְ אָבְרִיךְ אָבְרִידְ אָבְרִידְ אַבְּיִ אַבְּרוּדְ הוּא, בְּבְּרוּדְ הוּא, בְּבִּרוּדְ הוּא, שַׁיִעְבֹּר בְּאַהְבָּר, שֶׁאֵין לְדְּ עֲבוֹדְה בְּמִוֹ בְּרִוּךְ הוּא, שִׁיַעְבֹר בְּבִּתְּה הוֹא, רַבְּיִרִם הַּלְּלוּ הֵם הַבְּלָל שֶׁל הַתּוֹרָה בְּאוֹ הַבְּרִים הַלְּלוּ הֵם הַבְּלָל שֶׁל הַתּוֹרָה בָּאן מִבּירוֹת שָׁל הַתּוֹרָה בָּאן מִבּירוֹת שָׁל הַתּוֹרָה בָּאן מִבּירוֹת שָׁל הַתּוֹרָה בָּאן מִבּירוֹת שָׁל הַתּוֹרָה בָּאן מִבּירים.

Isaiah 50:3

From the day the Israelites went into exile, Happiness was not found in front of the Holy One Blessed be He that loves us (Malachi 1:2) "אָהַבְתִּי אֶתְכֶם אָמֵר יְהוָה", "I have loved you,".

Because of God's love for us, we need to connect to him with supernal love in everything we do.

Deuteronomy 6:5

".וְאָהַבְתָּ אֵת יְהוָה אֱלֹהֶיךְ בְּכָל לְבָבְךְ וּבְכָל נַפְשְׁךְ וּבְכָל מְאֹדֶךְ."

"You shall love YHVH your God with all your heart and with all your soul and with all your might."

Rabbi Aba says that love is the entire Torah and because of that, this verse is included in the portion of Vaetchanan, together with the Ten commandments.

139. בּא וּרְאֵה, אֵין לְךְּ דָּכֶר בַּחֲבִיבוּת לְפְנֵי הַקְּדוֹשׁ בָּרוּף הוּא כְּמִי שָׁאוֹהֵב אוֹתוֹ כָּרְאוּי. וּמַה הוּא? כַּכְּתוּב בְּכָל לְבָבְךְּ. בְּכָל, מַה זֶה אוֹמֵר? הָיָה צָרִיף לוֹ לִכְתֹב בְּלְבָבְךְּ, בְּנַפְשְׁךְּ, בִּמְאֹדֶךְ. מַהוּ בְּכָל לְבָבְךְּ? אֶלָּא לְהַכְלִיל שְׁנֵי לְבָבוֹת, אֶחָד טוֹב וְאֶחָד רַע. בְּכָל נַפְשְׁךְּ, זֶה לֹא בָא וֹאֶחָד רַע. בְּכָל מִאֹדֶךְ, זֶה לֹא בָא לבין, ווד טַב וְווד בִּישֹׂ. בְּכֶל נַּפְשְׂהְ: ווד טַב, וְווד בִּישֹׂ. בְּכֶל נַּפְשְׂהְ: ווד טַב, וְווד בִּישֹׂ. בְּכֶל נַפְשְׂהְ. בְּנְלֹא הְנִיוֹ כֵּיה בַּדְּכָּא הְנִיוֹ כֵּיה בַּדְּכָּא הְנִילִּא הָנִילִּא הְנִילִּא הְנִילִּא הְנִילֹּא הְנִילֹי בְּיִבְּיִבְּיִילִּא הְנִילֹּא הְנִילֹּא הְנִילֹּא הְנִילֹּא הְנִילֹּא הְנִילֹּא הְנִילֹּא הְנִילֹּים בְּיֹבְּישְׁהְ בִּילֹּא הְעִילִּא הְנִילִּא הְנִילִּא הְנִילִּא הְנִילִּים בִּיִּבְּיִילְיִים בְּיִבְּבְּיִבְּיִילִּא הְנִילִּא הְנִילִּא הְנִילִּא הְנִילִּים בְּיִבְּיִּבְּיִּילְּיִים בְּיִבְּיִּים בְּיִבְּיִבְּיִבְיוֹים בְּיִבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִּים בְּיִבְּיִּים בְּיִיבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּישִׁי בְּישִׁים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּישִׁים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּישֹּים בְּיִים בְּיבְיבְּיבְּים בְּיבְּיבִּים בְּיִים בְּיבְּיבְּיבְּים בְּיבְּיבְּים בּיוֹים בְּיבְים בְּיבְיבְיבְּיבְים בְּיבְיבִים בְּיבְיבְים בְּיבְים בְּיבְיבְּיבְיבְים בְּיבְים בְּיבְיבְים בְּיבְּים בְּיבְיבְּים בְּיבְּיבְים בְּיבְּיבְים בְּיבִים בְּיבְיבְיבְּים בְּיבְיבִים בְּיבְיבְים בְּיבְיבְים בְּיבִים בְּיבְבְיבְּיבְיים בְּיבְיבְּיבְּבְיבְּים בְּיוֹים בְּיבְּיִים בְּיבְּיבְּים בְּיִים בְּיו

<sup>&</sup>quot;אַלְבִּישׁ שָׁמַיִם קַדְרוּת וְשַׂק אָשִים כָּסוּתָם.".

<sup>&</sup>quot;I clothe the heavens with blackness And make sackcloth their covering."

לְדָרַשָּׁה. אֲמֶר רַבִּי אֵלְעַזַר, וַאֵפְלּוּ זֶה הוּא לְדְרָשָׁה. מָה הַטַּעַם? בֵּין שֵׁנָפַל לוֹ מַמוֹן מירשה, או מצד אחר, או בין שהוא הרויח אותו, ועל זה כתוב בכל מאדף. ביש. בכל בואדר, דא לא אַתיַא לדרשא. אַבור רְבִּי אָלְעַוָּר, וַאֲפִיכּוּ הַאִי לְדְרָשָׂא הוּא. בַּוּאִי טַּעָבוא. בֵין דְנַפַל כֵיה בִובוונָא בִיִּרותַא, אוֹ בִּסְטָרֵא אַזַזָרָא, אוֹ בִּיןֹ דְאָיהוּ רַוַוּזוֹ כֵּיהֹ, וְעַכֹּל דָא כתיב בכל מאדף.

There is nothing that the Holy One Blessed be He likes more than those who love him properly as it is written "with all your heart" that means with the good and the bad side of your heart. "with all your soul" means with the two sides of your soul, the good and the bad. Rabbi Elazar explains "with all your might" means with everything you got, money that was inherited from coming from other sources and money that was earned.

## Lesson;

'Love' אהבה' is numerically 13 and when we love God with connecting to his love for us and the unification of these two 'loves' (13+13=26) reveals the Light of YHVH (Numerically 26).

ואהבת. מי שאוהב את הקדוש ברוך הוא, מתעטר בחסד מכל הצדדים ועושה חַסֶּד עָם הַבּל, וְלֹא חַס עַל גּוּפוֹ וְעֵל מַמוֹנוֹ. מְנֵין לְנוּ? מַאָבְרָהָם, כְּמוֹ שֵׁנָאָמֶר, שַׁהַרִי לא חס בּאַהַבת רָבּוֹנוֹ עַל לְבּוֹ (שָׁהוּא יִצְרוֹ) ועל נפשו ועל ממונוֹ.

140. אָבַוֹר רָבִּי אַבָּא, אַהַדַּרָנָא כַלְּהָרָא וְאָהַבְּהָ. 140. אָבַר רַבִּי אַבָּא, חָזַרְנוּ לַפְּסוּק שֶׁל בַאוֹ דְרַוֹזִים לִקּוּרְשָּׁא בְּרִיךְ הוּא, אָתַעַּשָּׁר בְּוֵסֶר בּבּכן סִמָּרִין, וְעָבִיד װֶסֶד בְּכִבְּא, וְלָא װִיִים עַבֹּ גֿופיה ועַל בִיבווגַיה. בִנָּכָן. בֵואַבְרָהָם. כִּנִיה דאָתִבַּור, דְהָא כַּא וַזָּס בְּרְוָזִיבוּוּתָא דְבָוארֵיה, עַכֹּ לָבֵיה, (דהוא יצריה) וְעַבׁל נַפַשֵּׁיה, וְעַבׁל בַּבּוֹנַיה.

Rabbi Aba says that those who love the Holy One Blessed be He, are 'crowned' with Chessed from all sides, they do acts of Chessed with others and have no worries about their body and his money. We learn that from Abraham that loved his master with his heart, soul, and money.

141. על לבו לא השגיח, על רצונו, מְשׁוּם אָהָבֶת רְבּוֹנוֹ. עַל נָפְשׁוֹ – שֵׁלֹא חֵס על בנו ועל אשתו בשביל אהבת רבונו. על ממונו – שהיה עומד בפרשת דרכים וּמְתַקָּן מִזוֹנוֹת לְכַל הַעוֹלַם. מִשׁוּם כַּדְּ התעשר בעטרה של חסד, בבתוב (מיכה ז) חַסֶּד לְאַבְרָהַם. וֹמִי שַׁמְּתָקְשֵׁר בְּאָהַבָּת רבונו זוכה לוה, ולא עוד, אלא שבל

141. עַבל לְבֵּיה לָא אֲשִׂנֵּווֹ, עַבל רְעוּתָא דִיכֵּיה, בְגִּיוֹ רוזיבוותא דבואריה. עַל גַּפַשִּיה, דַלַא ווס עַל בַריה, ועַל אָתִתִיה, בְגִּיןֹ רְווִיבוּוּתָא דְבָוּארִיה. עַל בַּבוֹנֵיה, דְהַנָה הָאִים בְּפַרְשַּׁת אַרְוֹזִין, וְאַתְהָיוֹ בוווֹגֵי לְכָל עָלְבָוֹא. בְּגִּיוֹ כָּךְ, אָתְגַשָּׁר בְּעָּטִּרָא דְּנֵזְסֵדֹּ. כְּבָּהֹ דְּכָתִּיבֹ, (מיכה ז) נַזְסֵדֹ כְּאַבְרַהָּם. ובאו דאתהשר ברוזימותא דמאריה, וכה כהאי. שַׁכַּתוֹב (תהלים קמה) וַחֲסִידֵיךּ יָבַרְכוּכָה. יָבַרְכוּכַה, אֵלֵא אַל תִּקְרֵי ב"ה. (שַׁכֶּתוּב (בראשית יב) וְנִבְרְכוּ בְּךָ כֹּל משׁפַחוֹת הַאַדַמָה).

ולא עוד, אַכָּא דְעַלְבִּייוֹ כֻּכְּהוּ בִיתִבָּרְכָוֹ בְּגִּינִיה. דֹכָתִיבֹ, (תהלים קמה) וווֹסִידֵירְ יַבַּרְכוּכָה, אַל תָּקָרִי יִבַּרְכוּכָה, אֵלַא יִבַּרְכוּ ב"ה. (דכתיב, (בראשית יב) ונברכו בך כל משפחות האדמה)

'With his heart', Abraham loved and followed the will of God, rather than his own. "With his soul" he was ready to give his son's life and ignore his wife to follow God's command. "With his might" Abraham was hosting people and feed them. For his love to God, he earned to represent the Sefirah of Chessed as it says in Micha 7:20 "תָּתֵּן אֱמֶת לִיַעֶּלֶּב חֵסֶד לְאַבְּרָהָם אֲשֶׁר־נִשְׁבַּעָתָּ לַאֲבֹתֵינוּ מִימִי קֶדֶם: "You will give truth to Jacob and loving devotion (Chessed) to Abraham, as You swore to our fathers from days of old."

Those who connect with love to the Creator earn the Light of Chessed and reveal light in all worlds.

Psalms אין יודור יָהוָה כָּל מַעֲשֵׂיך וַחָסִידֵיך יָבָרֲכוּכָה "All You have made will give You"." אודור יָהוָה כָּל מַעֲשֵׂיך וַחָסִידֵיך יִבָּרֲכוּכָה thanks, O YHVH, and Your godly ones (Chassidim) will bless you."

The people that earned the level of Chessed have the ability to bless. The Zohar asks us to read the word 'יָבְרֶכוּכָה' 'will bless you' as two words 'יָבָרֶכוּ כָה' "will bless" and "כה" that is the aspect of the Shechina. The Shechina in Malchut is 'blessed' when the Light that comes from the actions we do with love to connect to YHVH.

#### Lesson:

We should accept with love whatever comes on our path as it is something that was planned to bring us closer to him. The farther we are from God, the harder it gets to show love to him. Nevertheless, we need to keep moving toward him and earn his love. When we do so we connect to the love that when it comes down it benefits all the lower levels.

Without our work, the Shechina is alone and we don't have the support from above. The Shechina went to exile with us and the love of God to her must needs our support to activate the upper light in this world.

יוֹסָי, נְבָנְסוּ אָלַיו רַבִּי אַבָּא וַרַבִּי יִהוּדַה וַרַבִּי יִצְחַק, ַרָאוּ אוֹתוֹ שֶׁהַיָה נוֹפֵל עַל פַּנֵיו וְיַשֶׁן. יַשְׁבוּ. לְּשֶׁהָתְעוֹבֵר, רָאוּ שֶׁפָּנָיו מְחַיִּכוֹת. אַמַר לוֹ רָבִּי אַבָּא, דַבַר חַדֵשׁ רַאִיתַ? אַמַר לוֹ, הַבָּבוֹד שֵׁל אוֹתָם שֵׁמַּסִרוּ עַצִּמַם עַל

הַוָּה 142. יובוא עַאלו (עאלו) לְגַּבִּיה רְבִּי אָבָא וְרְבִּי יְהוּדָה וְרְבִי יִצְּנִוֹקּ, וַזְבוּוּ כֵּיהֹ דְהַנָּה נָפִיל עַנֹל אַנְּפוּי וַנָּאִים. יָתִבוּוּ כד אַתֶעַר, וזבוו כִיה לְאנפוי דוויִיכִיוָּ. אבור כִיה אַבַּא, בִּוּכַּה זַוֹּדֹתָּא וָוֹבֵייֹתָא (דף רס"ז וַדַּאי, שֶׁעַכִשָּׁו עָלְתָה נַפְּשִׁי, וְרָאִיתִי אֶת ע"ב) אַבַּור כַיה וַדָּאי, דְהַשְּׁהַא סַכְּהָא

קָדָשָׁת רְבּוֹנָם, שֶׁהֵיוּ נְכָנסים בּשׁלֹשׁה עָשָׂר נַהַרוֹת אָפַרִסְמוֹן טָהוֹר וְהַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְּ הוא משתעשע עמם, וראיתי מה שלא נתנו לי רשות לומר. ושאלתי אותם, אמרתי של מי הכבוד הזה? אמרו לי, של אותם שַאַהבוּ אָת רְבּוֹנָם בָּאוֹתוֹ הַעוֹלֶם. וּמְמָה שֵׁרָאִיתִי הוּאָרוּ נַפְשִׁי וִלְבִּי, וַעַל כַּן

וְוֹזַבֵּוּית יָהָרָא, בֵּוּאִינוֹן דְבַּוֹסָרוּ גַּרְבַוּיִיהוּ עַכֹּ קּדוּשָּׂה דַרֹיַא. וקוד בושהעשע בהו. ווובינא בוה דלא יהבו לי רשותא לְבֵּייבֵּור. וְשַּׂאִילְנָא לּוֹן, אֲבֵינָא, הַאי יִקּרֵא דְבַּוּאוֹ הוא. אָבִורוּ כִּיֹּ, בֵּוּאִינֿוּן דְּרְוֹזִיבוּוּ כִּבַוּאַרִיהוֹן בְּהַהוּא עַלבוא. ובובוה דוובוית, וַפשׁאי ולבאי אתוּהיר, וְעַבר דֵא אַנְּפּאָי וֹזִיִיכִיוֹּ.

Rabbi Aba, Rabbi Yehudah, and Rabbi Yitzchak came to visit Rabbi Yossi that was sick. They saw him fall on his face and sleeping. They sat and waited until he woke up with a smiling face. Rabbi Yossi told them about a new thing he saw when his soul ascended during his sleep. He saw those who dedicated their lives to their holy master going into thirteen rivers of pure persimmon (אָפַרְסָמוֹן, Balsam) oil and the Holy One Blessed be He, have fun with them. In addition, Rabbi Yossi saw things that he was not allowed to reveal. He explained that because of all the things his soul saw, his face was smiling.

מעידה הַתוֹרַה שבתוב (ישעיה סד) עין לא ראתה אלהים זוּלתד יעשה למחכה לוֹ. אמר לוֹ רבּי יַעשָׂה, הַיָה צַרִיך לוֹ לְהִיוֹת תַּעשָׂהוּ

143. אָבַור כֵּיה רָבִּי אַבָּא, זַּכָּאָה זוּלָהָר, אֲבָל 143. אָבַר לוֹ רַבִּי אַבָּא, אַשְׁרֵי חֶלְקְדְּ, אוֹרַיִּיתָא אַסְהִיד בְּהוּ, דְּכְתִּיבֹ, (ישעיה דּס) עַ*וֹ*וֹ כָּא אֲבְּל ראַתה אַלהִים זּוּלָתְרְ יַעַּשׁה לִבְּוֹזַכָּה לוּ. אַבַּוּר בַּיה רְבִּי יִהוּדָה, הָא שָּׂאִיכוּ זַזְבְרִיִּיא, דָא דִּכְתִּיב יִהוּדָה, הַבִּי שְׁאֲלוּ הַחֲבֵרִים, זֶה שֶׁבְּתוּב יעשה, תעשה מבעי ליה.

Rabbi Aba praised Rabbi Yossi for his merits and quoted Isaiah 64:3 עַיַן לא רָאָתָה אַלֹהִים זוּלָתִך יַעֲשֵׂה לְמַחַכֵּה לוֹ." "No eye has seen God besides You, who will act on behalf of those who wait for Him."

## Lesson:

The thirteen rivers of (אַפַרְסָמוֹן) Persimmon (Balsam) oil are aspects of Light of Chassadim that comes from the highest level of Keter. It's a result of the love unification of Zeir Anpin and Malchut.

Tzadikim that dedicate their lives for the love of God and follow his ways, have merits to enjoy the supernal Chassadim (מים רבים) that flows like rivers of pure Balsam oil.

הַדָּבָר הַיָּנוּ שֶׁבַּתוּב (תהלים כז) לַחזוֹת בָּנעָם ה׳ וּלְבַקָּר בְּהֵיכַלוֹ. וּפַרְשׁוּהַ, נעָם ה׳, אותו שבא מהעתיק הקדוש שהקדוש בַרוּך הוא מִשְׁתַעשׁעַ בּוֹ, שַׁהֵרִי אוֹתוֹ נעַם

144. אבור ליה, הא אתבור. אבל רוא דבולה, 144. אמר לו, הרי נתבאר, אבל סוד הַנִינוֹ הַכְתִּיבֹ, (תהלים כז) לַוְזֵוֹוֹת בְּנֹעַם יָיֵ׳ וּלְבַּקָּר בְּהַיכֵלוּ. וָאוֹהָבוּהַ, נֹעַם יִיֵּי, הַהוּא בֵועַׂתִּיהָא הַדִּישָּׁא, דִּקוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא בִושְּׂתַעֲשָׁעֹ

יוצא מהעתיק. וּלבקר בהיכלו, בהיכל הַעֵּלִיוֹן עַל הַכּל. אַף כָּאוֹ, עַיִן לא רַאַתַה אלהים זולתד יעשה – מי? אותו העתיק הנסתר של הכל, שהרי בו תלוי. אמר לו, וַדָּאִי כַּדְּ הוֹא. אֲשַׁרִי חֵלְקָם שֵׁל אוֹתַם שַּבְאַהַבַת רְבּוֹנָם נִדְבָּקִים בַּהֶם, לְאֵלֵה אין שעור לחלקם בעולם ההוא. ביה. דהא ההוא נעם בועתיקא נפקא. וכבקר בהיכלו, בהיכלא עילאה על כלא. אוף הכא, עַיֹּן כּלֹא רָאָתָה אֱכּוֹהִים וֹּנְלְתְךְ יַעֵּשֶׂה. בַּוּאוֹ, הַהוּא עַתִּיהָא סְתִיבֵוּא דְכַכַּלָא, דְהָא בֵּיה תַּלְיָא, אָבֵור כֵּיה, וַדָּאִי הַכִּי הוּא. זָּכָאַה װוּכַּקּיהוֹן דְּאִינֿוּוֹ הַרְוֹזִיכוּוּתָא דְבָּוּאַרִיִבוּוֹן בּוּעֹדִבְּבְּלָּן בְּבִּיּי כְאָכֵּיוֹ כִּיִּע שְּׁעוֹרָא לְזוֹוּלָהֵיהוֹן בְהַהוֹא עַבֹּנִא.

### Psalms 27:4

".אַחַת שָׁאַלְתִּי מֶאָת יָהוָה אוֹתָהּ אַבָּקָשׁ שָׁבָתִּי בָּבֵית יָהוָה כֶּל יָמֵי חַיַּי לַחָזוֹת בְּנֹעַם יָהוָה וּלְבַקֶּר בְּהֵיכְלוֹ״ "One thing has I asked of YHVH, that will I seek after: that I may dwell in the house of YHVH all the days of my life, to gaze upon the beauty of YHVH and visit his palace." The beauty of YHVH' is Atika Kadisha, 'Holy Ancient' that is the highest level of Keter. This is the crown that the Holy One Blessed be He, takes pleasure with it. 'visit his palace' is the supernal level of Binah. 'No eye has seen God, who will act' (Isaiah 64:3) refers to Atika that is the source of pleasure and nourishment. Atika will act for the righteous for their love and adherence to God.

מדורים יש לצדיקים בעולם ההוא, וָהַמָּדוֹר הָעֵלְיוֹן שֵׁל הַכַּל – אוֹתם שנקשרה בהם אהבת רבונם, שהרי מְדוֹרָם נִקְשֵׁר לַהֵיכַל שֵׁעוֹלֵה עֵל הַכּל. מה מָתִעשׁר בַּוָה.

145. אָבַוּר רָבִּי יִצְחָק, כַּבָּוּה בָּוּדוֹרִין עַכֹּל בָּודוֹרִין 145. אָבַוּר רָבִּי יִצְחַק, כַּבָּוּה בְּוּדוֹרִין עַכֹּל בָּודוֹרִין 145. אָית לָהוּ לִצַּהִיקַיָּיא בְּהַהוּא עַלבָּוּא, וּבָּוּדוּרָא עַכּלאַה דַכַּכּלא, אִינוּוֹ דַרְווֹיבוותא אָתְקָשַּׁר בְּהוּ, דְּהָא בָּודוֹרֵיהוֹן אָתְקָשַּׁר בְּהֵיכֶכֶּא דִּסַלִיה עַב בּנִאי טַיִּעְבָוּא, בְּגִּין דְיקּוּדְשָּׁא הַטַעַם? מִשׁוּם שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא בָּרִיךְ הוא בְּהַאִי אָתַעַשַּׁר.

Rabbi Yitzchak says that there are many many sections for the Tzadikim in the upper world but the highest level is for those who were connected strongly with love to him because the Holy One Blessed be He uses their love like a crown for him.

# Lesson;

The love expressed to God doesn't have any physical connection and because of that, it creates a bridge over all the levels from Malchut to Keter, activating the flow of rivers of Chassadim that is the pleasure and beauty of Atika Kadisha that the Tzadikim gaze upon and draw great pleasures.

נְקְרֵא אַהֲבָה, וּבִשִּׁבִיל הָאַהַבָּה הַכּּל קַיַּם, בַּבַתוּב (שיר השירים ח) מַיָּם רַבִּים לֹא יוכלו לכבות את האהבה. והכל קים

146. תַּא זָזָדֹי, (ס"א כלא אהבה) הַיֹּכַכַּא דָא, אָהֶבָה 146. בֹּא וְרָאֵה, (הַכֹּל אַהֶּבָה) הָהִיכַל הַזָּה דכתיב, (שיר השירים ח) בוים רבים לא יוכלו

באהבה, שהרי השם הקדוש כד נמצא, שָׁהַרִי פַּרְשׁוּהַ, י׳ לֹא נִפָּרַד הַקּוֹץ שֵׁלְּמַעְלַה מן י׳ לעולמים, שהרי באהבה שורה עליו, ולא נפרד ממנו לעולמים. ה' הרי פרשוה, שי׳ לא נפרדת ממנה, ונמצאות יַחַד בַּחַבִיבוּת, לֹא נִפְרָדוֹת זוֹ מִזּוֹ. כִּמוֹ כֵּן ה׳, וַהָרִי נִתְבַּאֵר, כִּמוֹ שֵׁכַּתוּב (בראשית ב) וְנַהַר יֹצֵא מֵעֶדֶן, יוֹצֵא תַמִיד לְעוֹלַמִים, נִדבָּקִים בַּחֲבִיבוּת. כַּבוֹת אָת הַאַהַבָּה. וְכַכַּא בְּרְוֹזִימוּהָא קַּיִּבְּא, דהא שבא קדישא הכי אשתכוו דהא אוקבוה, י׳ לא בותחרש הוצא דלעילא בון י׳ לעלבויו. דהא ברוזימותא שריא עליה, ולא מתחרש כְעַלְבִוּיוֹ. ה', הא אוּקבווה, דיוד כא בותפרש בונה, ואשהכווו כוודא בווביבותא, לא אתפרשו דא רַא. כְגַּוונַא רַא ה׳ דָּכְתִּיבֹּ, (בראשית ב) וְנַּהַר יּוֹצֵּא ב*ֵועַהָוֹ*, יּוֹצֵּא הַדְיִר לעַלבִיוֹ, בַוַנְבִיבוּתָא אָתַרְבְקּוֹּ.

The supernal palace that everything below depends on it is called 'The palace of love' as it is said;

Songs 8:7

"מַיִם רַבִּים לֹא יוֹכָלוּ לְכָבוֹת אֶת הָאַהַבָּה וֹנָהַרוֹת לֹא יִשְּטְפּוּהַ"

"Mighty waters cannot quench love; rivers cannot sweep it away."

The Holy name YHVH has the 'Yod that is Chokmah with a tag that represents Keter and it's always on top of it to tell us the Keter and Chokmah are unseparated. The H ก is Binah that connects with love to Chokmah and they can't be separated.

Genesis 2:10 "a river goes out of Eden to water the garden". The 'river' is Binah and 'Eden' is Chokmah.

The Light of Chokmah comes through Binah to the lower levels and they must stay unseparated to keep the flow of light.

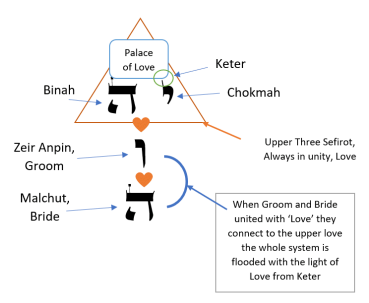
בַּחֲבִיבוּת, חָתָן עִם כַּלֵּה, שֵׁדַּרְכַּן תַּמִיד וֹי, וֹ׳ עָם ה׳, ה׳ עָם וֹי, וֹי עם ה', וזו עם זו נקשרות בחביבות, והכל נקרא אהבה. ועל כן מי שאוהב את הַמֶּלֶדְ, הַרִי הוּא נָקשׁר בָּאוֹתָה הַאַהַבָּה, וּמְשׁוּם כַּדְּ וָאַהָבָתַ אָת ה' אַלֹהֵידְּ.

147. ו"ה כַּדֹ אָתַדְּבְּקוֹ דָא בְּדַא, אָתַדְּבְּקוֹ 147. ו״ה כְּשׁנִּדְבַּקוֹת זוֹ בַּזוֹ, נִדְבַּקוֹת יַחַד בּוְזַבִּיבוּתָא פַוְזַרָא, זִזתָן בִּכַכָּה, רִאָרוזִיִיהוּ תַּרִיר בווביבותא אשתכוו. י' בה', ה' עם ו', ו' עם ה'. וָדָא בִּדָא אָתִקּשֵּׁר בַּוֹזַבִּיבוּתָא. וִכּכָּא אַהַבַה אַקרי. ועל דא בואו דרווים לבולכא, הא אַתקשור בַּהַהוּא אַהַבָּה. וּבִּגִּיןֹ כָּךְ, וְאָהַבְּהָ אֶת יְיָ׳ אֱכֹּהֶיךְ.

When the V I, Zeir Anpin and ה H, Malchut, connect together with love like a bride and a groom, then all levels are connected with love. The יY with the ה H the ה with the ו V and the IV with the lower הH.

Those who love YHVH connects to this love and draw from a higher level of love. That is why we are told in Deuteronomy 6:5 "You shall love YHVH your God with all your heart and with all your soul and with all your might."

## Lesson;



148. וְהָיוּ הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה וְגוֹ׳. רַבִּי יִצְחָקּ
פְּתַח, (תהלים לה) כְּל עַצְמֹתֵי תֹּאמֵרְנָה
ה׳ מִי כְמוֹךְ מַצִּיל עֲנִי מֵחָזֶק מִמֶּנּוּ וְעָנִי
וְאֶבְיוֹן מִגּיְלוֹ. פָּסוּק זֶה אָמֵר אוֹתוֹ דְּוִדְּ
בְּרוּחַ הַקּדֶשׁ. כָּל עַצְמֹתִי תֹּאמֵרְנָה, וְכִי מִי
בְּרוּחַ הַקּדֶשׁ. כָּל עַצְמֹתִי תֹּאמֵרְנָה, וְכִי מִי
רָאָה עֲצָמוֹת שָׁאוֹמְרוֹת שִׁירָה? אֶלָּא הַפְּסוּק הַיָּה בּוְמֵן שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא עָתִיד לְהַחֲיוֹת אֶת הַמֵּתִים, וְעָתִיד הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְהַתְקִין הָעֲצְמוֹת וּלְקָרֵב כָּל בְּרוּךְ הוּא לְהַתְקִין הָעֲצְמוֹת וּלְקָרֵב כָּל אַחַת וְאָחַת לְמְקוֹמְן, שֶׁבְּמוֹת וּלְקָרֵב כְּל לֹיז וְתִּקְרְבוּ עֲצְמוֹת עֻצֶם אֶל עַצְמוֹ, זְיִחְלִיץ. אָז וְכְתוּב (יִשׁעִיה נְח) וְעַצְמִמֹתִיךְ יַחֲלִיץ. אָז וְכְתוּב (יִשׁעִיה נח) וְעַצְמִמֹתִיךְ יַחֲלִיץ. אָז עִנְיוֹת הוּ לוֹמֵר שִׁירה.

148. וְהָיוּ הַּדְּבָרִים הָאֵכֶּה וְגוֹי. רְבִּי יִצְּיֹוְזְקֹּ פְּתַזוֹז, (תַהְלִים לָה) כָּל עַׂצְּבׁווֹתֵי הַאְבַוְרְגָּה וְיִ" בִּוֹי כְּבוּוֹרָ בְּנִצִּיל עָנִי בֵּוּזְזָּלְ בִּוּבְּוֹנִי הַאְבַוְרְגָּה וְעָנִי וְאָבְיוֹן בִּוּגוֹוְלוֹ. כְבוּוֹךְ בַּוּצִּיל עָנִי בֵּוּזְזָיְלְ בִּוּבְּוֹנִי וְעָנִי וְאָבְיוֹן בִּוּגוֹוְלוֹ בְּרִּוּזְא דְּלְּוְרְשָׁא בְּרִיךְ הַּגֹּי וְבִיּיְלָא הָלְיִ וְעָבִיוֹן בְּעִּבְיִי הָאְבְּוִרִיה (אמרו) בְּרוּיוֹזְא דְּלְּוְרְשָׂא בְּרִיךְ שָׁא, כָּל עַבְּיבְוֹי הָאְבְּוֹרְנִי הַאבְּוֹרְנִי הַאבְּוֹרְנִי הַבְּיִי הְּאָבְּוֹרְוֹ לְּעָבְיִי הְּוֹּיְ לְּבְּיִי בְּלְּבְיִי הְּנְיִי הְּנִי בְּוֹלְיִי בְּנִייִי בְּוֹתְיִי בְּוֹתְיִי בְּוֹתְיִי בְּוֹלְיִי בְּוֹלְיִי בְּיִי הְנִיי הְוֹזְ לְנִיְיְבִּי בְּוֹי וְעָבְּיִי הְוֹי לְאַתְרְיִיהוֹוֹ עְבָּבְּיוֹן לְאַוְזְיִיִיא בִּוֹתִייִא, וְוֹבְּיִא בְּרִיךְ הוֹא בְּרִיךְ הוֹא וְבְּיִנְיְלְ לְזִי וְתִּלְּבָּי בְּיִי וְוֹזְר לְאַתְרְיִיהוֹוֹ, וְבְּיִבְיִי הְוֹי עְבָּיְרְרְבִּא כָּל וֹזְדְ וְזְיִבְי בְּוֹיְרְ הוֹא לֵּבְיוֹרְ הִוֹץ לְבְּיִבְיי וְוֹזְר לְאֲבְּיוֹן לְאָבְוֹיִי עִ בְּוֹיִרְיִה נְיוֹ וְתְּבְּיְבְּבְּי עְּבְּיִירְ הִוֹא לִין בְּיִבְיי וְוְוֹלִייִי לְּנִייִם בְּוֹיבִיי וְוֹבְיִי בְּנִינִי וְנִייִם בְּיוֹבְיי וְוֹבְייִי בְּיוֹבְיי בְּוֹיבְיי בְּיִוֹייוֹן בְּיִוֹבְיי בְּיוֹבְיי וְוֹבְיים בְּיוֹבְיי בְּיִוֹבְייוֹ בְּבִייִוֹבְיי בְּיִבְייִי בְּיִי בְיוֹיִבְיי בְּיִוֹבְייים בְּיוֹבְיי בְּיִבְּיוֹבְיי בְּיִבְּיוֹבְיי בְּיִבְיוֹבְייוֹן בְּיִבְּיוֹבְייוֹ בְּיִיבְיי בְּיִבְּיוֹבְיי בְּיִבְּיִבְייִי בְּיִיבְייוֹן בְּיִבְיִיבְייִי בְּיִבְיוֹבְיוֹי בְּיִבְייִם בְּיבְיוֹבְיי בְּיִבְיוֹבְיוֹבְייִי בְּיִיבְייוֹ בְּיִבְייִם בְּיבְייוֹ בְּיבְיבִיי בְּיִבְיּבְיוֹבְיוֹבְיי בְייִבְייבְייוֹ בְּיבְיבִיי בְּיבְּיבְיבִים בְּיבְּיבִים בְּיבְּיבְייבְיים בְּיבְּיבְייוֹ בְיוֹבְיוֹבְיי בְּיבְּבְיבְייוֹיוֹם בְּיבְיבִּיים בְּיבְיוֹבְנִים בְּיבְיוֹבְיוֹתְ בְּיבְיוֹבְבְייוֹם בְיוֹבְיוֹבְיוֹבְיוֹבְיוֹתְייוֹ בְּיבְּיוֹבְיוֹים בְּיבְּיוֹבְיוֹבְיוּבְייוֹיוֹ בְיוֹבְיוֹבְיוֹים בְיוֹבְיוֹבְיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹבְיוֹיוֹי בְיוֹבְיוֹיוֹיוֹ בְיוֹבְיוֹבְיוֹים בְיוֹבְיוֹם בְּבְיוֹב

Psalms 35:10

<sup>&</sup>quot;כָּל עַצְמוֹתַי תּאמַרְנָה יָהוָה מִי כָמוֹךְ מַצִּיל עָנִי מֵחָזָק מִמֵּנוּ וְעָנִי וְאֵבִיוֹן מִגֹּזְלוֹ."

<sup>&</sup>quot;All my bones will say, "YHVH, who is like You, Who delivers the afflicted from him who is too strong for him, And the afflicted and the needy from him who robs him?"

Rabbi Yitzchak says that David said these words with the Holy Spirit. 'my bones will say' a song about the future resurrection when God will join the bones of the dead together to bring them back to life. Then all Israel would say a prayer song. Ezekiel 37:7

<sup>&</sup>quot;וָנְבָּאתִי כַּאֲשֶׁר צֶוַיתִי וַיְהִי קוֹל כְּהָנָבְאִי וְהִנֵּה רַעַשׁ וַתִּקְרְבוּ עֲצָמוֹת עֵצֵם אֵל עַצִמוֹ."

<sup>&</sup>quot;So I prophesied as I was commanded. And as I prophesied, there was a sound, and behold, a rattling, and the bones came together, bone to its bone."

שירה אומרות? 149. איזו בַמוֹדָּ (מַקְדִּימִים), וְזוֹ הַשִּׁירֵה הַמְעַלֵּה מִמָּה שאמרו ישראל על הים, שהרי הם לא הָזָבִירוּ אָת הַשֶּׁם הַקַּדוֹשׁ אֵלֹא אחרי שׁלשׁ מלים, שכתוב (שמות טו) מי כמכה באלם ה'. וְכָאן הֶם מַקְדִּימִים אֵת הַשֵּׁם הַקַּדוֹשׁ, שַׁכַּתוּב ה' מִי כַמוֹדָ. מַצִּיל עַנִי מַחַזָק מִמֵּנוּ - זַה יָצֵר טוֹב מְיַצֵר הָרָע, מִשׁוּם שֵׁיַצֵר – הרע תקיף הוא כמו אבן, ככתוב (יחזקאל לו) והסרתי את לב האבן, ויצר הטוב הוא בשר, שכתוב ונתתי לכם לב בשר.

149. בַּוֹאִי שִּׂיֹרֶתָא אֲבִוֹרֵי. יָיַ' בִוּיֹ כָבוּוֹרָ (מקדמי) וְדָּא שִּׁירָתָא בִעַבְיִיא, בִובַּוה דְאָבִורוּ יִשְּׂרָאֵל עַבֹּל יַבַּוּא, דָהָא אִינֹוּוֹ כָא אַדְבָּרוּ שִּׂבָוּא הַדִּישִׂא, אֵכַּא בַּתַר תַלַת בִּוּכְיוֹ, דְּכְתִּיבֹ, (שמות טו) בִּוּ כְבוּוֹכָה בְּאֵלִים יִנִי׳. וְהַכָּא אִינוֹוֹ בַוּהָרְבֵוֹי לְשִׁבָוֹא הַרְישׁא, דְּכְתִּיבׁ יִנֵי בִוּי כָבוּוֹךָ. בַּוּצִּיׁיל עָנִי בֵוּחָוָּהְ בִוּבֵּונוּי, דָא יֵצֵּר טוֹבֹ, בִּוגַצֶּר רָעֹ. בְּגִּיוֹ דְיֵצֶּר הָרָעֹ תַּקּיף הוּא כִּאַבְנַא. כבוה הכתיב, (יחזקאל לו) והסירותי スココ דכתיב, (שם) ונתתי לכם לב בשר.

The prayer would start with 'YHVH, who is like You...'. This song would be more important than the song that the Israelites sang after the splitting of the Red Sea because it starts with the Holy Name, YHVH. By the sea, the YHVH name came after three words (Exodus 15:11) מִי כַמֹּכָה בַּאֵלִם יהוה' (Who is like you, YHVH'.

The poor and afflicted is the good inclination that fights the evil inclination that is stronger than him. YHVH would save us from the evil inclination that is hard as a stone and stronger than the good inclination, that is soft like the flesh.

וֹנָתַתִּי לָכֶם לֵב חָדָשׁ וִרוּחַ חֲדָשָׁה אֶתֵּן בִּקְרִבְּכֶם וַהַּסְרֹתִי אֶת לֵב הָאֶבֶן מִבְּשַׂרְכֶם וְנָתַתִּי " Ezekiel 36:26 ּלָכֶם לֶב בָּשָׂר." "I will give you a new heart and put a new spirit within you; I will remove your heart of stone and give you a heart of flesh." In the Final Redemption and the Resurrection, the 'heart of stone' that is the evil inclination would be replaced with only good that is a 'heart of flesh'.

#### Lesson;

The fight against the evil inclination would continue until death and the Final Redemption. The Resurrection would heal our body and soul by removing the influence of the negative side on us. The evil inclination and death would be swallowed forever and we will be surrounded with pure light that is all good.

הוא כמו ברזל, עד שמכניסים אותו לאש. אחר שיתחמם, הכל חוזר כאש.

150. תַא וווֹי, יָצַר הַרֶע לְבַוּה הוא דוֹבוּה. בְּשִּׂעַתַא 150. בּא וּרָאָה, יַצַר הַרֶע לְמָה הוא דּאָתֵי לָאַזָּדַיִּוּגָּא בִּבַּר נָּשֹּׁ, הוּא בּפַרוֹּלַא, עַּד דּוֹמֶה? בְּשְׁצְה שְׁהוּא בָּא לְהַזְּדֵּנִג עִם הָאָדָם דְעָאַלִין כֵיה בְּנוֹרָא. בָתַר דִיִתְוֹפֵוּם אָתְהַדֶּר כּכְּא

When the evil inclination comes to connect to a person he is like iron before putting it into the fire. After it gets heated it turns back like fire.

151. רְבִּי זִזיִּיא אָבַּוּר, יֵצֶּר הָרָעַ בַּד אָתֵי לְאָדְיוּנְגָא בֵּיה לְבַּר נְּשׁ דְּכָּרִיב לְפַּתְּזָזִא, וְזִיבִּוּי דְּכָּא אִית בִּוּא דְבִּוּי לְבַּר נְּשׁ דְּכָּרִיב לְפַּתְזָזִא, וְזִיבִּוּי דְּכָּא אִית בִּוּא דְבִּיתֹ בְּיֹה אַרְוֹזִי בִּידִיה. עָאַל לְבֵיתָא, וְזִיבִּוּי בִּיבִיה, וְזִיּיִּיל כֵּיה לְאָרְוֹזִיה. כֵּיוָן דְּעָיִיל לְבֵיתָא, וְנִיזִּיל כֵּיה לְאָרְוֹזִיה. כֵּיוָן דְּעָיִיל לְבֵיתְא, וְנִיזִּיל כֵּיה לְאָרְוֹזִיה. כֵּיוֹן דְּעָיִיל לְבֵיתְא, וְנִיזִּיל כֵּיה לְאָרְוֹזִיה. כִּיוֹן דְּעָיִיל לְבִיתְא, בִּיבִיה, אִתְבְוֹנָא עָבֹרה וְאָתְעָבִיד בְּיִבִּיתָא (דף רס"ח ע"א) עַד דְיִשְּׂהְכַוּז דְּכָל בִיתָא הַאָּיִם בְּרָשׁוֹתֵיה.

151. רַבִּי חִיָּיא אָמֵר, כְּשֶׁבָּא יֵצֶר הָרְע לְהִוְּדֵּוֹג עִם הָאָדָם, דּוֹמֶה לְאִישׁ שֶׁקָּרֵב לְפָּתַח וְרוֹאֶה שָׁאֵין מִי שֻׁמּוֹחֶה בְּיָדוֹ, נִכְנָס לַבַּיִת וְנַעֲשֶׂה לוֹ אוֹרֵחַ. רוֹאֶה שָׁאֵין מִי שָׁמּוֹחֶה בְיָדוֹ, וְיֵלֵךְ לוֹ לְדַרְכּוֹ. כֵּיוָן שֶׁנִּכְנָס לַבַּיִת וְאֵין מִי שֶׁיִּמְחֶה בְיָדוֹ, מִתְמַנֶּה עָלִיו וְנַעֲשֶׂה בַּעַל הַבִּית, עַד שֶׁנִּמְצָא שֶׁבָּל הַבִּיִת עוֹמֵד לִרְשׁוּתוֹ.

Rabbi Chiya says that when the evil inclination comes to connect to a person, he is like another person that comes into the home as a guest because no one stopped him. Without objection from the homeowner, he gradually takes over the home until he has full control.

152. מִמִּי לַמַדְנוּ? מִפַּרְשֵׁת דַּוִד לַמַדְנוּ. מַה כָּתוּב? (שמואל-ב יב) וַיָּבֹא הֵלֵך לְאִישׁ הַעַשִּׁיר. הַלֶּךְ שַׁקַּרָב לַפַּתַח וִלֹא רוֹצָה לָהָתִעַבֵּב שָׁם, אֶלָּא לָלֶכֶת לְדַרְכּוֹ. כָּךְ הוא יצר הַרע, כִּמוֹ שַׁקַרב לַבַּיִת מִתְקַרב לַאַרַם. מִתעוֹרֵר עַלַיו בָּחֵטָא קַטַן, זָהוּ אוֹרֶחָ עָרָאי. רוֹאָה שַׁאֵין מִי שַׁמּוֹחָה בְיַדוֹ, מָה כַּתוּב? לַעֲשׁוֹת לַאֹרֶחַ הַבָּא לוֹ [אֵלַיו], נַעֲשֵׂה לוֹ אוֹרֶחַ אַכְסְנַאִי בַּבַּיִת, מִתְעוֹרֵר עַלַיו בָּחֵטָא יוֹתֵר, יוֹם אֵחָד אוֹ יוֹמַיִם, בַּאוֹרֵתַ הַזָּה שַׁמַשָּׁהִים אוֹתוֹ בַּבַּיִת יוֹם אָתַד אוֹ יוֹמַיָם, (בָּגְלַל שֶׁהוּא אוֹרַחַ) כֵּיוַן שַׁרוֹאָה שַׁאֵין מִי שַׁמוֹחָה בְיַדוֹ, מַה ,אָלִיוּ הַבָּא אֵלָיוּ לְאִישׁ הַבָּא אֵלָיוּ נַעֲשָׂה בַּעַל הַבַּיִת, כִּמוֹ שֵׁנָאֱמר (בראשית מב) הָאִישׁ אֱדֹנֵי הָאָרֵץ. (רות א) אִישׁ נַעַמִי. כַּדְ הוּא יָצֵר הַרַע, נַעֲשֵׂה כָנַגֵּד הַאַרַם אִישׁ, בַּעַל הַבַּיִת, וְהַנֵּה נִקְשֵׁר הַאַדָם לַעַבוֹדַתוֹ, וְהוּא עוֹשֵׂה בּוֹ כָּרְצוֹנוֹ.

152. בואַן אוֹכִיּפָנָא. בִּוּפַרְשְׂיֹהָא דְּדְרוֹד אוֹכִיּפְנָא. בַּוֹה רָגִישׁ הַעָּשִּׂיר, (שמואל ב יב) וַיָּבֹאָ הֵכֶּךְ לְאִישׁ הַעָּשִּׂיר, הַכֶּרְ דְּהָּרִיב לְפַתִּוֹזָא, וְלָא בְּעֵי לְאָתְעַׂבְּבָא תַּבְּוֹי, אָפָּא לְבֵּוהַךְ לְאָרְוֹזִיהֹ. כַּךְ הוּא יֵצֶּר הָרָעֹ, כְּבָּוהֹ דֹבִוּקָרַב לַבֵּיתָא, בִּתְקָרַב גַּבֵּי דַבַּר נָשׁ, אָתִעַר עַּכֵּיה בְּוֹזוֹבָא וָעַיר, דַא הוא אוֹרָווַ עַראי. ווַבֵּיי דֹבֵית דַבִּוֹזִי בִּידִיה, בַוֹה כִּתִיב, כַּעַשׁוֹת כָּאוֹרַוַז הַבָּא אֶכָּיו, אָתִעָּבִיד כֵיה אוֹרַזוֹ אַכִסְנַאי בִּבֵיתָא, אָתַעַּר עַבּיה בּווובוי יַתִיר, יובָוא ווד, או הַרִין יוֹבִיאֹ, כְּהַאִי אוֹרַוֹזַ דְּשָּׁרָאוֹ כֵיהֹ בִּבֵיתָא, יוֹבָוא זוֹדָא, אוֹ ב' יוֹבִוּיוֹּ, (בגין דאיהו אורח) כֵּיוַוֹּ דְּוֹזְבֵוּי דֹכֵית בַוּאוֹ דִבונווי בִּירֵיהֹ, בַוּה כָּתִיבֹ, (שם) וַיַּעַשׁ לָאִישׁ הַבָּא אֱכַיוּו, אָתִעַּבִיר בָּאָרֵי דְבֵיתָא, כְּבָוה **אָבֵור** (בראשית מב) האיש דָאָרֶץֹּ. (רות א) אִישֹּׁ נָּעַבְיוֹ. כַּרְ הוֹא יֵצֵּר הָרָעֹ, אָתעַבִיר כַּבַבְכֵּיה דְבַר נַשֹּׁ, אִישֹּׁ, בַעַּל הַבַּיִת, הַא אָתַהָשַּׁר בַּר נָשׁ בְּפוּלְווֹנֵיה, וְהוּא עַבִּיר בֵּיה רעותיה. Rabbi Chiya says that he learned that from the story about King David. 2 Samuel 12:4 "אַישׁ הַעֲשִׁיר וַיַּחַמֹּל לָקָחָת מַצֹּאנוֹ וּמַבַּקָרוֹ לַעֲשׂוֹת לָאֹרֶחַ הַבָּא לוֹ וַיִּקּח אָת ּכָּבְשַׂת הָאִישׁ הָרָאשׁ וַיַּעֲשֶׂהָ לָאִישׁ הַבָּא אֱלָיו." "Now there came a traveller to the rich man, and he was unwilling to take one of his own flock or herd to prepare for the guest who had come to him, but he took the poor man's lamb and prepared it for the man who had come to him." 'a traveler came to the rich man' is the evil inclination that comes to the 'rich man' that is the aspect of a person with Light. He comes closer to the rich man and tempts him to make a casual small sin. After no resistance, he becomes like the owner. 'The man that came to him' the Evil Inclination is served with a 'lamb' that doesn't even belong to the rich man. was taken without permission from noor man's а

#### Lesson:

The Evil Inclination is cold at the beginning as a simple iron and we don't afraid to touch it but after he gets energy from us he turns hot like fire and can burn us. He starts by making us do a simple wrong that is insignificant but gradually pull the person to do greater sins until he transforms the person from good to sinner and evil.

We learn to restrict negative actions but when we are weak for some reason, we let our 'door' for the evil inclination to come in. He just challenges us with something small that we would consider as insignificant but after we do that, it becomes easier to repeat the same and even go bigger.

A simple example is when one is on a diet. He is tempted to take just a small bite from the delicious cake just to compliment the chef but after the first bite, more follows because the door was open without resistance.

The best way is to stop the first thought and remove it from our minds before it grows and manifests itself.

עַלַיו הַמִיד, כָּדִי שֵׁיִהְיָה אוֹתוֹ יֵצֵר הַרַע שבור בהם, שאין ליצר הרע מקטרג פּרט לְדַבָרִי תוֹרָה, וְעֵל כָּן כַּתוֹב וְהַיוּ הַדְּבַרִים ָהָאֶלֶה וְגוֹ׳, עַל לְבַבְף – עַל שְׁנֵי יִצְרֵיף, שיצר הטוב מתעשר בהם, ויצר הרע נכנע בַּהֶם. אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, מַה יֵצֵר הַטוֹב צַרִיךְ דְּבָרֵי תוֹרָה? אָמֵר לוֹ, יֵצֵר הַטּוֹב מָתְעָטֵר בָּהֶם. וְיֵצֵר הַרַע, כֵּיוַן שֵׁרוֹאָה שאדם לא שב ולא רוצה להשתדל בתורה, אז הוא עולה למעלה ומלמד

153. וְעַל דָּא בָּעַי בַר נָשׁ לְשַׂוָאָה בִּוּכִיוֹ דְאוֹרַיִיתָא 153. וְעַל כֵּן צָרִיךְ אָדֶם לְשִׁים דְּבָרִי תוֹרָה עָבּיה הָדִיר, בְּגִּין דִיהֵא הַהוּא יֵצֶּר הָרָע הָבִיר בהוי, דכית כיה בוקטורג לוצר הרעי, בר בוכי דאורייתא. ועל דא פתיב, והיו הדברים האפה וֹגוֹ׳, עַבל לְבָבֶרָ, עַבל תָּרִי יִצָּבִירָ, יֵצֵּר הַטּוֹב אָתִעַּטָּר בהו, וַיֵּצֶר הרע אַתְכּנֹע בַהוּ. אַבור רְבִּי יְהוּדה, יָצֶר הַפּוֹבֹ, בַּוֹה בַעַי בִוּכֵּי דְאוֹרַיִיתָא. אָבַוּר כֵּיהֹ, יצר הטוב אָתעשר בהו. ווצר הרע, כיון דווביי בר נַשׁ כַא תַב, וָכָא בַעֵּי כֹאִשִּׂתַדְּכַא בְאוֹרַיִּיתַא,

בְּדִין הוּא סְלִילְ לְעֵּילָא, וְאוֹלִיף עָּבֵיה זוֹבְה, הְבָּדִין הוֹבְה, זָהוּ שֶׁבְּתוּב (משלי ג) וּכְסִילִים בַּוֹרִים לֻלוֹן. הוּא דִּכְתִיב, (משלי ג) וּכְסִילִים בֵּוִרִים לֻלוֹן.

Deuteronomy 6:6

To overcome the Evil Inclination, we should always study the Torah and have it in our hearts, so we can easily break the evil-side and stop it from controlling us. The Torah says that we should have the words of the Torah in our hearts. The word heart in the plural form to mean the two sides of our heart. The good side gets powered by the Torah and the bad side of the heart gets tamed and surrender to the good.

Rabbi Yehuda says that the good side of a person needs the Torah to have it as protection above his head. When the evil side sees that the person is not connected to the Torah, he goes up and reports judgments on that person as it says in Proverbs 3:35 "נְבֹּוֹדְ חַכְּמִים יְנַחָלוּ וּבְּסִילִים מֵּרִים קֵּלוּוּ."

"The wise will inherit honor, but fools are held up to shame."

154. כַּשָּׁבָּא רַבִּי שָׁמְעוֹן, אַמַר, הַרִי וַדָּאי פַרשַת קריאַת שָׁמַע רְמוּזָה בּוֹ עָשֶׂר אָמִירוֹת כָּמוֹ שֶׁבָּאַרוּהַ, וְכַדְ הוּא וַדָּאי. וָהַיוּ הַדְּבַרִים הַאֱלֵה, הַם הַכְּלַל שׁל עֲשֵׂר הַאָמִירוֹת, וּמְשׁוּם כַּדְּ יֵשׁ כַּאן עֲשֵׂר מְצְווֹת, כְּנֶגֶד עֶשֶׂר מִצְווֹת שֵׁל הַתּוֹרַה. וּמִי הָן? וִשְׁנַנְתַם לְבַנִידְ. וִדְבַּרְתַ בַּם. בִּשְׁבִתְּדְ בַדַרָך. וּבְשַׁכִבִּך. בַּבִיתַדְּ. וּבַלֵכָתִדְּ וּבָקוּמֶדְ. וּקשַׁרְתַּם לְאוֹת עַל יַדֶדְ. וְהֵיוּ לטטפת בין עיניד. וכתבתם על מזוות בַּיתַדְּ. וּבִשְעַרִידְּ. הַרִי עשר כְּנָגֵד עשר אמירות. ועל כן הפרשיות הללו הן כלל גַדוֹל בַּתוֹרַה. אַשְׁרֵי חַלֹקוֹ שׁל מי שמשלים אותו בכל יום פעמים, שהרי הָתְקָדֵשׁ בַּפִיו הַשֵּׁם הַקַּדוֹשׁ כַּרָאוי.

Rabbi Shimon comes and joins the study. He said that the Shema Israel prayers include ten precepts that are against the Ten Commandments. Deuteronomy 6:7,8,9

- 1. teach them diligently to your children וַשְׁנַנָתָם לְבָנֵיך
- 1. and speak of them ודבַרתַ בָּם
- 1. when you sit at home בָּשֶׁבְתָּךְ בְּבֵיתֶך

<sup>&</sup>quot;וָהָיוּ הַדְּבָרִים הָאֶלֶה אֲשֶׁר אָנֹכִי מִצְוּךְ הַיּוֹם עַל-לְבָבֵךְ."

<sup>&</sup>quot;And these words which I command you today shall be in your hearts."

- 1. and when you walk along the road וּבָלֶכְתְּךָ בַדֶּרֶך
- when you lie down וּבְשֶׁכְבַּךְ
- 1. and when you get up וּבָקוּמֶך
- 1. You shall bind them as a sign on your hand וּקְשַׁרָתָּם לְאוֹת עַל-יָדֵך
- 1. and bind them on your foreheads וָהָיוּ לְטֹטֶפֹת בֵּין עֵינֵיך
- 1. You shall write them on the doorposts of your house וּכְתַבְתָּם עַל-מְזֻזוֹת בֵּיתֶך
- 1. and on your gates וּבִשְׁעֶרֶיךָ

These verses have great importance in the Torah and those who say them completely twice a day, he is blessed and praised because the Holy Name sanctified properly in his mouth.

Lesson;

We studied many times about the power and significance of the Shema prayer. It would be beneficial for everyone to learn by heart at least the first paragraph that includes the ten precepts as Rabbi Shimon explained above.

Shema Israel links:

Bedtime Shema: <a href="https://dailyzohar.com/wp-content/uploads/2016/05/Bedtime-Shema-prayer.pdf">https://dailyzohar.com/wp-content/uploads/2016/05/Bedtime-Shema-prayer.pdf</a>

Video with Shema Israel in slow reading for studying and memorizing.

I just noticed that the length of the video is 5:46. 546 is the numerical value of the word Israel ישראל. It's 541 + 5 for the letters. 546 is also the numerical value of al the initial letters of the 10 Sefirot כחבחגתנהים.

[embedyt] https://www.youtube.com/watch?v=dnrWDmh9ygY[/embedyt]

155. רַבִּי אָחָא הָיָה עוֹמֵד עִם רַבִּי אֶלְעָזָר לַיְלָה אֶחָר אַחֲרִי חֲצוֹת הַלַּיְלָה, וְהִיוּ עוֹסְקִים בַּתּוֹרָה. פָּתַח רַבִּי אֶלְעָזָר (רַבִּי אָסְא) וְאָמֵר, (דברים ל) כִּי הוֹּא חַיֶּיךּ וְאֹרֶדְּ יָמֶיךּ וְגוֹי. בֹּא וּרְאֵה, עֵל כָּל יָמֶיךּ וְגוֹי. בֹּא וּרְאֵה, עֵל כָּל הַתְנִאִים (הּמִּצְווֹת) שֶׁגָּזַר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּדְ הַנְּאָרִים (הּמִּצְווֹת) שֶׁגָּזַר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּדְ הַנְּאָרִים (הַמִּצְווֹת) שֶׁגָּזַר הַנְּשָׁרָם, גְּאָרִים הַמַּעַם? מְשׁוּם הַתּוֹרָה הְיְתָה. מָה הַמַּעַם? מִשׁוּם שָׁהַתִּיבָּ הְלֹא מִרְיַשֶּׁבֶת לְמַעְלָה אֶלְא אֶלְא בִּתוֹיָשֶׁבֶת לְמַעְלָה אֶלְא בִּתוֹרָה, וְלֹא מִרְיַשֶּׁבֶת לְמַעְלָה אֶלְא בִּתוֹרה.

155. רבי אָיָוֹא, הַּיָּה כָּאִים עַבּיה דְּרַבִּי אֶכְּעָדָׁר כִּייִּהְאָר בִּי אָנִיּא, וַהָּוּ בִּישְּׂתַרְבֵּי עַבְּיִּה בְּיִיּתְא בַּיִּתְר פַּלְגוּת כֵּילְיָא, וַהָּוּ בִּישְּׂתַרְבֵי כִּילְיָא מִזְּד בְּתַר פַּלְגוּת כֵּילְיָא דְּיִשְּׂר (נ"א רבי בְּיִרְר הוּא כַּד עָאַלוּ לְצִיּרְ לְצִיּרְ וְמִוֹּרֶךְ יְבֶּייְ וְבִּייִ אָּלְעָיָּר, (נ"א רבי וְגוֹיִי, עַבֹּל כָּל הְּנָּאִין (נ"א פּקודין) דְּגַּזְּר כְּיִּרְשָׁא וְגוֹיִי, עַבֹּל כָּל הְנָּאִין (נ"א פּקודין) דְּגַּזְר כְּיִּרְשָׁא לְא בְּאוֹרַיִיתָא לְא דְּאוֹרַיִיתָא לְא בְּאוֹרַיִיתָא. וְלָא בְּאוֹרַיִיתְא כָּא בַּאוֹרַיִיתְא. וְבָּוֹיה בְּתַר בָּאוֹלְיִיתְא בְּאוֹרִיִיתְא בְּאוֹרַיִיתְא. בְּנִייִּה בְּא בַּאוֹרַיִיתְא.

Rabbi Echa and rabbi Elazar were studying Torah after midnight. Deuteronomy 30:20

ַיְאַהָבָה אֶת יְהוָה אֱלֹהֶיךָ לִשְׁמֹעַ בְּקֹלוֹ וּלְדָבָקָה בוֹ כִּי הוּא חַיֶּיךְ וְאֹרֶךְ יָמֵיךְ לְשֵׁבֵת עַל הָאַדָמָה אֲשֵׁר נִשִּׁבַּע יִהוָה " לַאֲבֹתֵיךָ לְאַבְרָהָם לְיִצְחָק וּלְיַעֲקֹב לָתֵת לָהֵם."

"loving YHVH your God, obeying his voice and holding fast to him, for he is your life and length of days, that you may dwell in the land that YHVH swore to your fathers, to Abraham, to Isaac, and to Jacob, to give them."

Rabbi Elazar quotes this verse and says that out of all the precepts that the Holy One Blessed be He commanded the Israelites when they entered the land of Israel, the command of studying the Torah is above all. The reason for that is that the Shechina connects to the land is only with the Torah. The connection of the Shechina above to Zeir Anpin is also through the Torah.

שבעל פה לא נודעת, אלא בשביל תורה שבכתב. השכינה לא מתישבת למעלה וּלְמַטָה, אֵלָא עָם הַתּוֹרָה שֵׁלְמַטָה. שַׁבַּל זַמַן שֶהַתוֹרָה נָמַצֵאת עמוֹ, יַכוֹל לַעַמד בעולם. (תורה שַבַּכִתַב לא נוֹדַעַת אֵלָא מְשׁוּם תּוֹרָה שֶׁבְּעַל פֶּה, וְתוֹרָה שֶׁבְּעַל פֶּה לֹא נוֹדַעַת אַלָּא מִתּוֹרָה שַׁבָּכָתַב. וַדַּאי כָּלָל הַצַּרִירְ לִפְרָט, וּפָרָט הַצָּרִיךְ לְכָלָל. הַשָּׁכִינָה לא מְתִיַשַּׁבֶת לְמַעְלָה אֶלָא בַּתּוֹרָה שֵׁלְמַטָּה. שֵׁכָּל זְמַן שֶׁהַתּוֹרָה נִמְצֵאת, יְכוֹלָה לְהִתְקַיֵּם בְּעוֹלָם) זָהוֹ שֶׁכַּתוֹב כִּי הוֹא חַיֵּיך וְאֹרֵך יִמִידְּ לַשָּׁבֶת עַל הַאַדְמָה. עַל הַאַדְמַה סָתַם. וָאָם לֹא שֶׁמַפְּסִיק דְּבָרֵי תוֹרָה, לֹא יַבוֹל לַעֲמֹד, שֵׁבָּתוֹב (ירמיה ט) עַל מַה אַבָּדָה הַאָּרִץ. וְכַתוּב, וַיֹּאמֶר ה׳ עַל עַוְבַם

156. דְּהָכִי אֲבֵוֹר (רבי שמעון) אֲבָא, תּוֹרָה שֵּׁבְּעַכֹּל 156. שֶׁבַּדְ אָמַר (רבי שמעון) אֲבָא, תּוֹרָה פה לַא אִשִּׂתִבוּוִדִעֹ, אֵלָא בִגִּין תוֹרָה שֶׂבְּכִתְבֹ. שׁכינתא כא בתיישבא כעיכא אכא עם תורה עַבויה (דבר נש), יַּכְכַּא לְבֵויהָם בְּעָוֹלְבָוּא. (נ"א תורה שבכתב לא אשתמודעא אלא בגין תורה שבעל פה, ותורה שבעל פה לא אשתמודעא אלא מתורה שבכתב, ודאי כלל הצריך לפרט, ופרט הצריך לכלל. שכינתא לא מתיישבא לעילא אלא באורייתא דלתתא. דכל זמנא דאורייתא אשתכחת יכילא למיקם בעלמא) הדא הוא דכתיב, כי הוא זוייר ואורר יָבֶוּיךְ כְּשֶׁבֶּת עַכֹּל הָאֲדְבָוּה. עַכֹּל הָאֲדְבָוּה סְתָם. וְאִי לָאו דַאַפַסִיק בִוּלֵי דָאוֹרַיִּיתָא לָא יַכִּלָּא לְבֵוּיַקָּם. דְּכָתִיבֹ, (ירמיה ט) עַּלֹ בַּוֹה אָבְדָה הַאָּרֶץ. וּכְתִיבֹ, ַנִיאבֶור יִיֵּ׳ עַבֹּל עַוֹּבֶם אָת תורַתיּי.

Rabbi Elazar shares his father's words, saying that the oral Torah is the aspect of the Shechina and would not be known without the written Torah that is the aspect of Zeir Anpin. The Shechina can connect above only when the Torah is studied below and that is what keeps the Shechinah present in this world.

Jeremiah 9:11, 12

".מִי הָאִישׁ הֶחָכֶם וְיָבֵן אֶת זֹאֹת וַאֲשֶׁר דִּבֶּר פִּי יְהוָה אֵלְיו וְיַגַּדָהּ עַל מָה אָבָדָה הָאָרֶץ נִצְתָה כַמִּדְבָּר מִבְּלִי עֹבֵר".

Who is the wise man that may understand this? And who is he to whom the mouth of YHVH has spoken, that he may declare it? Why is the land ruined, laid waste like a desert, so that no one passes through?

".וַיאֹמֶר יָהוָה עַל עָזָבָם אֶת תּוֹרָתִי אֲשֶׁר נֶתַתִּי לְפְנֵיהֶם וַלֹא שָׁמְעוּ בְקוֹלִי וַלֹא הָלְכוּ בָה

"YHVH said, "Because they have forsaken My Torah, which I set before them, and have not obeyed My voice nor walked according to it,"

The prophet Jeremiah challenges the people to understand that the 'Land' was ruined because they abandoned the Torah and lost the connection to the Shechina. Lesson;

The Torah is our connection to Tree of Life where we get all the nourishment we need in this world for sustenance and success.

The first thing God told Joshua after he received the leadership from Moses is; Joshua 1:8

לא-יַמוּשׁ סָפר הַתּוֹרָה הַזָּה מִפִּירָ, והַגִּיתַ בּוֹ יוֹמָם וַלִּילָה, למַען תִּשׁמֹר לַעשׁוֹת, כֹכְל-הַכְּתוּב בּוֹ: כִּי-אָז תַּצליחַ את-" דרַכרָ, ואַז תּשׂכּיל"

"This Book of the Torah shall not depart from your mouth, but you shall meditate on it day and night, so that you may be careful to do according to all that is written in it. For then you will make your way prosperous, and then you will have good success." The Daily Zohar should be one resource of your daily routine to study and connect to the Torah and the Shechina. Use the Unity Zohar app to make additional connections to the Torah wherever you are. As God told Joshua, prosperity, and success depend on studying and following the Torah.

אָת ראשוֹ וַאָמֶר, וַדָּאי כַּדְ הוּא, וַזָהוּ הַסּוֹד שֶׁמַצָאנוּ בַּסְפָרוֹ שֵׁל רֵב הַמְנוּנַא סַבָא, וּבָאֵר הַפַּסוּק הַזָּה בַּסוֹד שׁל כּנסת כא) שארה שבתוב (שמות כסותה וענתה לא יגרע. ואם מונעים מָמֶנָה, מָה כַּתוּב? וַיַּצְאָה חָנָם אֵין כַּסֶף, במו שנאמר (ישעיה נ) אי זה ספר בריתות שלחתיה. וכתוב (שם וב) חנם נמכרתם ולא בכסף תגאלו. ומי שמונע ממנה תורה, כמי שלוחח בעל (שָׁאֶרָהַ) שׁל אשה ומונע אותו ממנה. זו נשארת כאלמנה, ולא אלמנה. זָהוּ שֵׁכָּתוּב (איכה א) הַיִּתַה כִּאַלְמַנַה, ולא

157. עַרֹ דַּהָוֹו יַתְבֵּי, בָּנִאִירְ רָבִּי שִּׁבְּוֹעוֹן רֵישֵׁיהֹ. 157. בִּעוֹדָם יוֹשִׁבִים, הָנְמִיךְ רַבִּי שִׁמְעוֹן אָבֵּר, וַדַאי הַכִּי הוא וְדֹא הוֹא רוֹא דאשׂכוזוֹגא בְּסְפַרֵא דָרָב הַבְּנוֹנָא סְבָא, וְאוֹהָים הָרַא דָא, ברוֹא דְּכַנֶּסֶת יִשְּׂראָל, דְּכַתִּיבֹ, (שמות כא) שָּׂאָרה כסותה ועונתה לא יגרע. ואי אתבונעו בונה, בוה אָבור, (ישעיה נ) אָי זֶּהֹ סָפַר כַּרִיתוּת אָבוֹכֶם אָשַּׂר שָּׁלּוֹזְתִיה. וּכְתִיבֹ, (ישעיה נב) וֹזנֹם נָבְּכַּרְתֵּם וַלֹּא בכסף תגאלו. ומאן דמנע אורייתא מנה, כמאן דְנַפַב בַאָרָי (ס"א שארה) דְאָתָתָא, ובַוּנַע בונה, דא אשהארת כארמלתא, ולא ארמלתא. הרא הוא דֹכִתִיבֹ, (איכה א) הָיִּתָה בָּאַלְבְּנְבָּהֹ, וְלָא

Exodus 21:10,11

Isaiah 50:1

<sup>&</sup>quot;אם-אחרת, יקח-לו–שארה כסותה וענתה, לא יגרע"

<sup>&</sup>quot;If he takes to himself another woman, he may not reduce her food, her clothing, or her conjugal rights."

<sup>&</sup>quot;ואָם שָׁלָשׁ אֶלֶה לֹא יַעֲשֶׁה לָה וַיַּצְאָה חָנָם אֵין כָּסֶף."

<sup>&</sup>quot;If he will not do these three things for her, then she will go out for nothing, without payment of money."

Rabbi Shimon shares that he found in the book of Rav Hamnuna Sava that this verse is also related to the Shechina. With the study of Torah, the Shechina receives the three things required to keep her connected to us.

Without the study of Torah, it's said "she will go out for nothing" and divorce us "without payment of money"

"Thus says YHVH: "Where is your mother's certificate of divorce, with which I sent her away? Or which of my creditors is it to whom I have sold you? Behold, for your iniquities you were sold, and for your transgressions, your mother was sent away."

Rabbi Shimon explains that whoever prevents the Torah from connection to the Shechina in Malchut is like a person who separates a husband (Torah, Zeir Anpin) from his wife (Malchut, Shechina). Then the Shechina is like a widow as it says in Lamentation 1:1 "She who was once great among the nations now sits alone like a widow."

158. יִשְּׁבוּ וְהִתְעַפְּקוּ בַתּוֹרָה עַד שֶׁהֵאִיר הַיּוֹם. אַחַר שֶׁהֵאִיר הַיּוֹם, קָמוּ וְהָלְכוּ. עַד הַיּוֹם, אָחָר שֶׁהָיּה הוֹלֵךְ שֶׁהָיּוּ הוֹלְכִים, רָאוּ אִישׁ אֶחָד שֶׁהָיָה הוֹלֵךְ בַּדֶּרֶךְ וְרֹאשׁוֹ עָטוּף. קָרְבוּ אֵלְיו, וְהָיָה מְרַחֵשׁ בְּשִׂפְתוֹתְיו וְלֹא הֵשִׁיב לְהֶם דְּבָר. אֲמָר רַבִּי אֶלְעָזָר, וַדַּאי זֶה נִמְלְךְ בְּרבּוֹנוֹ. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר וְרַבִּי אָחָא וְהִתְפַּלְלוּ יְשָׁבוּ רַבִּי אֶלְעָזָר וְרַבִּי אָחָא וְהִתְפַּלְלוּ תְפִלְּה, וְאוֹתוֹ הָאִישׁ עָמֵד בִּמְקוֹמוֹ בְּמְקוֹם בְּמְקוֹם בְּמְקוֹם בְּמְקוֹם בְּמְקוֹם בְּמְקוֹם בְּמְקוֹם וְבְּיִרְ, אֲחֵר הָאִישׁ הַיָּה, אוֹ שֶׁהוּא טִפֵּשׁ, אוֹ שֶׁדְּרָכִיו לֹא יְשִׁרוֹת. אָמֵר, נִתְעַפֵּק שָּׁ, אוֹ שֶּׁדְרָכִיו לֹא יְשִׁרוֹת. אָמֵר, נִתְעַפֵּק בְּתִּלְּהָ, בַּתִּיֹרָ, הָאִישׁ הַיָּה, אוֹ שֶׁהוֹא טִפֵּשׁ, אוֹ שִּׁדְרָכִיו לֹא יְשִׁרוֹת. אָמֵר, נְתְעַפֵּק בְּתִּלְוֹת. בְּבִּתֹן בִּיוֹ לֹא יְשָׁרוֹת. אָמֵר, נְתְעַפֵּק בְּתִּרְנִיו לֹא יְשִׁרוֹת. אָמֵר, נְתְעַפֵּק בְּתִּרְנִיו לֹא יְשִׁרוֹת. הְיִאְיֹלוֹת. בְּתִּלְוֹה. בְּתִּים בְּתִּבְּיִם הִיּא לְוֹה.

158. יְתְבוּ אִתְעַפְּקּוּ בְּאוֹרַיְיתָא, עַּדְ דְּנָּהִיר יוֹבָוּא, בְּבוּר יְיֹבָּוּא, בְּבוּר יְיֹבָּוּא, בְּבוּר יְנְבָּוּא, בְּבוּר יְנְבָּוּא, בְּבוּר יְנְבָּוּא, בְּבוּר יְנְבָּוּא, וְרִישֵׁיה עָּטִיּף, ווֹדְ נְּבָר דְּבְּנָוּה אָזִיל בְּאַרְוֹזָא, וְרִישֵׁיה עָׂטִיף, קְרִיבוּ נַּבֵּיה, וְבְּנִיה רְרִוֹיִשׁ (דף רס"ח ע"ב) בְּשִּׁפְּוְותִיה, וְכָּא אָתִיב כוֹן בִּיִדִי. אָבוּר רָבִּי אֶלְעָוֹר, וַדַּאי הַאִּי אִבְּוּלַךְ בְּבָּוּאַרִיה. יְתִיב רְבִּי אֶלְעָוֹר, וַדַּאי הַאִּי אִבְּוּלַךְ בְּבָּוּאַרִיה. יְתִיב רְבִּי אֶלְעָוֹר, וְרַבִּי אֲעָוֹא וְצַבּׁוּ צְּכוֹתָא, וְהַהוּא נְּבַר בְּאִים בְּלִינְתוֹיה בַּאֲתָר אַוֹזְרָא. בְּתַר דְּסִיְיִבוּוּ צְּכוֹתָא, אַוֹּלוּ בְּאָרְוֹזִא, וְהַהוּא נַּבְּרָא אִשְּׂהְבִוּים בִּנְּיִיהוּ, אוֹ בִּבְּיִלְּה רָבִי אֶלְעָוֹר, הַאִי נַּבְּרָא אִשְּׁהְבִוִים בְּנַיִּיתוֹים בְּנִיִיהוּ, אוֹ בִּבְּרָא אִשְּׁתְּבִוּים בְּנִיִיהוּ, אוֹ בִּבְּרָא, אוֹ טִּפְשָׁא הוּא, אוֹ אִבְּרוֹזוּי כָּא בִּוּתְיִנְיִר, הָאי נַּבְרָא, אוֹ טִפְּשָּׁא הוּא, אוֹ אִבְּרִיוֹזוּי כָּא בִּוּתְנִישְּרְן. אָבְרוֹי אָנִבְיר, נִבְּיִר, נִּהְיִבְיִּיתְ, אֵבּר בִּיר, נִבְּיִיבוּ אַעְלְעַוֹּר, הַבּא שִּנְרִיוֹ, אָבְרוֹין. אִבּיר וְבִיּי אָבְלְעַוֹּר, הָבִיי בְּבִיר, נִבְּיִיבוּר, נִבְּיִיבְיּים בְּבִּיִים בְּיִבּיים בְּיִיבִים בְּבִייִים בְּבּוּבְייִבוּים בְּבִייִים בְּיִים בְּבִיים בְּבִּייִבוּים בְּיִבּיים בְּבִייִים בּוּיִים בְּיִים בְּבִּייִים בְּיִבּיים בְּבִיים בְּיִבּיים בְּבִייִבְּיוּ בְּיוֹב בְּיִבְיִבּיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּיִבּים בְּבִּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּבִיּבְיִים בְּבִּים בְּיִבְּבִים בְּבִּיְבְּיִים בְּבִּיים בְּבִים בְּבְיוֹים בְּיִבְיּים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְיִים בְּבִּבְיוֹים בְּבִּבְירְיוֹבְיים בְּיִבְיִים בְּיִבְּבְייִים בְּיוּבְייִים בְּיִבּיים בְּבְּיִבְיים בְּבְּבְּיוּבְייִים בְּיוּבְיים בּיים בְּיוּבְיוּים בְּיבּיים בְּבְּיוּבְיוּים בְּיוּים בְּיוּבְיוּים בְּיּבּיים בְּיוּבְים בְּיִים בְּיוּבְיוּים בְּיוּבְּים בְּיבְיּים בְּיִבְּיוּבְיים בְּיּבְים בְּיבְּיוּבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִבְּיוּים בְּיִיבְיים בְּיּבְיים בְּיִים בְּיִבְי

They continue the study until the first daylight, then left. On their way, they saw a man with his head wrapped. They came close to him and saw his lips moving but he ignored them. Rabbi Elazar said that he may be praying. He and Rabbi Echa stopped and made their prayers. That man also stopped nearby. They finished their prayers and continued on their way and that man went away. Rabbi Elazar said that this man is a fool or a dishonest person. Then he said it's time to study Torah.

159. פָּתַח רַבִּי אֶלְעָזֶר וְאָמַר, (משלי ג) בָּבוֹד חֲכָמִים יִנְחָלוּ וּכְסִילִים מֵרִים גְּלוֹן. בָּבוֹד חֲכָמִים יִנְחָלוּ וּכְסִילִים מֵרִים קַלוֹן. בָּבוֹד חֲכָמִים יִנְחָלוּ, אַשְׁרֵי אוֹתָם שֶׁמִּתְעַסְּקִים בַּתּוֹרָה. וְטֶרֶם שֶׁפְּתַח בַּדְּבָר, קָרַב אֲלֵיהֶם אוֹתוֹ אָדְם. אָמֵר רַבִּי קָרַב אֲלֵיהָ, אֵין לָנוּ לְהַפְּסִיק בְּדִבְרֵי תוֹרָה, שֶׁבְּל מִי שֶׁמְשְׁתַּדֵּל בַּתוֹרָה, זוֹכֶה לְרָשֶׁת שֶׁבֶּל מִי שֶׁמְשְׁתַּדֵּל בַּתוֹרָה, זוֹכֶה לְרָשֶׁת

159. פָתַזֹז רָבִּי אֶלְעָזֶּר וְאָבַּוּר, (משלי ג) כְּבּוֹד יְזַכְבִּיִּים יְנְּיָזָוֹלוּ וּכְסִילִים בֵּוֹרִים קָלוֹן. כְּבּוֹד וְזַכְבִּיִּים יְנְיָזְלוּ, זַבְּאִין אִינִּיוֹ דְבִּיִּרְעַיְּסְבֵּי בְּאוֹרַיִיִּתָא, דְּכָל בַּוֹא יְנְיִנְלוּ, זַבְּאִין אִינִּיוֹ דְבִּירְעַיְּסְבֵּי בְּאוֹרַיִיִּתָא, דְּכָל בַּוֹא יְנְיִּר נְאַ בַּּרְיב הַהוּא בַּר נְּשׁ נַּבִּיְיהוּ. אְבַוּר רִבִּי שְׁלְּוֹז בִּוֹלְוֹ, כָּבוֹת לָן לְבִּיפְּסֵל בִּוּלְי בְּאוֹרַיִיִּתְא, דְּכָל בַּוֹאוֹ בְּיִּא בְּיִר נְבִּי בְּאוֹרִיִיִּתְא, דְּכָל בַּוֹאוֹ בְּאוֹר יִבִּי בְּאַנְיִּהוּ, לְּבִּיִּתְה, לָּבִּיִּתְא, זָּבִי לְבֵּיִרְת יִרוּתָא דְּאָזַזְסְנָּא

<sup>&</sup>quot; פָּר אָמֵר יְהוָה, אֵי זֶה סַפֶּר כְּרִיתוּת אִמְּכֶם אֲשֶׁר שָׁלַּחְתִּיהָ, אוֹ מִי מִנּוֹשֵׁי, אֲשֶׁר-מְכַרְתִּי אֶתְכֶם לוֹ; הֵן בַּעֲוֹנֹתֵיכֶם כֹּה אָמֵּר יְהוָה, אֵי זֶה סַפֶּר כְּרִיתוּת אִמְּכֶם אֲשֶׁר שָׁלַּחָה אִמְּכֵם "נְמִפַּרְתֵּם, וּבְפִּשְׁעֵיכֵם שַׁלְּחָה אִמְּכֵם

יֻרַשָּׁה שֶׁל הַנַּחֲלָה שֶׁלְּמַעְלָה, בַּכְּבוֹד שֶׁל הַבֶּּלֶךְ הָעֶלְיוֹן הַקְּדוֹשׁ, וְזוֹכֶה לְרָשֶׁת יֻרַשְּׁה הַבְּלֶךְ הָעֶלְיוֹן הַקְּדוֹשׁ, וְזוֹכֶה לְרָשֶׁת יֻרְשָׁה שֶׁל נַחֲלָה בְּעוֹלָם הַיֶּה. וּמִי הִיא? אוֹתוֹ שֶׁנְּקְרֵא בְּבוֹד ה׳, שֶׁלֹא פוֹסֵק מֵהֶם לְעוֹלְם. זֶהוּ שֶׁבְּתוּב בְּבוֹד חֲכָמִים יִנְחָלוּ, הַהוּא שֵׁנְקָרַא בְּבוֹד ה׳. דּלְעֵילְאָה בְּיָּהֶרְא דְּבִוּלְכָּא עִּלְּאָה כַּדְּיִשְּׂא, וְזָבִי לְבֵּיירַת יְרוּתָא דְּאַוְזֶסְנָּא בְּהַאי עָלְבָּוּא, ובִּוּאי אִיהוּ הַהוּא דְאָקְרֵי כְּבוֹד יְיָ", דְּלָא פָּסַק בִוּנַיְיהוּ לְעָלְבָּוּא. הַּדָּא הוּא דִּכְתִיב, כָּבוֹד וְזַכְבִּיִים יִנְּזָּזְכוּ, הַהוּא דְאִקְּרֵי כְּבוֹד יְיָ".

#### Proverbs 3:35

Those who study the Torah 'inherit glory' in this world, Malchut, from the 'glory' of the supernal King that is Zeir Anpin.

160. וּכְסִילִים מֵרִים קָלוֹן, מַה הוּא? בֹּא וּרְאֵה, בְּשֶׁאָדָם הוֹלֵךְ בְּדֶרֶךְ יְשָׁרָה לִפְנֵי הַקְּרוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא וּמִשְׁתַּדֵל בַּתוֹרָה, הְרֵי אוֹתוֹ בְּבוֹד ה׳ הוּא יוֹרֵשׁ לְעַצְמוֹ, וְכַמְּה אוֹתוֹ בְּבוֹד ה׳ הוּא יוֹרֵשׁ לְעַצְמוֹ, וְכַמְּה אוֹתוֹ בְּבוֹד ה׳ הוּא יוֹרֵשׁ לְעַצְמוֹ, וְכַמְּה אִפִּיטְרוֹפְּסִים וְסָנֵגוֹרִים נִמְצָאִים לְמַעְלָה עֵל הָאָדָם, וְכַלְּם מְלַמְּדִים עָלְיוֹ זְכוּת לִפְּנֵי הַמָּלֶךְ הַפְּלוֹוֹ, הוּא נַעֲשֶׂה בַּתוֹרָה וְלֹא הוֹלֵךְ בְּדֶרֶךְ רִבּוֹנוֹ, הוּא נַעֲשֶׂה בָּתוֹרָה וְמִאֹרָה לְמַעְלָה, וְאֹרֹת וֹ קְטֵגוֹר מְשִׁוֹטֵט אָלִי יִשׁוּב הָאָדְם מֵחֶטְאוֹ. בֵּיוָן שֶׁרוֹאֶה שָּׁבִּל יִשְׁב וְלֹא רוֹצֶה לְהִשְׁרָה, שָׁב וֹלְא רוֹצֶה לְהִשְׁרָב שֹׁב בְּתוֹרָה, אָז הוּא עוֹלֶה לְמַעְלָה וּמְלֵבֶר וּמְלֵבְר וְמִיּלְה, עִשְׁלָה וְמְעָלָה וּמְלֵבֵּר וּמְלֵבֶר וּמְלֵבְר וּמְלֵבְר וּמְלֵבְר וּמְלֵבְר וּמְלֵבְר וּמְלֵבְר וְמִילֵב מִרִים מֵרִים מִרִים מֵרִים מִרִים מִרִים מִרִים מִרִים מֵרִים מֵרִים מֵרִים מֵרִים מֵרִים מִרִים מִרִּים מִרִים מִרִים מִרִים מִרִים מִרִים מִרִים מִרִים מִרִים מִּילִים מִרִים מִרִים מִרִּים מִּרִים מִרִּים מִרִים מִרִים מִּרִים מִרִים מִרִים מִרִים מִרִים מִרִים מִּרִים מִרִים מִרִים מִרִּים מִרִים מִרִים מִרְים מִיבְּים מִּילִים מִּילִים מִילִים מִרִים מִרִים מִרִים מִּרִים מִרְים מִּבְּיבְּים מִּילִים מִרְים מִּרִים מִרִים מִּיבְים מִיבְּים מִילִים מִּיבְים מִבּים בּיבְּיבְּים מִיבְּים מִּיבְים מִבְּים מִבְּים מִּיבְים מִּיבְים מִּיבְּים מִיבְים מִבְּיבְים מִיבְּים מִיבְּים מִיבְים מְיבְּיבְים מְּיבְים מְיבְּים מְיבְּים מְיבְּים מְּבְים מְּיבְים מְיבְּים מְיבְּים מְּים מְיבְּים מִּים מְים מְּבְּים מְּים מְיבּים מְים מְּים מְּים מְים בְּיבְים מְּים מְיּים מְיִים

160. וּכְסִילִים בֵּוֹרִים קָּלוֹן, בַּיאִי הוּא. תָּא זְוֹזִיּ, כַּד
בַּר נְּשׁ אָזַׁל בְּאוֹרִיִיתָא, הָא הַהוּא כְּבוֹד יְיָי יָרִית
וְאִשְּׁתְּדֵּל בְּאוֹרַיִיתָא, הָא הַהוּא כְּבוֹד יְיָי יָרִית
לְגַיִּלְא עָבׁיה דְּבַר נְּשׁ, וְכַלְּהוּ אוֹלְפִין עָבֹיה זְּכְּנִיה לְבַּיִּה אֲפַּטְרוֹפְּסִין סַנֵּיגוֹוִין אִשְּׂתַבְּוֹוּ לְּעֵילְא עָבֹיה דְּבַר נְשׁ, וְכַלְּהוּ אוֹלְפִין עָבֹיה זְּכוּ לְּאַיְּתַבְּל בְּאוֹרַיִיתָא, וְבִּי לָּא אִשְּׂתְּרֵל לִיה וְבִּר בְּשִׁרְנִוֹא דְּבָוּארִיה, הוּא בְּאוֹרַיִיתָא, וְבִּי לְא אִשְּׂתְּרֵל לִיה וְבִּי בְּאַרְנִוֹא דְּבָוּארִיה, הוּא בְּאוֹרִיץ עִבְּי לִיה וְנְלָא סְלִיכְ לְעֵיּלְא, דְּלְבָיִא עַּבְּיוֹ דִּבְר נְשִׁ לָּא תָּבְּ וְנִילְא בְּאוֹרַיִיתָא, כְּדֵין הוּא סְלִיכְּ לְעֵינְלְא בְּאוֹרִיִיתָא, בְּדִין הוּא סְלִיכְּ לְעֵינְלְא בְּעִי לְאִשְּׂתַרְלְא בְּאוֹרַיִיתָא, בְּדִין הוּא סְלִיכְּ לְעֵינְלְא, וְאוֹלִיף עָבִיה זווֹבְא. וְבְּבְּאוֹר וְנִיבְר נְיִים בִוֹרוֹם בָּלוֹוֹן, וְסָלִיכְ לְעֵיכְּא וְנִיבְר גִּשְׁ לְּבִיל לִיה ווֹבְּא. וְבִיל בְּאוֹרִיִיתָא, בְּבִין הוֹא דְכְתִיב, לְּאִשְּׂתִרְלְא בְּעוֹיה ווֹוֹבְא. וְבְיֹרִית, וְאוֹלִיף עָבִיה בִּירִין אְנִילְא בְּעִיילְא וְאוֹלִיף עָּבִיה זְוֹבְיוֹר וְוֹבְיוֹים בִּירִים בָּוֹרִים בְּלוֹים בְּבִילוֹן, וְסְלִילִּן לְּבִיי וְוֹבְיוֹים בְּיִרִים בְּיִרִים בְּיִרִים בְּלוֹן וְיִבְיִים בְּיִבְיוֹ וְוֹבְיִים בְּיִבְיוֹים בְּבִייוֹים בְּכִיילִים בְּיִרִים בְּיִרִים בְּיִיים בְּיִרִים בְּיִרִים בְּיִרִים בְּיִייִים בְּיִרִים בְּיִרִים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִייִים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִבִּיוֹ בְּיִייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבִּיים בְּיִוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִים בְּיִלִים בְּיִבִיים בְּיִרִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיוֹים בְּיִיים בְּיִים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִילְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְיוֹים בְּיִים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִי

Those who walk the righteous path and study Torah inherit the glory of YHVH together with many advocates that protect him and present his merits to the Holy One Blessed be He. If a person doesn't follow the path of his master, he raises a prosecutor to go against him. That person is given time to return to the correct path but if he doesn't do Teshuva then as the verse says; 'fools are held up to shame'. The prosecutor goes up and claims judgment on that person.

#### Lesson;

The word 'כבוד' is translated to 'Honor' and 'Glory'. 'The Glory' of YHVH is the Light that comes down from the levels of Chokmah and Binah, יה, YH through

<sup>&</sup>quot;.כָּבוֹד חֻכָּמִים יַנָּחָלוּ וּכִּסִילִים מֵרִים קָלוֹן."

<sup>&</sup>quot;The wise will inherit glory, but fools are held up to shame."

Zeir Anpin I V and manifest in Malchut with the Shechina that shines this light us.

In Exodus 33:18 Moses asks God to show him his 'Glory'

In Isaiah 6:3 the angels call for God's glory to appear. "And one called out to another and said, "Holy, Holy, is YHVH of hosts, The whole earth is full of His

We use the same call during the morning and afternoon prayers. We stand like the angels and say "Kadosh (Holy), Kadosh, Kadosh" and "Blessed be the Glory of YHVH from his place (Malchut, the Shechina)"

During the travels in the wilderness, we had the "Clouds of Glory" with us by the merit of Aaron the high priest that made a connection every day to keep these clouds protecting the Israelites during the journeys.

Before the revelation of the Torah on Mount Sinai, we read in Exodus 24:16 "The glory of YHVH rested on Mount Sinai, and the cloud covered it for six days; and on the seventh day He called to Moses from the midst of the cloud". Six days to create the 'bridge' of Zeir Anpin and on the seventh the connection established, and Moses could climb from Malchut to Binah and stay with God on the 'mountain' 40 days and nights to receive the Torah.

יד) ואם וַאֲמֵר, (זכריה 161. פַתַח עליהם תהיה המגפה וגו'. מה שונה מְצָרֵיִם כָּאן מְכַּל שָׁאַר הַעָמִים, שַׁהֵרִי אָרַץ מִצְרַיִם אֵינָה צְרִיכָה מַטֵר, וְעֵל כַּן אַינַה בָּכַלֵל אוֹתֵן שַׁצְרִיכוֹת מַטַר, אַבַל הם, דין אחר עולה עליהם, וַיַּפָה אַמְרוּ.

161. פּתַוֹז וָאָבַּוּר, (זכריה יד) וָאָם בִּישָׂפוּזַות בִּיצְּרַיִּם רא תַעַבֶּים לא תַעֵּלֶה וְלֹא בָּאָה וְלֹא עֻבֵּיהֶם תִּהָיֵה הַבַּוּגֵּפָה מִיְּבִים לא תַעַלֶּה וְלֹא בָאָה וְלֹא וְגֹוֹ׳. בַּאִי שִׂנָּא בִוּצָּבִיִם הַכָּא, בִּכָּל שִׂאַר עַבִּוּיוֹ, דְהַא לְכֵלָם בָּתוֹב (שם) וְלֹא עֲבֵׁיהֶם יְהִי הַגְּּשֶׁם, לְכֵלָם בָּתוֹב וְלֹא עֲבֵיהֶם יְהִי הַגָּשֶׁם, וְכָאן וְהָבָא כָּא. אֶכָּא הָא אוֹקָבוּהָ עַבְרַיִּיא, דְהָא לֹא? אֶלָא הָרִי פַּרְשׁוּהָ הַחַבֵּרִים, שֶׁהֵרִי אַרעָא דֹבוּצָריִם כָּא אָצָּטִרִיך כִּבוּטָרָא, וְעַכֹּ דָא לָאו הִיא בֹּכלֶלָא דִאִינִּוּן דִבְּעָן בִוּטָּרֵא, אַבָּל אִינִּוּן, דינא אוורא אסתכלה עלייהו, ושפיר האבורו.

Zechariah 14:17,18

The Zohar asks why Egypt won't experience the plague of no rain when it is vital for life, and explains that Egypt (lower level of Malchut) gets their water from the Nile but they will experience other types of judgment. The other nations depends on the rain that comes from above for nourishments.

<sup>&</sup>quot;.וָהַיָּה אֲשֶׁר לֹא יַעֲלֶה מָאֶת מִשְׁפָּחוֹת הָאֶרֶץ אָל יִרוּשַׁלֶם לְהְשָׁתַּחוֹת לְמֵלֶךְ יָהוָה צָבָאוֹת וְלֹא עֲלֵיהָם יָהְיָה הַגּּשָׁם".

<sup>ָּ</sup>יאָם מִשִּׁפַּחַת מִצְרַיִם לֹא תַעֲלֵה וְלֹא בָאָה וְלֹא עֲלֵיהֶם תִּהְיֵה הַמַּגַּפָּה אֲשֶׁר יִגֹּף יִהוָה אֶת הַגּוֹיִם אֲשֶׁר לֹא יַעֲלוּ לְחֹג " ".את חג הסכות."

<sup>&</sup>quot;And it will be that whichever of the families of the earth does not go up to Jerusalem to worship the King, YHVH of hosts, there will be no rain on them."

<sup>&</sup>quot;If the family of Egypt does not go up or enter, then the plague won't be on them. The plague from YHVH will smite the nations who do not go up to celebrate the Feast of Sukkot."

162. בא וראה, כתוב (דברים יא) כי הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַתָּה בָא שָׁמָה לְרִשִּׁתַה לֹא ָרָאֶרֶץ מָצָרֵיִם הָיא אֱשֶׁר יִצָאתֶם מְשַּׁם וְגוֹי. שהרי הנהר העולה, ממנו משקית הארץ, אבל כאן – למטר השמים תשתה מים, השַׁמֵים, וּכִשֵּׁישַׁרָאֵל הֵיוּ עוֹסָקִים בַּתּוֹרָה, הַיָּתָה מִשְׁקֵית כַּרָאוּי. ומִי שַׁמּוֹנֵעַ מִמְנָה תורה, כאלו מונע טוב מכל העולם. נכנסו לתוך מערה אחת שהיתה בדרך,

162. תַּא זַוֹוֵיֹי, כָּתִיבֹ (דברים יא) כִּי הָאָרֶץ אֲשֶׂר אַתָּה בָא שַׂבָּוֹה לְרִשִּׂתָה לא כָאֵרִץ בִוּצְּרִיִם הִיא רבוי. סָלִילָ, (ומניה) בִוֹנֵּיה בִוּשִּׂתַלְיָיא אַרְעָא, אֲבָּל הָכָא לְבוֹטַר הַשָּׁבַוִים תִּשִּׂתֶה בְּוִים, דְּהָא אַרְעָא קַדִישָּׂא שֶׁהֵרִי הָאָרֶץ הַקְּרוֹשָׁה מֻשְׁקֵית תָּמִיר מְן בון שְּבַנִיא אָתִשַּׂקְיָיא הָדִיר. וְכַד יִשִּׂרָאֵל הַווֹ עַֿסִקּיוֹ בְּאוֹרַיִיתָא, הֲוָה אִהְשַּׂקְיָיא כְּדְכָּא יָאוּת. ובואן דבונע אורייתא בונה, באיכו בונע טב בון ככל עַּלְבַּוֹא. עַאַלוֹ לְגוֹ בִעַּרָתַא וַזָּרָא דְהַוָּה בְּאַרְנוֹא, נְכְנָס עְמָהֵם אוֹתוֹ הָאִישׁ. יַשְׁבוּ. עֹאַל ההוא גָּבר עַבְּוּהוֹוֹ, יַתְבוּי.

Deuteronomy 11:10,11 "פִּי הָאָרֵץ אֲשֶׁר אַתָּה בָא שָׁמָה לְרִשְׁתָּהּ לֹא כָאֶרֵץ מִצְרַיִם הָוֹא אֲשֶׁר יִצָאתֶם וָהָאָרֵץ אֲשֶׁר אַתֶּם עֹבָרִים שָׁמָּה לְרִשִּׁתָּהּ אֶרֵץ " ".מִשֶּׁם אֲשֶׁר תִּזְרַע אֶת זַרְעַרְ וִהִשְּׁקִיתָ בְּרַגִּלְךְ כְּגַּן הַיָּרָק הָּרִים וּבְקְעֹת לְמְטַר הַשָּׁמַיִם תִּשְׁתֵּה מְיִם "For the land that you are entering to take possession of it is not like the land of Egypt, from which you have come, where you sowed your seed and irrigated it, like a garden of vegetables." "But the land into which you are about to cross to possess it, a land of hills and valleys, drinks water from the rain heaven." of

The Holy Land that the Israelites are about to enter receives its nourishment from heavens above. Egypt receives from the lower water that comes when the Nile river overflows and irrigate their land.

The Israelites with their connection to the Torah, draw nourishment from heavens. When they are not connected then they block the nourishments from coming to them and the entire world.

#### Lesson:

The word 'rain' in Hebrew 'גשם' is the root word for words related to 'material', 'corporeal', 'physical', etc. The rain represents pure light coming from above and brings life force to this world. When we follow the Torah we connect to the source of nourishment that is the 'river' that comes from the Garden of Eden and flows to this world as Light that manifests in the material, corporeal level.

The following verses are from the portion of Bechukotai that list for us the blessings that come on us when following the Torah. It the same portion we also read about the terrible curses that would come on us if we are not.

וָנָתַתִּי גִּשָּׁמֵיכֶם בְּעִתָּם וְנָתָנָה " ".בְּחֻקּתַי תֵּלֵכוּ וְאֶת מְצִוֹתַי תִּשָׁמְרוּ וַעֲשִׂיתֶם אֹתָם אִם " Leviticus 26:3,4 הָאָרֶץ יְבוּלָהּ וְעֵץ הַשָּׁדֶה יִתֵּן פָּרִיוּ." "If you walk in my statutes and observe my

commandments and do them," "then I will give you your rains in their season, and the land shall yield its increase, and the trees of the field shall yield their fruit."

The same promise also found in the Shema Israel prayer in the verses from Deuteronomy 11:13,14 " וְּהָיָה אָם לְּאַהֶּכֶם הַּיּוֹם לְאַהֶּכֶם הַּיּוֹם לְאַהֶּכֶם וּבְּכָל נַפְּשְׁכֶם וְּבָל נַפְּשְׁכֶם וְּבָל נַפְּשְׁכֶם וּבְּכָל נַפְּשְׁכֶם וּבְּלַל לְבַבְכֶם וּבְּכָל נַפְּשְׁכֶם וּבְּלָל וְבַבְּכֶם וּבְּלַל וְבִּבְּלָם וּבְּלָל וְבִּבְּעָה וְּבְלָל וְבִּבְּעָה וְבְּלָל וְבִּבְּעָה וְבְּלָל וְבִּבְּעָה וְבְּלָל וְבְּבְּעָה וְבְּלָל וְבְּבְעָה וְבְּלָל וְבְּבְעָה וְבְּלָל וְבְּבְעָה וְבְּלָל וְבְּבְעָה וְּבְלֶל וְבְּבְעָה וְבְּלְל וְבְבְּבֶם וּבְּלָל וְבְּבְעָה וְבְּלְל וְבִּבְּעָה וְּבְּלְל וְבְבְּבֶם וּבְּלָל וְבְּבְעָה וְיִבְיְה וְיִירְשְׁךְ וְיִצְהָּרֶך וְתִירִשְׁךְ וְיִצְהָּרֶך וְתִירִשְׁךְ וְיִצְהָּרְ וְתִירִשְׁךְ וְיִצְהָּרְ וְתִירִשְׁךְ וְיִצְהָּבְּל מחל וndeed obey my commandments that I command you today, to love YHVH your God, and to serve him with all your heart and with all your soul," "that He will give the rain for your land in its season, the early and late rain, that you may gather in your grain and your new wine and your oil."

The Light and blessings of the Holy One Blessed be He is everywhere. All we need is to connect to it properly with studies, positive actions and Tzedakah that can transform and cancel our sins and iniquities.

As we read in the study above, Egypt that represents the other-side in Malchut is all about the materials and they get nourishment from the overflow of the Nile river. Egypt may have a source of water but they suffer from other types of judgments.

Many have the false belief that if they have access to material wealth then they are 'blessed' but as the Zohar explains, it doesn't guarantee that wealth in this world stops judgments. They may enjoy the 'material' aspects of life but without connection to the Torah that can be achieved also by supporting channels of Light, they experience judgments in the form of health, family, relationships and other kinds of worries that take away peace and the true essence of blessings from their lives.

Israelites that set their priorities to act with purity and study of Torah, draw 'rain' of blessings into their lives and the world around them.

Those who are blessed with money and very busy with their business should still make some minimal time to study Torah (Daily Zohar for example) and share their blessings (Tithe, Tzedakah) to support the spread of Light in the world. The Torah tells us that Zebulun was a merchant and Issachar was a Torah scholar. They had a deal that Zebulun would work and support Issachar and share the Light of his studies. This comes from the words of Moses;

Deuteronomy 33:18 "יְלֹזְבוּלֵּן אָמַר שְׁמַח זְבוּלֵּן בְּצֵאתֶךּ וְיִשָּׁשׁכָּר בְּאֹהָלֶיךְ "And of Zebulun, he said, "Rejoice, Zebulun, in your going out, and Issachar, in your tents."

Zebulun was going out on business and Issachar was considered as studying in his tent because Zebulun supported him.

We can draw the 'rain' of blessings on us by supporting the continuous flow of light to the world.

I'm adding this teaching before Rosh Hashanah because it is an important principle to follow and commit to for the coming year. Share your tithe and give Tzedakah to ALL channels of Light that benefit you. That would guarantee that you receive from the light they are spreading. Give to your synagogue, teachers, and organizations that are known for their positive actions to bring more light to the world, even if you don't benefit directly, they do bring light to the world that benefits you.

If you benefit from the Daily Zohar please consider contributing here to support our continued work. [Click Here]

On Rosh Hashanah, everyone is judged, the living in this world and the souls that already in heaven. Tzadikim are elevated further because many keep studying from their writings and teachings. Others benefit when their descendants or other people do positive actions in their names. It is good to give Tzedakah for their soul elevation and have their support.

You can also light a virtual candle for their names on UnityZohar.com and on the Tzadikim app/website.

Proverbs 3:18 "She is (the Torah) a tree of life to those who lay hold of her; those who support her are called blessed."

Those who support her' are those who go beyond the study and help in spreading its Light. They will have greater merit in the world to come. The secret in תְּמְכֵּיהָ מָאשֶׁר, equal ותומך מראש יה. It means that the support comes from the upper levels of Chokmah, Binah and Da'at.

[embedyt] https://www.youtube.com/watch?v=9bymdUDNj38[/embedyt]

163. פַּתַח אוֹתוֹ הַאִּישׁ וְאַמַר, (שמות לג) וַדְבַּר ה' אֵל מֹשֶׁה פַּנִים אֵל פַּנִים בַּאֲשֵׁר יִדַבֵּר וְגוֹ׳. הַפַּסוּק הַזָּה אֵין רֹאשׁוֹ סופו ואין סופו ראשו, ולא מלה זו במלה זו. בתחלה ודבר ה' אל משה פנים אל אַחַר כַּדְ וּמְשָׁרֵתוֹ יְהוֹשָׁעַ בִּן נוּן נַעַר, מַהוּ? אַמַר רַבִּי אֵלְעַזַר, וַדַּאי הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא הָתְרַצָּה בִכְבוֹדֵנוּ, שֵׁכַּצֵת הַזְוּוּג שֵׁלָנוּ עִם

163. פַתַּזוֹ הַהוֹא גַּבְרָא וָאָבֵור, (שמות לג) וְדְבֶּר יִייַ אַל משַּׁה פַנִּים אַל פַנִּים כַּאַשֵּׂר יִדַבֶּר וְגֹו׳, הַאי הָרָא כָּאוֹ רִישִּׂיה סִיפִיה וְכַאוֹ סֵיפִיה רִישִּׂיה. וְכַא בִּוּלֵה דַא כִּבִּוּלָה דַא, בְּקָדְבִוּיתָא וִדְבֵּר ה' אֶל בוֹשֵּׂה פַנִּים אֵל פַנִּים שַּׁפִיר, לַבָּתַר וְשָּׂבׁ אֶל פָּנִים - יָפֶה. אַחַר כָּדְ וְשָׁב אֶל הַמַּחֲנֶה, המוונה, כבתר ומשרתו יהושע בן נון נער, מהו. אבור רבי אַלעוֹר ודאי הודשא בריך הוא אתר ביהרא דיכו, דהשותא וווגא דיכו בשכינתא,

# וּשְּׂכִינְה, וְהַשְּׁכִינָה לֹא סָרָה מֵעִמְּנוּ. מִי שַׁפּוֹתֶחַ פֶּתַח, יאמַר דַבַר.

The man that joined them in this study opened and quoted Exodus 33:11

"Thus YHVH used to speak to Moses, face to face, just as a man speaks to his friend. When Moses returned to the camp, his servant Joshua, the son of Nun, a young man, would not depart from the tent."

He asks about the different unmatching subjects in this verse. At the beginning it talks about Moses speaking face to face with YHVH then Moses returned to the camp and then Joshua is a young man.

Rabbi Elazar said that the Holy One Blessed be He is pleased with them and they are in unification with the Shechina that would speak through them.

נפרד משה הנביא הנאמן על כל שאר נביאי העולם, שהרי כלם כנגדו כמו קוף בַּפָנֵי בַּנֵי אָדַם. שָׁאַר הַנָּבִיאִים הַיוּ וְעָם כַּל זֶה לֹא הֵיוּ זוֹקְפִים פַּנִים לְמַעְלֵה לָהָסְתַּבֶּל, אֶלֵא כְּמוֹ שֶׁבַּתוֹב (דניאל י) וַאָנִי הַיִּיתִי נָרְדַּם עֵל פַּנִי וּפַנִי אַרְצָה.

164. פַתַזוֹ וְאָבֵוּר, וְדִבֶּר יִיָּ׳ אֶל בוֹשֶּׁהֹ פַנִּים אֶל 164. פְּתַח וְאָמֵר, וְדִבֶּר ה׳ אֶל מֹשֶׁה פְּנִים פָּנִים, בְּכַפָּה דְרָגוֹת עֻלְיוֹנוֹת וְנִכְּבִּדוֹת שֶׁלְיוֹנוֹת וְנִכְבִּדוֹת שֶׁלְיוֹנוֹת וְנִכְבָּדוֹת גָּבִיאָה בִוהֵיבִונָא, עַל כָּל שִּאַר גִּבִיאֵי דְעָלְבַוּא. דָהָא כָּלְהוּ לָהָבְלֵיה, כִּקוֹף בְּפַנֵּי בְנֵי נָשָּׁא. שִּׂאָר גָּבִיאֵי הַווֹ בִּוֹסְתַּכְּכֵּי בִּאַסְפָּקָכַרִיָא דְּכָּא נָּהִיר, וִעָּם בְּסְתַּבְּלִים בָּאַסְפַּקְלַרִיָה שֶׁאֵינָה מָאִירָה, בֶּל דָא לָא הַוּוֹ זָּקְפוֹ אַנָּפִיןֹ לְעַיִּלְא לְאָסְתַּבּלְא, אָכּא כבוה דכתיב, (דניאל י) ואָנֹי הייתי גרדם עכ פֿנַי וּפּנַי אָרָצָה. וְכוֹא עוֹד אֶכָּא דְבִּוּכִּיוֹ כָּא הְוֹוֹ וְלֹא עוֹד, אֶלָא שֶׁהַדְּבָּרִים לֹא הָיוּ אֲלֵיהֶם גבייהו באתגכייא.

Rabbi Elazar explains that 'YHVH used to speak to Moses, face to face' reveals that Moses was not like other prophets. He was called 'Faithful Prophet' and connected to the highest levels to receive messages from God and the prophecies that he describes in Deuteronomy.

Other prophets saw visions through a reflection of 'אַסְפַּקלַרְיָה שָׁאֵינָהּ מָאִירָה 'a mirror' without light'. Moses saw the visions as direct light, not as a reflection. The prophet Daniel describes how he received the prophecy about the future. Daniel 10:9 "וָאֵשָׁמַע אֶת קוֹל דָּבָרָיו וּכָשָׁמְעִי אֶת קוֹל דָּבָרָיו וַאֲנִי הַיִיתִי נְרְדָּם עַל פָּנַי וּפָנַי אָרְצָה." "But I heard the sound of his words; and as soon as I heard the sound of his words, I fell into a deep sleep on my face, with my face to the ground."

Even though Daniel received prophecies about the Final Redemption, he was still on a lower level when compared to Moses.

#### Lesson:

The world around us is basically pure Light. Everything around us is patterns of energy formed by atoms 'assembled' together with special relationships with

ודבר יהוָה אל משה פָנים אל פָנים כָּאשׁר יִדבָּר אישׁ אל רְעַהוּ ושׁב אל הַמַּחנה וּמשׁרתוֹ יהוֹשׁע בּוְ נוּוְ נַעַר לֹא יַמִישׁ " מִתּוֹךְ הָאֹהֵל".

one another. The soul is what connects the mind and consciousness of the world around us. People may see the same 'images' but each one may describe and understand it differently.

Rabbi Shimon read the Torah and saw beyond the words and letters. He saw the spiritual energies that are connected to each letter and word together with its exact placement in the Torah. It's like we see water and he sees the molecules H2O and the force that holds the two hydrogens and one Oxygen together. On that level, he could command the molecules to separate into the basic elements God created (see the table of elements). The Holy Ari saw people and objects around him and could tell about the souls connected to them and everything in this world.

Those who read the Torah in a translated language have a limited understanding of the meanings when compared to a person that reads and understands the Hebrew language. Even among those who understand the Hebrew language perfectly, there are many levels of understanding when it comes to the Torah. Those who study more, see and understand more than others because of the light that they revealed with each study polish their personal mirror and let more light pass through it.

165. וּמֹשֶׁה הַנְּבִיא הַנָּאֱמְן לֹא כְּך, שֶׁהוּא הָיָה מִסְתַּבֵּל בְּאַסְפַּקְלַרְיָה הַמְּאִירָה וְעוֹמֵר בְּקִיּוּמוֹ, וְלֹא עוֹד, אֶלָּא שֶׁהְיָה זוֹמֵף רֹאשׁ לְהִסְתַּבֵּל, כְּמִי שֶׁאוֹמֵר לַחֲבֵרוֹ: זְקֹף רֹאשׁ לְהִסְתַּבֵּל, כְּמִי שֶׁאוֹמֵר לַחֲבֵרוֹ: זְקֹף רֹאשִׁךְ, וְיִסְתַּבְּלוּ פְנֶיִדְ בְּפְנֵי, כְּבִי שֻׁתַּדַע הַבְּרִים שֶׁלִי. כָּךְ משֶׁה, פָּנִים אֶל פָּנִים זְקוּפוֹת, זוֹמֵף רֹאשׁ, בְּלִי פַחַד, פָּנִים זְקוּפוֹת, וּמְסְתַבֵּל בְּזִיו הַבְּבוֹד הָעֶלְיוֹן, וְלֹא הְשִׁרְתַּבְּלְיוֹבְיִם מְּבְּנִים וְהְשִׁבְּרִים שָׁבְּיִים בְּנִים לְהִסְתַּבֵּל, שֶׁבְּיִים וְהִשְׁתַּבְם וְהִשְׁתַּנְם הַיָּה בְּנִים, וְלֹא הָיוֹ יוֹדְעִים מֵהְעוֹלְם הַיָּה בְּנִים, וְלֹא הָיוֹ יוֹדְעִים מֵהְעוֹלְם הַיָּה בּּנִים, וְלֹא הָיוֹ יוֹדְעִים מֵהְעוֹלְם הַיָּה בּּנִים, וְלֹא הָיוֹ יוֹדְעִים מֵהְעוֹלְם הַיָּה בּלִית בְּיִים, וְלֹא הָיוֹ יוֹדְעִים מֵהְעוֹלְם הַיָּה בּלִים בְּלִים בּלִים בּלִּים בּלִים בּבּלִּבְּים בְּבִּים בְּיִים בּבְּים בּלִים בּבּלִים בּבְּבְּיִים בּיִים בְּיִים בּיִים בְּבְּיִים בְּבִּים בְּיִּים בּיִים בּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִּבְּיִים בְּיִים בְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים ב

165. ובּשֶּׁה נְּבִיאָה בְּוֹהֵיבְוּנְא כָּאוֹ הָכִי, דְּהוּא הֲוָה
בִּוֹסְתָכֵּל בְּאַסְפָּקָלְלְיִא דְּנַבְּיֹה, וְלָּאִים בְּקִיוּבֵּויה.
בִּוֹסְתָכֵל בְּאַסְפָּקָלְלְיִא דְּנַבְּיֹה וְיָּשְׁה, וְנָקֹאִים בְּקִיוּבֵויה.
אַנְּפָּך בְּאַנְּפְי (באנפאי), בְּנִּיוֹ דְיִתְנְּדִעׁ כִּוֹלֵי. כַּךְ אַנְּפְּר בְּאַנְּפִי (באנפאי), בְּנִיוֹ דְיִשְׂה, בְּלָא דְּוֹזִילוּ, אַנְּפָּר בְּאַנְפִי (באנפאי), בְּנִין דְיִתְנְּדְעׁ כִּוֹלֵי. כַּךְ בּשְׂנָּים אֶל פָּנִים זְּקִיף רֵישָׂא, בְּלָא דְּוֹזִילוּ, אַנְּפִוֹי זִּקְפָאוֹ וּבִּיסְתְּכֵל (דף רס"ט ע"א) בְּוֹיו יְכָּרָא אַנְּפְוֹי זִבְּשְׁתְּנִי דַעְּתְוֹי וְאַנְּפִוֹי, כִּשְּׂאַר נְּבִיאיוֹ, אַנְּפָאוֹ וּבִּיסְתְּכֵל (דף רס"ט ע"א) בְּוֹיו יְלָּרָא עַּלְּאָה, וְלָא אִשְׂתַנֵּי דַעְּתוֹי וְאַנְּפִוֹי, כִּשְּׂאַר נְּבִיאִיוֹ, דְעִתְּהוֹי וְאַנְּבְּיוֹ וְנְלָא אִשְּׁתַנִיִיהוּ וּבְּדְבְּאָן (ס"א בעאן) כְּאִסְתַּכְּלָא, דְּבִיר הְוֹוֹ (מתנבאן) נִּבְאוֹ (ס"א בעאן) כְּאִסְתַּכְּלָא, נִּלְבוּא בִּוֹרְשׁוֹּתִיִיהוּ וּבִּדְשְׂתִייהוּ, וְאִשְּׂתְנֵיִי הוֹ וְבִּעְּתְיִיהוֹ וּבִּיְלְתְּנִייהוּ, וְלָא הָוֹוֹ יִרְעִיִּהוֹ בִּעִי בִּוֹבְאִי עַנִּלְנִא כָּלִבּוּא כָּלוֹם.

Daniel the prophet fell on his face when he received the prophecy, but Moses was standing in a direct connection with the supernal light when he received messages and prophecies from God. Other prophets experienced a disconnection from this world and had a physical impact when they were exposed to the higher light. It changed the light on their face because they were not on that level like Moses.

דּרְבָּאָ 166. וּמֹשֶׁה לֹא בְּדְּ, שֶׁמֹשֶׁה הָיָה מִסְתַּבֵּל יהֹ וּבְוֹן מַמָּשׁ בַּדִּרְגָּה הָעֶלְיוֹנָה הַהִּיא, וְלֹא יָצָא מְהֵין מִמְשׁ בַּדִּרְגָּה הָעֶלְיוֹנָה הַהִּיא, וְלֹא יָצָא מְהֵין מִּמְשׁ מִּרְשׁוּתוֹ וּמִדַּעְתוֹ, שֶׁהֲרֵי בְּשִׁעָה שֶׁהְיָה מֵּהְיָה

166. ובוּשֶּׂה לָאו הָכִי, דְבוּשֶּׂה בְּהַהוּא דַּרְגְּא עַכְּאָה בַוּבִּוּשׁ הֲוָה בִּוּסְתָּכֵּל, וְלָא נָּפָּק בֵּוְרְשׁוּתֵיה וּבִוֹּן מסתכל בזיו הכבוד העליון, מיד ושב אל הַפַּחַנָה, לְדַבָּר עָפַהֶם בְּכַל מָה שֵׁהָצָטַרְכוּ, וַדַעָתוֹ מָתִישֵּׁבֶת בּוֹ כְּבַרְאשׁוֹנָה, וְיוֹתֵר. וזהו ושב אל המחנה. ומשרתו יהושע בן נון נער, ודאי שהיה יונק מתוך האהל, ברוח הקדש, כמו להסתכל שמואל ג) וָהַנַּעַר שנאמר (שמואל-א משרת את ה'.

דעתיה, דהא בשעתא דהוה מסתכל בויו יקרא עַכּלאה, בַיִּד וְשִּׂב אֵל הבווונָה, לַבוּכְלא עַבּוּהוּוֹ בכל מה דאַצַּטַריכאוֹ, וְדעַתוֹי מִתִישַׂבא בֵיה כַּקְדַמִיתא, וַיִּתִיר. וַדֹא הוֹא וְשֹּׁבֹ אֵל המוֹזְנָה. וֹבְשַּׂרָתוֹ יְהוֹשָּׁעַ בְּן גוֹוֹ גַעַר, וַדָּאִי דְהָוָה יַנִּיק בְּתוֹרְ האהל, אוליף לאסתפלא ברוון קודשא, פבוה דְאַתָּ אָבֶור (שמואל א ג) וְהַנַּּעַיר שִּׂבוּואֱל בִּושָּׁרֵת אָת

Exodus 33:11 "וְדָבֶּר יָהוָה אֶל מֹשֶׁה פָּנִים אֶל פָּנִים כָּאֲשֶׁר יָדַבֶּר אִישׁ אֶל רֵעָהוּ וְשָׁב אֶל הַמַחֲנָה וּמְשָׁרְתוֹ יְהוֹשֶׁע בָּן נוּן נַעַר לֹא יָמִישׁ מְתּוֹךְ הָאֹהֵל." "Thus YHVH used to speak to Moses, face to face, just as a man speaks to his friend. When Moses returned to the camp, his servant Joshua, the son of Nun, a young man, would not depart from the tent."

Moses was on the level of Zeir Appin and always in control. When he ascended to talk to God 'face to face' and when he was down with the people. The Torah describes Moses talking to God as a 'man speaks to his friend' then it says 'Moses returned to the camp' to tell us that he moved easily between levels.

The last part of the verse says, 'his servant, Joshua, the son of Nun, a young man, would not depart from the tent'. It tells us that Joshua was drawing from the Holy Spirit that was in the tent of Moses.

1 Samuel 3:1 "יְהַנַעַר שָׁמוּאֵל מִשָּׁרֵת אֶת יִהוָה לִפְנֵי עֵלִי וּדְבַר יִהוָה הָיָה יָקֶר בַּיָּמִים הָהֵם אֵין חָזוֹן נִפְּרָץ "Now the boy Samuel was ministering to YHVH before Eli. And word from YHVH was rare in those days; visions were infrequent."

Samuel was dedicated by his mother to the priesthood. He grew up by the side of Eli, the priest and absorbed the holiness of the Tabernacle in Shiloh where he served. God revealed himself to Samuel and made him a prophet. As servants of the Holy, Joshua, and Samuel merited to have God revealed to them.

אצל משה, היה לומד ויונק מתוך האהל ולא פוחד. אחר שנפרד ממשה והיה לבדו, מה בתוב? (יהושע ה) וַיִּפּל יהושע אַל פַנִיו אַרצָה וַיִּשְׁתַחוּ. שֵׁלֹא הֵיָה יַכוֹל לְהִסְתַּבֵּל. וְזֶה מִשָּׁלִיחַ אֵחָד, בַּל שֵׁבַּוֹ ממקום אחר.

167. תא זווי, כל וָבונא דָהָוה יָהוֹשְׁעַ לַגֹּבֵי דְבוּשְׂה, 167. בֹא וּרָאָה, כַּל וְמַן שָׁהַיָה יְהוֹשְׁעַ הַנָה אוֹכִיף (ויניק) וָאַנִּיֹּלְ בִּיתּוֹךְ הַאוֹהֶכֹּל, וְכַּא דֵּיוִזִיכֹּ בְּתַר דְאָתְפַרִשׁ בִּוּבּוֹשֵּׁה, וַהַּוָה בִּלְּוווֹדוֹי, בַּוה כתיב, (יהושע ה) וַיִּפּוֹל יהוֹשֶׁעַ עַבֹּל פַנְּיוּ אַרְצְּה וִיִּשִּׂתָּוווּ, דְּלֶא הֵוָה יָבִיל לְאָסְהַכֶּל, וְהַאִּי בֵּווַדֹּ שִּׂלִיוֹזָא, כָּל שֵּׂבֵן בֵאָתָר אַוֹזַרָא.

When Joshua was with Moses, he studied and drew from Moses's light and strength in the 'tent', which is the aspect of Malchut. After the death of Moses, we read; Joshua 5:14 " וַיֹּאמֶר לֹא כִּי אֲנִי שַׂר צָבָא יִהוָה עַתָּה בָאתִי וַיִּפֹּל יִהוֹשֶׁעַ אֱל פָּנָיו אַרְצָה וַישׁתַּחוּ וַיִּאמֵר לוֹ מָה אַדנִי מדָבֵּר אַל עֲבְדוֹ." "And he said, "No; but I am the commander

of the army of YHVH. Now I have come." And Joshua fell on his face to the earth and worshiped and said to him, "What does my lord say to his servant?"

The disconnection of Joshua from Moses 'lowered' his state and when a messenger from YHVH visited him, Joshua fell on his face because he didn't have the support of Moses.

#### Lesson:

Serving and supporting the 'holy' means connection to the light that is revealed through that specific channel.

Joshua served Moses and Samuel served Eli the high priest in the Holy Tabernacle. The Talmud tells us that Samuel was considered as Moses and Aaron together.

Psalms 99:6 "מֹשֶׁה וְאָהֶרֹן בְּלֹהֶנָיו וּשָׁמוּאֱל בָּקֹרָאֵי שָׁמוֹ קֹרָאים אֱל יָהוָה וְהוּא יַעֲנֶם." "Moses and Aaron were among his priests, Samuel also was among those who called upon his name. They called to YHVH, and he answered them."

Moses was the prophet on the highest level but Samuel dedicated his life unconditionally for the children of Israel and for that he achieved this high level of service and honor. He was the one that anointed King David to be a king over Israel and gave him the construction plans for the first Holy Temple.

אצלו, השמש של ביתו אוחז בהם ומְסַתַּבֶּל בָּהָם. בַּיוַן שָׁהַסְתַלֶּק אותוֹ אַדִם מהעולם, לא השאיר המלף אצל השמש

168. לְבֶּר גַּשׁׁ, דֹאָפַקִּיד בַּוּלְכַא גַּבֵּיה בַוּאנֵי דְהָבֹ 168. לְאַדֵם אֵחַד שֵׁהָפָקִיד אֵצְלוֹ הַמֵּלֵךְ וְאַבְנֵּי יְכָּר, כָּל זְבִוּנָא דִבִּוּשִּׂתַבַּוּז נַּבֵּיהֹ, שַּׂבַּוּשַׂא כְּלִי זָהָב וַאֲבָנִים יְקָרוֹת. כָּל זְמַן שֶׁנִּמְצָאִים לַבְּינִינִי אָנִוּיִר בְּטִּוּ וֹאָסְעּכֹּכְ בִּטִּוּ כּּוֹנֵן נַסְכְּיִכְ הַהוא בַר נָשׁ בִעַּלְבָּוּא, לָא שָּׂבִיק בַּוּלְכָּא לְגַּבֵּי שַׁבָּושָׁאַ כִּלוּם, וְאָזִזִידֹ פַּקְדוֹנוֹ. אָמַר אוֹתוֹ שַׁמָשׁ: פַּלוּם, וְאָחֵז אֵת פָּקְדוֹנוֹ. אָמַר אוֹתוֹ שַׁמָשׁ: שַּׁבְּוּשָּׂא, וַוּי דְאָבְרִית. בְּיוֹבוּוֹי דְבָּוֹאַרִי, כַּל אָכֵּיוֹ הַוֹּוֹ אוֹי עַל מַה שֶּׁאִבַּדְתִּי. בִּימֵי אֲדוֹנִי הָיוּ בָּל

Losing a source of light is like a person that a king deposited in his hands, goldware, and jewelry to use and enjoy. When the king passes away he takes his deposit with him. That person left with sadness for the great loss. He had so much available to him while his master was alive but now it's gone.

בְּכַל יוֹם מְתוֹךְ הַאהֶל וְלֹא פּוֹחֶד. אַחַר שֶׁנְפָטַר, וַיָּפּל יָהוֹשֶׁעַ עַל פַּנַיו. וַאָּנִי, מְשׁוּם שאני מצוי בתוככם, אסתכל בדברי

169. כַּךְ יָהוֹשֶׂעָ, בִּיוֹבווֹי דְבוֹשֵּׂה הָוָה יַנִּיק בְּכַל 169. כַּדְ יִהוֹשֶׁעַ, בִּימֵי משֵׁה הָיָה יוֹנַק יוֹבִוא בִוּתוֹך הָאהֵל, וַלָּא דְּוֹזִיל. בָּתַר דְשַּׂבִיבֹ, וַיִּפוֹל יִהוֹשֶׂעַ עַל פּנִיו. וַאֵנָא בְּנִין דַאָנָא שִׂכִינוֹ בּגַּנויִיכוּ, אָסָתַכֵּל בִּנִלֵּי דָאוֹרַיִיתַא, וַלַא אָהָא

לאָסִתַּכִּלֵא בִּלִּזוּדֵאִי. דְּזִזִּיל. בָּתַר דְאֶתְּפָּרִשׁ בִּנְּיִיכוּ, וְלָא אִיכוּל הַתּוֹרָה וְלֹא אָפְּחַד. אַחַר שֶּאָפָּרַד מִכּּם,

The same with Joshua. He was drawing light and security every day from the 'tent' (Malchut) of Moses. After Moses passed away, Joshua lost the support of his master.

The man that joined Rabbi Elazar and Rabbi Echa in this study said that as he is studying with them, he has clarity but after he leaves them, he wouldn't be able to study alone. The Light of Rabbi Elazar and Rabbi Echa was around them and that man could benefit from it. He realized that if he leaves them, it wouldn't be the same.

לְבָנֶיף לְבְנֶיף לְבְנִיף לְבִּרִים לְבְנִיף בְּם וְגוֹ׳. בְּמוֹ שֻׁנָּאֲמֵר (תהלים מה) חָצִיף שְׁנוּנִים. שֶׁצָרִיף אָדְם לְחַבִּד בְּבִי מֹח) חָצִיף שְׁנוּנִים. שֶׁצָרִיף אָדְם לְחַבִּד בְּבִי תוֹרָה לִבְנוֹ כַּחֶרֶב שֶׁהִיא שְׁנוּנְה בְּבְנִי תוֹרָה לִבְנוֹ כַּחֶרֶב שֶׁהִיא שְׁנוּנְה בְּשְׁנִי הַצְּדְדִים, בְּבִי שֻׁיַּכְנִים לוֹ הַחִדּוּד לְבִּי הַשְּנִי הַבְּבְרִי הַתּוֹרָה, וְלֹא יִפְצֵא לְבּוֹ לְבָרִי, בְּטְּכְּיה לְּבִּי הַתּוֹרָה, בְּטִּבְּיה בְּחִיְרְ בְּם, בָּל דִּבְרִי הַתּוֹרָה, לְכָל אֶחָד וְאֶחָד יֵשׁ לוֹ דְּרֶךְ לְבַדּוֹ. וְדִבְּרְתָּ בְּם לְנְבְּרִי, בְּסִי, וְלְבַּרִי, וְדִבּרְתְּ בְּם לְנְבְיהוֹ, וְדְבַּרְתְּ בְּם לְנִיְהְיִבְּרְ לְבְּדוֹ לוֹ לְכְתִבוּ אֶלְא לְבוֹ לִנְתְּבוּ אָלְא יִבְים לְנַהְיִה אָנִיף לוֹ לְכְתִבוּ אֶּלָא לְבוֹ בְּתָבְּר בְּבְיה, וּלְבִּרְ אָדְם לְנַהְיִה אָרָיף לוֹ לְכְתִבוּ אֶלְא יִם לְהַנְיִי אָדְם לְנַהְיִה אָבְים לְנַהְיִה אָבְים לְנַהְיִבְּיִ עִיְבוֹ לְנִבְּיִּ בְּים, וּלְהַבְּרָת בְּבּר, וְלְבִּרְיִם לוֹ לִבְתִּבוּ אָלְא יִם בּלְנִיה עִיִּבְים לוֹ לִבְּתִבוּ אָּבְים לְנִבְּיִם לְּבְּיִבְּיִם לְּבְּים לְנִבְּיִים לְנִי בְּבְּרִי, בְּבִים לוֹ לִבְּתִבּוּ בְּבְּיִים לְּבְּיִים לְּבְּבְּרִי, בְּיִבְּים לְנִבְּיִבְּים לְבְּבִיוֹ אָּבְים לְבְּיִבְּיִם לְנִבְיִּים לְנִבְיּים לְנִבְּיִּים לְנִבְיוֹ בְּנִים לְּבְבִּיוֹ בְּבְּים לְבְבִּיוֹ בְּיִבְּים לְּבְּבְיוֹים לְּבְבִיוֹים לְּבְּבְיוֹים לְבְבִּיוֹים לְּבְבִיים לְּבְבִיים לְּבְבִּיוֹים לְבְבִייִים לְּבְּנִייְים לְּבְּיִיְיִים לְּבְנִייְיְּבְּיִיְּבְיִים לְּבְיְיִיּבְייִים לְּיִבְּיִים לְּיוֹבְיְיִים לְּבְיְּבְּיבְּיִים לְּבְּיִייִים לְּיִים לְּבְיבְּיוּים לְבְבְּיִים לְּיִבְּיִים לְּבְּבְיוֹים לְּבְּבְיוֹיים לְּנְיבְייִים לְּבְּיוֹים לְּבְּיוֹים לְּבְּיִים לְּיִים לְּיִים לְּיִילְיִים לְּבְּיוּבְּיוֹים לְּבְּיוֹים לְבְּבְּיוֹים לְּבְּיוֹים לְּנִייְים לְבְּיוֹים לְּבְּיוֹים לְּבְּבְּיוֹים לְּבְּיוֹים לְּבְּיוֹים לְבְּיוֹים לְּיוֹים לְּיוֹים בְּיוֹים לְּיוֹים לְּיוֹים לְּיוֹים לְּיוֹ בְּיוֹבְיים לְּיבְּיוֹים לְּבְּיוֹים לְּיו

170. תוּ פָתֵזֹז וְאָבֵּזר, (דברים ו) וְשִׁנְּנְּתְם לְבָנֶּיךְ
וְדְבַּרְתִּ בָּם וְגֹּז'. פְבָּזה דְאַתְּ אָבֵזר (תהלים מה) זוֹצֶּיךְ שְׁנִּוּנִים. דְּבָעֵי בַּר נְּשׁ לְחַדְּדָא בִּזכֵּי דְאוֹרִיִיתָא לִבְּרִיה, פְּחַזְרְבָּא דְאִיהוּ שִׁנְּנָּא בִּתְרִי סִיְּרוּי, בְּגִּין דְיִיעוּל כֵּיה וֹזדֹּרְא בִּוּלֵי סִיְרוּי, בְּגִּין דְיִיעוּל כֵּיה וֹזדֹרְדְא לְבִּרִיה, בְּנִזִילְוּל כֵיה וֹזדֹרְדְא בִּוּלֵי וְשִׁבְּרָתְ בָּם, כְּל בִּוּלִין דְאוֹרִיִיתְא, כָּל בְּלִּיוֹ דְבִּרְתִּ בְּם, בָּל בִּוֹלִין דְאוֹרִיִיתְא, כָּל בְּלִיוֹן דְאוֹרִייִתְא, בְּל בִּיִבְּי בְּם, בְּל בִּלְיוֹידוֹי וְיִדְבַּרְתִּ בְּם, בְּל בִּנִייֹן דְּאוֹרִיִיִתְא, כָּל בְּלִיוֹן וְחִוֹד אוֹרְוֹזְא כֵּיה בִּלְּזוֹוֹדוֹי וְיִבְרְתִּ בְּם, וְבִּבְּרְתִּ בְּם, וְבִּבְּרְתִּ בְּם, וְנִיבְרְתִּ בְּם, בְּלִיוֹוֹדוֹי וְיִדְּבְּרְתִּ בְּם, וְבִּבְיִיה, וְלְא יִשְׁנְתְּא, בְּלֹי בְּלִיוֹוֹדוֹי וְנִילְ בְּלִי בְּבִּרְתִּ בְּם, וְנִיבְרְתִּ בְּם, וְנִיבְרְתִּ בְּם, וְנִיבְרְתִּ בְּם, וְנִיבְרְתִּ בְּם, וְנִיבְרְתִּ בְּם, וְנִיבְרְתִּ בְּבִיי, וְלָּא יִשְׁנִיּנְה, וְּלָּא יִשְׁנִייִר, בְּיִבְייִה, וְלְאִיבְּנְיִיה, עִּלְּא בְּעֵיי בִּיִיה. עָּבְּיִי בְּיִבִּיה, וְּבְּבְייִיה, וְיִבְּבְּי בְּבִייה, וּלְאִיתְנִיה, עִּלְא בְּעֵיי בִּיִיה, וּלְאִבְּנִיה, וְּבְּבִייה, וְּלְאִיתְנִיה, וְּלִיים בּיֹיה, וּלְאִיתְנִּבְיּנְה, בְּיִיה, וּלְאִיתְנִּבְיוֹה, וְלְאִיבְיוֹה, וּלְאִיתְנִיה, בְּהוּי, וּלְאִתְנְבִּיּבְּיּיה, וּלְאִרְתְנִיה, בְּיִיה, וּלְאִיבְּיִבְייה, וְּבִייה, וּלְאִיבְּיִיה, וְּבִייִיה, וּלְשִּבּוֹילִיי, וְבִּייה, וּלְשִּבְּוֹילִיי, וְבִייה, וּבְּבְּייה, וּבְּבְּיִיה, בְּיִיה, וּבְּיִיה, בְּיִייה, בְּיִיה בְּיִיה, בְּיִיה, וּלְבִייה, בְּיִיה, וּבְּיִיה, בְּיִיה, וּיִיּיה, וְּיִיּיה, וּבְּיים בְּיִילְייִים בְּיִייִים וּיִיים בְּיִייִים בְּייִיים בְּיּיוֹים וּבְּייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִיים בְּייִייִים בְּיִיים וְּיִייִים בְּיִיים בְּיִייִים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִילְיים בְּיִיים וְּיִיוּיים בְּיִיים וּילְיים בְייִּיִים בְּיִיים בְּיִייִים בְּיִיים בְּיִיּיְיִייוֹיִיים בְּיִיים בְּיִייִיוֹיים בְּיִייִייְיִים בְּיִיים בְּיִיים וְּיִיוֹיים

He quoted Deuteronomy 6:7

Lesson;

The precious jewelry and goldware are the aspects of Torah studies, especially from the Zohar. When we keep with the daily studies it's like having the Light of the Zohar around us. It benefits us tremendously. The more we repeat it we experience greater peace and joy in our hearts. Leaving the 'tent' of the Zohar is like falling on the face, having no ability to see and experience the Light.

It's important to share and ask questions to 'Sharpen your sword'. Use the comments section to post comments and questions. I receive an immediate notification on any comments posted on the site under any of the thousands of studies. I reply as soon as I can and you will receive notification by email when I reply or another person made a comment on the same study.

<sup>&</sup>quot;.וִשִּנַנְתָּם לְבָנֶיךְ וִדְבַּרְתָּ בָּם בְּשִׁבְתְּךְ בְּבֵיתֶךְ וּבְלֶּכְתְּךְ בַדֶּרֶךְ וּבְשָׁכְבְּךְ וּבְקוּמֶךְ".

<sup>&</sup>quot;You shall teach them diligently to your children, and shall talk of them when you sit in your house, and when you walk by the way, and when you lie down, and when you rise."

<sup>&#</sup>x27;teach them diligently' is about repeating the studies to be used like a sharp sword that remove folly from the heart and keep it happy.

<sup>&#</sup>x27;and you shall talk of them' is about following the ways of the Torah and stay on the righteous path that is in the middle, not right or left.

171. בְּשִׁבְתְּךְ בְּבֵיתֶךּ, לְהַנְהִיג עַצְמוֹ בְּבִיתוֹ בְּדֶרֶךְ יְשָׁרָה וּבְדֶרֶךְ הְקִינָה, שָּיִלְמְדוֹ בְּדֶרֶךְ הְקִינָה, שָׂיִלְמְדוֹ מְשָׁיִן בְּבֵיתוֹ לְהַנְהִיג עַצְמְם בְּנֵחַת וּבְשִּמְחָה, וְלֹא יַטִּיל פַּחַד בִּבְנִי בִּיתוֹ בְּיָרֶךְ בִּיתוֹ בְּיֶרֶךְ תְּקִינָה. וּבְלֶכְתְּךְ בַדֶּרֶךְ, לְהַנְהִיג בְּדִּרְרִי תְּלִינָה. וּבְלֶכְתְּךְ בַדֶּרֶךְ, לְהַנְהִיג בְּדִרְרֵי תְּלִיהָן שָּצְיִרִיךְ, וְהַנְהִיג בְּדִרְרֵי הַתּוֹרָה. וּמַה הוּא? וּלְהַנְהִיג עַצְמוֹ בְּדָרְבֵי הַתּוֹרָה. וּמַה הוּא? בְּמוֹ שֶׁצְּעִקֹב, לְדוֹרוֹן, לִקְרֶב וְלִתְפִּלָּה. וְבִירִיךְ לְהִרְפַּלֵּל לְרְבּוֹנוֹ, וּמֵעֵל בְּלֵּרְ הַבְּיִיתוֹרָה.

171. בְּשִּׂבְהְּךְ בְּבֵיתֶךְ, כְּשִּׂנְּתְּגְׁ צַּׂרְבֵּיה בְּבֵיתֵיה בְּבִיתֵיה בְּבִיתֵיה בְּבִיתִיה בְּצִּירִזז בִּישִׂר וּבְאַרִזז הִּקּוּנְא, דְיִלְפוּן בִּינִיה בְּצִּי בִּיתִיה כְּשִּׂנְהְצָּא צַּרְבִּיה עִבְּיהוּן בְּצַּיוֹת וּבְּזִזִירוּ, וְכָּא בַּיתִיה כְּשִּׂנְית בְּעִרִיה בְּאַרִזז הִּקּוּנְא. וּבְּכֶבְיה בְּאוֹרְזזוֹי דְאוֹרִי, וְכָּא בְּבִיתֵיה בְּאוֹרְזוֹי דְאוֹרִיִיתָא. בְּבִיתִיה בְּאוֹרְזוֹי דְאוֹרִיִיתָא. בְּבִית בְּאַרְוֹיה בְּאוֹרְזוֹי דְאוֹרִיִיתָא. בְּבִית בְּאַרְוֹיה בְּאוֹרְזוֹי דְאוֹרִיִיתְא. וּבְּנִבְּיה בְּאוֹרְזוֹי דְאוֹרִייְתָא. בְּבִייה בְּאוֹרְזוֹי דְאוֹרִייִתְא. בְּעִי לְצִּפְּעָה כְּבְיה בְּאוֹרְזוֹי דְאוֹרִייִתְא. בְּיִבְייה בְּאוֹרְזוֹיי דְאוֹרִייִתְא. בְּיִבְייה בְּאוֹרִיוֹוֹ, כִּקְּנְבְּא. בְּיִבִייה בְּאוֹרִיוֹן. כִּלְּנְרָבְא. בְּיִבְייה בְּצִּילְהְה בְּבִית לְצִּפְּאָה כְּנִיה בְּאוֹרִייִה, וְעִיפְּא בִּית בְצִּילְהְה בְּבִית בְּבִּית בְּבִּית בְּעִירְה, וּבְּלִבְּית בְּעִירְה, וּבְּנִילְהְא. בְּעִי בְּצִּבְּלְאָה כְּנִיתוֹי בְּאוֹרְזוֹוִי דְּאוֹרְוֹיִיתְא. בְּעִי לְצִּבְּלְאָה כְּבְיוֹת בְּיִית בְּעִילְּאִית בְּעִיים בְּיִיבְיים בְּעִינְיִיתְא. בְּעִי לְצַבְּלְאָה בְּיִים בְּיִבְּיִיה בְּבִּילְיתִיא. בְּעִי לְצִּבְּלְאָה בְּיִיבִייה בְּיִיבִּיה בְּעִיבְּיוֹת בִּיים בְּעִיבְּיִיה בְּעִייִּים בְּעִייִּים בְּיִייִּבְּיִּים בְּעִיבְּיִים בְּעִיבְּיִים בְּעִיבְייִּים בְּיִים בְּעִיבְּיים בְּעִיבְּיִים בְּעִייִים בְּייִים בְּיִים בְּבִּייִּים בְּעִייִים בְּיִים בְּעִיבְייִים בְּיִים בְּיִּיִים בְּעִייִים בְּיים בְּבִּיים בְּיִים בְּעִייִּים בְּיִים בְּעִייִים בְּיִייִים בְּיִּיִים בְּיִים בְּעִייִים בְּיִייִים בְּיִים בְּעִיים בְּבִּיים בְּבְּייִים בְּייִים בְּעִייִים בְּיִיים בְּייִים בְּייִים בְּייִים בְּייִים בְּייִים בְּייִים בְּיִייִים בְּיִייִּים בְּייִים בְּייִים בְּיוֹבְּיוֹיה בְּבְּיוֹיה בְּיוֹים בְּייִּים בְּיים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹיה בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִיים בְּיִים בְּיים בְּיִים בְּיִים בְּבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִיים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִיים בְּיוֹ

'when you sit in your house' is about implementing the ways Torah at home, teaching it to the family in a peaceful and pleasant way. 'and when you walk by the way' is about following the Torah studies as Jacob did with gifts, prayers, and readiness for war. (See the study on <a href="https://dailyzohar.com/daily-zohar-2208/">https://dailyzohar.com/daily-zohar-2208/</a>). We need to pray for God's support, but the study of the Torah is more important than prayers.

172. וּבְשָׁכְבְּךְּ, לְהַנְהִיג עַצְמוֹ בְּיִרְאַת רְבּוֹנוֹ, בִּקְּדָשָׁה וּבַעֲנָוָה, שֶׁלֹּא יִמְּצֵא חָצוּף כְּנֵגֶד רְבּוֹנוֹ, בִּקְדָשָׁה וּבַעֲנָוָה, שֶׁלֹּא יִמְצֵא חָצוּף כְּנָגֶד רְבּוֹנוֹ שְׁהֵשִׁיב נִשְּׁמְתוֹ. שֶׁהְבִיי בְּכַמְּה חִיּוּבִים הוּא נִמְצָא לִפְנֵי רְבּוֹנוֹ, וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא עוֹשֶׁה עִמוֹ חֶסֶד וּמֵשִׁיב אוֹתָה לְגוּפוֹ. וּקְשַׁרְתָם לְאוֹת עֵל [יָדֶדְ] יִדְכָה, לְגוּפוֹ. וּקְשַׁרְתָם לְאוֹת עֵל [יָדֶדְ] יִדְכָה, הְבִיי בּּרְשׁוּהְ עַל יִד בַּהָה, וְזוֹהִי הַשְּׁמֹאל. וּבְסַפֶּר הָאַגָּדְה אָמֵר, עֵל יִד כּ״ה, כְּמוֹ שֵׁנֵאָבְר (בראשִית טו) כּ״ה יְהָיָה זַרְעַדְּ.

172. וּבְשָּׂכְבְּך, כְּדַבְּרָא בַּּרְנוֹיה בִּרְוֹזִיכּוֹ דְּבָּוֹארִיה, בִּעֲנָוֹה דְּכָּא יִשְּׂהְכֵּוֹז וֹזְצִיף כְּנְּרְבֵּיה בְּקְרוֹשִׂה, בַּעֲנָוֹה דְּכָא יִשְּׂהְכֵוֹז וֹזִצִיף כְּנְּארִיה וְבְּקּוֹבֶיה וְדִּבְּיארִיה וְבְּקּוֹבֶיה וְזִיּוּבִין אֲשְׂהְכֵוֹז דְּבְּאתִיב נִּשְׂבְּוֹתִיה. דְּבָא בְּכִבְּוֹה וֹזִיּוּבִין אֲשְׂהְכֵוֹז נְשְׁבִּיה נְשְׁבִיה וְבְּיִּא בְּרִיךְ הוּא עָבִיר עָבִּיה עָבִּיה וְנְאַתִיב כְּה כְּגוֹּהְ בְּרִיךְ הוּא עָבִיר עָבִּיה וֹנְשִּיְרְהָם וֹיִבְיה בְּאבִיה כְּהְ כְּבְּיה וֹבְּקּבוּה וְבְּבְּיה וֹיִ בְּבְּה וֹיִ עָּבִיר עָבִּיה לְאוֹת עַבְּיר בְּהְבִּיה בְּאבִיף בְּבְּרִה וֹיִבְּיה וֹיִי בְּבָה, וְדָא בְּרִיךְ הוּא שְּׂבְּוֹת עַלֹּל יִדְּבְה, הָא אוּהְבוּיה, עַבֹּל יִדְ בַּהָה, וְדָא בְּיִר, עַבְּיר, עַבְּרֹ בִּרְאשִית טוֹ כ״ה יְבְּיִה אָבִוֹר (בראשית טוֹ כ״ה יִהְיֶּה יִּבְּיה וְבִיה בְּאַהְ אָבֵוֹר (בראשית טוֹ) כ״ה יִהְיֶּה וֹיִרְיִּה.

'and when you lie down' is about treating self with holiness, humility and never behave shameless before God. 'and when you rise' is about giving praise and thanks to God for his kindness in returning the soul back to life after sleep. 'It shall be as a mark on your hand' (Exodus 13:16) is wearing the Tefillin on the left hand that is weaker and an aspect of Malchut. The word for 'your hand' is spelled here with extra H 'וְדָכָה'. The word 'יִדְ כָּה' is read as 'יִדְ כָּה', where 'ה, 'יִדְ כָּה' the Shechina in Malchut that we connect to when we wear the Tefillin.

## Lesson;

This Zohar reveals that studying the Torah has greater value than prayers. Prayers are important routines to connect to the Light of the specific time/events, like morning, afternoon, Shabbat, Rosh Chodesh, Holidays, etc. The Torah study reveals the entire range of Light available to us in this world. The Talmud: Tractate Shabbat 31a explains the verse from Isaiah 33:6 "וָהָיָה אָמוּנַת עְהֵּיךְ חֹסֶן יִשׁוּעֹת חָכָמַת וְדָעַת יִרְאַת יִהוָה הִיא אוֹצָרוֹ." "And the faith and stability of your times, A wealth of salvation, wisdom, and knowledge; The fear of YHVH is his treasure."

"Rava said: After departing from this world, when a person is brought to judgment for the life he lived in this world, they say to him in the order of that verse: Did you deal with people faithfully? Did you designate times for Torah study?..." The first question is about the honesty of the person and the second is about a regular study of Torah.

If a person doesn't conduct his life with honesty then even if he studies Torah, he loses its value because his vessel is not fit for the truth of the Torah.

The second question is about revealing the light of the Torah with the study. Since the world was created using the Torah as the code/blueprint then keeping with Torah's study maintains a continuous flow of Life Force to the world.

Studying the Torah every day benefits us and the world in general because the Light that is revealed from the Torah may not be part of the daily prayers.

Not all of us can dedicate daily time to study but we should make efforts to allocate regular times. The Daily Zohar gives us this opportunity. Even 10 minutes a day could be very significant and affect your soul positively.

Shabbat afternoon is the best time for study because the Light reveals at this time is the highest of the week.

שלהם, ארבע בתי התפלין כמו זה (בְּצוּרָה אַחֶרֶת). קדשׁ לי כל בּכוֹר, סָתַם – בָּנַגֵּד הַבָּתַר הַעַלִיוֹן שֵׁל הַבּּל. וְהַיָה בִּי יִבִיאַדְּ – בָּנֵגֶד חָכִמָה. שִׁמַע יִשְׂרָאֵל וְאָהַבְתַּ – כְּנֵגֶד בִּינָה. וְהָיָה – כְּנֵגֶד חֵסֵד. אַחַר כָּדְ כִּלוּלִים כַּלַם בִּזְרוֹעַ שִׁמֹאל שֵׁנְקָרָאת עז, וְכַתוֹב (ישעיה סב) ובְזְרוֹעֵ עוּוֹ. וְאֵין עוֹ אֶלָא תוֹרָה, וְאֵין עוֹ אַלָא

173. וְזַדְבְרַיָּיא יַתְבֵּי דְּרוֹבָוּא אוֹקְבוּוּהָ בְּרָיָּא דִּלְהוֹוֹ, 173. וַחֲבֵרִינוּ יוֹשְׁבֵי הַדְּרוֹם פֵּרְשׁוּהָ בַּסּוֹד אַרְבַּע בָּהֵי דִּתְפַילִין בְּהַאִי בַּוונא בּגוונא בּגוונא אחרא) לַבָּבֶל לִי כַל בְּכוֹר סְתַבּ, לַקַבֶּל בְּתָרָא אָפָאָה הַכּפָּאָ. וְבָּיָה כִּי יְבִיאָּךְ, כְּלֵּבְבֹּל חָכְבִּוּה. שִּׁבִּעֹ יִשִּׂרָאֵל וְאָהַבְהַ, לַהָּבֵל בִינָה. וְהַיָה לַהָּבֵל ווסד. לבתר כּלִילוֹ כַּלְהוּ בִּדְרוֹעַא שִּׁבוּאלָא, דָאָקָרֵי עוֹוּ. וּכְתִיבֹּ, (ישעיה סב) וּבְוָּרוֹעַ עַוֹוּ. וְאֵיוֹ עוֹי, אֶכְּא תוֹרָה, וִאֵיןֹ עוֹי, אֶכְּא תִּפַּרִיוֹּ.

The Zohar mentions that people from the south, reveal their secrets about the Tefillin. They say that the four chambers of the Tefillin of the head are arranged as

- 1. Keter -
- 2. Chokmah
- 3. Binah
- 4. Chessed.

For the Tefillin of the arm, all four Torah texts are included in the one house of the Tefillin of the left arm and it is called 'עד' that means 'strength, might', a name that is a reference to the Torah.

Isaiah 62:8 "נְשָׁבַע יָהוָה בִּיִמִינו וּבְזָרוּעַ עָזוֹ" "YHVH has sworn by his right hand and by his mighty arm"

הטעם? משום שהכתר העליון כולל הכל, שָׁאֵינוֹ בְחֵשְׁבּוֹן. וְעוֹד, וְהַיֵה כִּי יִבִיאֵךְ תַּלוּי בּיצִיאַת מִצְרַיִם, אוֹתוֹ מָקוֹם שֵׁנִּמְצֵאת בּוֹ בַּדַרְכֵיהֶם. וְאַנוֹ שַׁרוֹיִים מַחַכְמַה, וְכַדְ הוֹא, נוטל הוא בַרוּדְ וָהַקַרוֹשׁ למעלה, וארבע אוֹתָם; (וְכֵן) אַרְבַּע לְמַטָה, וְאַרבַע בִּמְקוֹם הַמֹחַ, וְאַרבַע בְּמַקוֹם שַׁשַּׁרוּי הַלֶב. מְשׁוּם שֵׁוָה נִקשֵׁר

174. ובוליו לא בותישובו לגבו. בואי טעבוא. בגיו 174. והדברים לא מישבים אַצְלֵנוּ. מַה דַכָּתַרָא עַכַּאָה הוא כַּלִיל כּכַּא, דְלַאו הוא בְּוֹזוּשִּׂבַנָּא. וְעוֹדֹ, וְהַיָּהֹ (דף רס"ט ע"ב) כִּי יִבְיאָךּ בּיצִיאַת בִוּצִּרִים תַּלְיִיא, הַהוּא אֲתָר דְּאִשְּׂתְכַזוֹ חֵרוּת לְעַבָּדִים, וְעַל בֵּן לֹא מְתָקּנִים ווירו לעַבֹּדִין, ועַל דַא לַא בִּיתִהַּהָּנֵן בּאָרַווֹיִיהוּ. וַאָּגַוֹן בֵּוֹזַכְבָּוֹה שַּׂרְיַיוֹּ, וְהָכִי הוּא וֹלּוּרְשַּׁא בִּרִיךְ הוֹא נָּטִיל כוּוֹ, אַרְבַע לְעִילְא, אַרבַע לתַתָּא, אַרבַע בַאָתָר דְּמוֹוּוָא. אַרבַע בַּאָתָר דִּלֹבָא שַּׂרָיִיא. בִגִּיזֹ דְּדָא בִּדָא אִתִּקשׁר.

The Zohar continues and says that they don't accept that Keter is the first because Keter includes everything in it and can't be considered as one of the four. In addition, the second chamber is related to leaving Egypt and freedom to go to the Holy Land. It must be connected to Binah that is freedom and not to Chokmah as the people of the south claim. The correct connection to the Sefirot is with Chokmah as the first and Binah as the second. The Holy One Blessed be He in the aspect of Zeir Anpin, wears Tefillin. Four Torah parts that represent the light of Zeir Anpin above are placed on the head connecting to the brain. Four Torah parts placed as one on the arm, pointing to the heart that is an aspect of Malchut.

# Lesson:

God's wear Tefillin is the revelation of the Light when we wear Tefillin below. The unification that we make with the Tefillin connects Zeir Anpin that is YHVH with the Light of Chokmah, Binah and Da'at. These sefirot are on the 'head' of Zeir Anpin. With the Tefillin on the left arm that is against the heart, Zeir Anpin connects to Malchut for a complete unification.

When heart and mind are connected with the use of the Tefillin, then there is a great revelation of Light. This is the aspect of 'Love' that is expressed with the

Shema Israel.

See DZ study #3119

for more.

### Head Tefilin - Rashi - יהוה

|   | <b>Sefira</b><br>(Zohar) | Letter of<br>YHVH                                    | Name              | <b>Chamber</b><br>Rashi | Torah text        | Source           |
|---|--------------------------|------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------|-------------------|------------------|
| 1 | Chokmah                  | Y۶                                                   | YHVH - יהוה       | ۰ - 1                   | "קרש לני"         | Exodus 13:1 - 10 |
| 2 | Binah                    | ΗБ                                                   | ELOHENU - אכרהינו | 2 – 📅                   | "והיה כי יבׂיאך"  | Exodus 13:11-16  |
| 3 | Right of Da'at           | YH – ਜਾ<br>(=Unification of<br>Chokmah and<br>Binah) | YHVH - יהוה       | 3 – 1                   | "שֹׁבוּע ישׂראַל" | Deut. 6:4-9      |
|   | Left of Da'at            |                                                      |                   | 4 - ਜ                   | "והיה אם שמוע"    | Deut. 11:13-21   |

שהוא שם קדוש עליון, שכתוב (דברים כח) וָרָאוּ כַּל עַמֵּי הַאָרֶץ כִּי שֵׁם ה׳ וְגוֹ׳. וְכַל מי שמתעטר בעטרה קדושה עליונה זו, נָקָרָא מֶלֶךְ בַּאַרָץ, וְהַקְּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא מֶלֶךְ בָּרָקִיעַ. זָהוּ שֵׁבָּתוּב (שיר ז) מֵלֵךְ אָסוֹר בַּרָהַטִים. כִּמוֹ שֶׁהַקְּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוֹא מֶלֶךְ לְמַעָלָה, כַּךְ גַּם הוּא מֵלֶךְ לְמַטָה. וּכָתַבְתַּם עַל מְזַוֹת בֵּיתַדְּ, כָּדֵי שֵׁיָהָיָה אדם שלם בכל, וימצא שלם במצוות של רַבּוֹנוֹ, רַשׁוּם לְמַעַלָה רַשׁוּם לְמַטַה. אֲשָׁרֵי

175. ובַעַי בַר גַּשׁ לַאָתַעַפוּרא בָהוּ, בְּגִּיוֹ דָאִיהוּ 175. וַצַרִיךְ הַאָּדֶם לְהָתַעָטֵר בַּהֶם, מְשׁוּם שִּׁבֶּוֹא הַרִּישָׂא עִּכָּאָה. דְּכְתִּיבֹ, (דברים כח) וַרְאוּ כל עַבוּי הַאָרִץ כִּי שָּׁם יִיֵּ׳ וְגוֹי׳. וְכַל בַּאוֹ דְבְּתְעַפַּוֹר בּעָטָרָא קַדִּישָּׂא עִכָּאָה דָא, אָקָרֵי בִוּכֶרְ בִּאַרְעַא. וַקוּרְשַּׂא בַּרִירָ הוּא בַּוֹכֵרְ בַּרְקִיעַ. הַרַא הוּא דֹּכִתִּיבֹ, (שיר השירים ז) בֵּיכֵּרְ אָסוּר בְּרָהָטִּים. כָבַוֹה דְּקוּרְשָׂא בְּרִיךְ הוּא בֵוּלֶךְ לְעֵיכַּא, הַכִּי גָּבִוּי הוא בולך לתתא. (ועם כל דא) וכתבתם על בווווות ביתר, בגיו דיהוי בר גש שלים בכלא, וישהכוז שַּׁלִים בַּפַּקוּדֵי דִבוּאַרִיה, רשִים לַעַילא, רשִים לַתַתַּא, זַּכָאָה װוּלָקִיהווֹ דִיִשְּׂרָאֵל.

A man should wear Tefillin because they represent the Holy Name YHVH.

Deuteronomy 28:10

Happy are the Israelites for the gifts they receive from Hashem.

<sup>&</sup>quot;וָרָאוּ כָּל עַמֵּי הָאָרֵץ כִּי שֵׁם יִהוָה נִקְרָא עָלֵיךְ וְיָרְאוּ מִמֵּךָ."

<sup>&</sup>quot;Then all peoples of the earth shall see that you are called by the name of YHVH, and they shall be afraid of you."

Those who put this 'crown' on their heads are called kings on earth and the Holy One Blessed be He is the King in heavens. As he is a King above so he is a king below. Deuteronomy 6:9

<sup>&</sup>quot;וּכָתַבְתַּם עַל מִזוּזֹת בֵּיתֵך וּבִשְעַרֵיך."

<sup>&</sup>quot;And thou shall write them upon the posts of your house, and on your gates."

We are instructed to write the Holy Name also in the Mezuzah that is on our doorposts so we can have a connection to the Holy Name above and below.

176. פָּתַח רַבִּי אֶלְעָזֶר וְאָמֵר, שְׁנֵי פְסוּקִים מָצָאתִי, שֶׁאַף עַל גַּב שֶׁהַכּּל הְלוּיִים בְּדַרְגָּה אַחַת, אֵינֶם מִדַּרְגָּה אַחַת. הְלוּיִים בְּדַרְגָּה אַחַת, אֵינֶם מִדַּרְגָּה אַחַת. בְּפְסוּק אֶחָד בָּתוּב, (חֹגִי א) כֹּה אָמֵר ה׳ צְבָאוֹת. וּבְפָסוּק אֶחָד בָּתוּב, כֹּה אָמֵר ה׳ צְבָאוֹת. וּבְפָסוּק אֶחָד בָּתוּב, כֹּה אָמֵר ה׳ אֱלהִים. מַה בֵּין זֶה לְזֶה? אֶלְא בִּוְמֵן שֶׁבָּתוּב כֹּה אָמֵר ה׳ צְבָאוֹת, אֲזֵי הַדְּבָר בָּא בְרַחֲמִים. וּבִוְמֵן שֶׁבָּתוּב כֹּה אָמֵר ה׳ אֵלהִים, אֲזִי הַדָּבָר בָּא בִּדִין.

176. פָּתַזֹז רָבִּי אֶלְעָוֹיָר וְאָבִּוּר, הְּתֵּי קְּרָאֵי לֵּבְיֹיִוֹּ, אֲשִׁבְּיוֹנְא, דְּאַף עַל גַּבֹ דְּכִכְּא בְּעִזְּד דַּרְגָּא תַּלְיִיוֹ, אֲשִׁבְּוֹזְנָא, דְּאַף עַל גַּבֹ דְּכִכְּא בְּעִזְּד דַּרְגָּא תַּלְיִיוֹ, אֲשָׁבְּוֹזְ בִּיִּדְיְגָּא זוֹד. זוֹד קְּרָא בְּתִיבׁ, (ישעיה ו) כּה אְבַּוּר יְיִי אֲלֹהִים. בַּוֹה בֵּיוֹ דָּאִי לְהַאִי. אֶכְּא בְּוֹבְוֹנְא אְבְיִר יִיִי אֱלֹהִים. בַּוֹה בֵּיוֹ דָּאִי לְהַאִי. אֶכְּא בְּוֹבְוֹנְא דְּכְהִיבׁ כּה אָבַוּר יְיִי אֲלֹהִים, כְּדֵיוֹ בִּעְּהִי בְּרְוֹבֵיי. וּבְוֹבְנְא דְּכְהִיבׁ כֹּה אָבַוּר יְיִי אֱלֹהִים, כְּדֵיוֹ בִּעְּהַ אַתְיֵא בְּדִינָּא.

Rabbi Elazar opened and said that he found two verses that even though they seem to come from one spiritual level, they are not.

Haggai 1:2 "כֹּה אָמֵר יְהוָה צְּבָאוֹת, לֵאמֹר: הָעָם הַזֶּה אָמְרוּ, לֹא עֶת-בֵּית יְהוָה לְהִבָּנוֹת?" Thus speaks YHVH of hosts, saying: 'These people say, "The time has not come, the time that YHVH's house should be built."

Isaiah 7:7 (And in many other places) "פֿה אָמַר אֲדֹנֶי יְהוִה לֹא תָקוּם וְלֹא תִהְיֶה." "thus says YHVH GOD (ELHYM,אלהים): "It shall not stand, Nor shall it come to pass."

The Zohar explains that when it says יְהוָה צְּבָאוֹת', 'YHVH of hosts' it tells us that the prophecy that follows represents the aspect of mercy.

When it says 'אֲדֹנֶי 'YHVH God' the words of God include judgment.

# Lesson;

The Light of the Endless in its essence is simply an endless force without changes. Only when this light is 'dressed' with names then the expression of this light is different.

More on this in the next study.

# https://dailyzohar.com/the-sefirot-and-related-names-of-god/

177. כּה אָמַר ה׳ צְבָאוֹת, מִשׁוּם שֶׁהַכּה הַזּוֹ מִתְבָּרֶכֶת מִצַּדִּיק וּמִנֵּצֵח וְהוֹד, שֶׁנְקְרֵא ה׳ צְבָאוֹת. וְאָז הַדְּבָר בָּא בְּהִתְבַּפְּמוּת, שֶׁהֲרִי מֵהַמֶּקוֹם הַיֶּה הוּא בְּא. כּה אָמַר ה׳ אֱלֹהִים, אָז הַכּה הַזּוֹ יוֹנֶקֶת מִצַּד הַדִּין מִמְקוֹם הַגְּבוּרָה הָעֶלְיוֹנָה, וְלְמַדְנוּ מֵאַבָּא שֶׁהַדִּין הוּא בְּרַחַמִים, מִשׁוּם שֻׁבַּתוּב ה׳ אֵלֹהִים.

177. כּה אָבַּר יְיָ" צְּבְׁאוֹת, בְּגִּין דְהַאי כּה, אִתְבָּרְכָא מִצַּׂדִּיקׁ וּמִנֶּצְּוֹז וְהוֹד, דְּאִקְּרֵי יְיָ" צְּבְאוֹת. וּכְבֵין, מִכְּה בְּאִתְבַּסְמוּתָא אַתְיָיא, דְּהָא מֵּאְתָר דְא קָא אַתְיָא. כּה אָבַּור יְיָ" אֱכ<sup>ו</sup>הִים, כְּבִין הַאי כּה יַנְּהָא מִסְיָרָא דְּדִינָּא, מֵוּאֲתָר דְּנְּבֹיּרָה עִּכְּאָה, ַדְּכְהִּיב יְיָּ' אֱכֹּהִים. וְאוֹכִיּפְנָּא בִּיאַבָּא, דְּדִינָּא הוּא בְּרַוֹזַבֵּיי, בְּגִּיןֹ

178. דְּהָא אֶלהִים גְּבוּיְרָה הוּא בְּכָל אֲתָר אֲדֹנִי, גְּבוּיְרָה תַּתָּאָה הִיא בְּכָל אֲתָר. וְעַל דָּא אִשְּׂהְבוּוּדְעָוֹ כְּוּכִי בִּוּפִיבִוּא דִּנְּבִיאָה, וְהוּא הֲוָה בִּוּתְכַנִיןֹ לְבִּוּיבִּוּר בִּוּלָּה בִוּאַתְרִיה. וּכְדֵיוֹ הֲוֹוֹ יַדְעֵיׁ אָכֵּוֹיןֹ בְּנֵי בְּוֹהִיבְוֹנוּתָא, בִוּאָן אֲתָר תַּלְיָיא בִּוּלְּתָא.

179. פָּתַזֹז רָבִּי אֲזָזֹא וְאָבֵּזר (שופטים ה) אוֹרוּ בֵּורוֹז אָבִזר בַּוּלְאַרָּ יְיָ׳ וְגֹּוֹ׳. תָא זְזֵזִי, תַּאי קְרָא רָזָא הוּא אָבַזר בַּוּלְאַרְ יְיָ׳ וְגֹּוֹ׳. תָא זְזֵזִי, תַּאי קְרָא רָזָא הוּא בְּרִיִּין עָלָאין. בְּשַּׁעֲנְא דְבַוּלְכָּא כַּלְדִישָּׁא בְּוֹלְבָּא בִּירָא דְבַוּלְכָּא כַּלְדִישָּׁא בְּוֹלִי אָבְיּלְיה אַפְּקִיד עִבְּיוֹלְבָּא וְרִבְּעוֹזִין בְּרַבָּא דִיכֵּיה אַפְּקִיד עַבְּוֹה. תְּבָּי אִינִּיוֹ וְרִבְּעוֹזִין בְּנִבִיה אַפְּקִיד עַבְּוֹה. תְּבָר אִנְיוֹזִי קְּרָבָא דִּלְּאָבוֹר עִבְּוֹה. תְּבָּל אִינִּוֹן בְּנִיתוֹי קְּרָבְא דְּלְאָבוֹר יִשְּׁרְאֵל הוּא קְרָבָא דִּלְּאָבוֹר וְשִׁרְאֵל וְהָא אִנְּיִבְי בְּנִילְ הוּא קְּרָבְא בְּנִלְּאַבוֹר וְשִׁרְאֵל, וְהָא אִנְּיִבְי בְּנִלְּבְּיִבְי בְּנִבְּיוֹ בְּוֹלְבִיּת, וְבִּיּא בְּיִבְיִא בְּרִיךְ הוּא קְּרָבְא בְּרִלְּא בְּרִיךְ הוּא קְּרָבְא, בְּרִיךְ הוּא קְּרָבְא בְּרָבְא דְּלָּאְבִוֹרן אַנְּזִוֹן, וְאִנְּוֹן בְּוֹלִבְיה, וְבִּר בְּאֹבוֹר בְּנְלְיִבְּא בְּרִלְּבְא בְּרִלְ הוּא קְּרָבְא, בְּרָבְא בְּרָבְא בְּרָלְאָבוֹרן אַנְּוֹנִין וְנִבְּא בְּרִלְיִ בְּוֹל בְּוֹלְיוֹבְיוֹל בִּוֹלְיוֹבְוֹת בְּוֹלְנְבְיֹב בְּיִבְיֹיוֹן בְּנִבּוֹן בְּנִלּיבְּוֹן בְּוֹל בִוֹלְנְבְיוֹל בְּנִבְיוֹן בְּוֹל בְּוֹבְיוֹב בְּיִבְלְיוֹבְיוֹב בְּעְבְּינְן בְּבִּא בְּרָלְבְאבוֹן בְּנִבְיוֹן בְּוֹב בְּילְנִבְיוֹבְיוֹב בְּילְנִבְיוֹב בְּילוֹנְבְיוֹב בְּיִבּיי בְּילְנְבְיוֹבְיוֹב בְּילְנְבְיוֹבְיוֹב בְיֹבוֹים בְּיל בְּיִבְיוֹבְיוֹב בְּילוֹבְיוֹבְיוֹב בְּילוּבְיוֹב בְילוּבְיוֹב בְּילוּבְיוֹבְיוֹב בְּיל בְּבְּילוֹבְיוֹבְיוֹב בְיּילוּבְיוֹב בְּילוֹבְיוֹב בְילוּבְיוֹב בְּילוֹבְבְיל בְּילוֹיבְיוֹב בּיל בְּבְּילוֹב בְּיל בְּילְיוֹבְיל בְּילוֹיבְיוֹב בְיל בְּבְלוֹיבְיל בְּילוֹים בְּילוֹים בְּיל בִּילוֹבְיוֹב בְּיל בְּילוֹיבְיל בְּילוֹבְיל בְּילוֹים בְּילוֹב בְּילוֹבְילוֹים בְּילוֹים בְּילוֹים בְּילוֹים בְּילוֹבְילוֹים בְּילוֹים בְּילְים בְּילּים בְּילְים בְּילוֹים בְּילוֹים בְּילְים בְּילְיוֹים

180. כְּתִּיבׁ (שופטים ה) בִוּן שָׁבַּוִים גָּלְוֹזְבוּוּ הַבּוּכְבִּים בּוּבְּיִסְכּוֹתָם גָּלְוֹזְבוּוּ עָם סִיסְרָא וְגִּוֹ׳, וּתְגָּן, בְּהַאִּי שַׁנְּיִאָבוּ עָם סִיסְרָא וְגִּוֹ׳, וּתְגָּן, בְּהַאִּי שַׁנְּעָא דְּאִתְגְּדִיבוּ יִשְּׂרָאֵל לְגַּכְּאָה רְשִּׂיכְוּא בְּבְשָּׂברוּוּן, כְּבִין הַאִּי זָזֶרֶב גוֹנֶּבְּנִת נְּכַּל בִּיִישָּׁא בִּבְשָּׂברוּוּן, כְּבִין הַאִּי זָוֹרֶב גוֹנֶבְּנִית נְבָל בִּיִיבּין, וְכָל אִינִּוֹן בְּבִּית עָבִּיוֹת לְּבְרָבְא, לְבִּיִיא הָוֹוּ אוֹשְׂיִדִין נוּרָל אִינִוֹן בְּנִיה (נ"א דִּסִיסְרָא, וְכִּלְבִּי, וְכִלְבִּיִיא הָווּ אוֹשְׂיִדִין נוּרָב אִית דסיִהְרא) דְסִיסְרָא, וְכִּלְבִייִי שְּׁבְּוִיוֹן, כָּל כּוֹכְב וְכוֹכְב אִית בִּוֹלְנֵייִל שְּׁבְּוֹעוֹוּן, כְּל בּוֹכְב אִית בִּיִּיִּיִּא בְּלְוֹזוֹרוּי, וְכַלְּהוּ בִשְּׂבְוֹלוּן, בְּל בּוֹכְב אִית כַּיִּה שִׂבְּיִא בְּלְוֹזוֹרוּי, וְכַלְּהוּ בִשְּׂבְוֹלוּן אִקְּרוּוֹן.

178. שֶׁהֲרֵי אֱלֹהִים הוּא גְּבוּרָה בְּכָל מָקוֹם. אֲדֹנִי, גְבוּרָה תַחְתּוֹנָה הִיא בְּכָל מָקוֹם. וְעַל כֵּן נוֹדָעִים הַדְּבָרִים מִפִּי הַנְּבִיא, וְהוּא הָיָה מִתְכַּוּן לוֹמֵר דְּבָר מִמְקוֹמוֹ. וְאָז הָיוּ יוֹדְעִים בְּנֵי הָאֱמוּנָה הַלְּלוּ, מֵאֵיזֶה מָקוֹם תָּלוּי הַדְּבָר.

179. פָּתַח רַבִּי אָחָא וְאָמֵר, (שופטים ה) אוֹרוּ מֵרוֹז אָמֵר מֵלְאַךְּ ה׳ וְגוֹ׳. בֹּא וּרְאֵה, הַפְּסוּק הַזֶּה הוּא סוֹד בַּסוֹדוֹת הְּעָלְיוֹנִים. בְּשָׁעָה שָׁהַמֶּלֶךְ הַקְּדוֹשׁ מְסַר הָעֶלְיוֹנִים. בְּשָׁעָה שָׁהַמֶּלֶךְ הַקְּדוֹשׁ מְסַר אָת בֵּיתוֹ בִּידִי הַגְּבִירָה, בָּל כְּלֵי הַזַּיִן אֶת בֵּיתוֹ בִּידִי הַגְּבִירָה, בֶּל כְּלֵי הַזַּיִן וְהַרְמָחִים וְהַבַּלִיסְטְרָאוֹת שָׁלוֹ הִפְּקִיד אָנְהָר, וְכָל אוֹתָם לוֹחֲמֵי הַקְּרֵב שֶׁלוֹ הִפְּקִיד עִמְה. זֶהוּ שֶׁבְּתוֹב (שִיר השירים גּבִּרִים בְּקִרב לְה מִגְּבֵּרִי יִשְׂרָאֵל, וַהֲבִי בִּלְּהַב, עִם וּכְשָׁנִלְחָם הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא בִּקְרֵב, עִם אוֹתָם הַנְּבְרִים לּוֹחֲמֵי הַקְּרֵב שֶׁאָמֵרְנוּ אוֹתָם הַנְּבְרִים לּוֹחֲמֵי הַקְּרֵב שֶׁאָמַרְנוּ אוֹתָם הַנְּבְרִים לּוֹחֲמֵי הַקְּרֵב שֶׁאָמַרְנוּ הוּא נִקְרָב, עִם הוּא נִקְרָים לְוֹחָמֵי וְהָבּלְנִים לּוֹחְמֵי מִלְקְבָב שֶׁאָמַרְנוּ

180. בְּתוּב (שופטים ה) מְן שָׁמֵים נְלְחָמוּ הַבּוֹכָבִים מִמְּסִלּוֹתָם נִלְחֲמוּ עם סִיסְרָא וְגוֹ׳. וְשָׁנִינוּ, בַּשָּׁעָה הַזּוֹ שָׁהִתְנַדְּבוּ יִשְּׂרָאֵל לְגַלּוֹת אֶת הָרשָׁם הַקְּדוֹשׁ בִּבְשָּׁרָם, אָז זֹּ (ויקרא כו) חֶרֶב נֹקֶמֶת נְקַם בְּרִית, בִּנְּסָה אָת בָּל חֵילוֹתֶיהְ וְכָל בְּלֵי הַזַּיִן וְכָל אוֹתָם אֶת בָּל חֵילוֹתֶיהְ וְכָל בְּלֵי הַזַּיִן וְכָל אוֹתָם אֶת בָּל חֵילוֹתֶיהְ וְכָל בְּל בְּלֵי הַזַּיִן וְכָל אוֹתָם לּוֹחֲמֵי הַקְּרֶב לְהִלְּחֵם בִּקְרֵב לְהִלְּחֵם בִּקְרֵב עם הַיִּנוֹ עם הַלְבָנִם הְיוּ שׁוֹפְכִים אֵשׁ מִלְמַעְלָה. וְאָמֵר רַבִּי שִׁמְעוֹן, שִׁוֹפְכִים אֵשׁ מִלְמַעְלָה. וְאָמֵר רַבִּי שִׁמְעוֹן, בְּלִם בְּרִב וְכוֹכְב יִשׁ לוֹ שֵׁם לְבַדּוֹ, וְכַלְם נִּלְכִּים נִקְר. נְבְּי שִׁמְעוֹן, נְכַלְם בִּרִים בְּשִׁמוֹת.

181. אָבַּוּר כּוֹן קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא, אִתְעַּהְּדוּ כְּנֵּיְכְּיִא נִּיּקְבָּוּא דְּבְנַיִּי. הְרֵי נוֹיְּקְבִּוּא נְּיִּקְבָּוּא דְּבְנַיִּי. הְרֵי נוֹיְקְבִּוּא נְיִּקְבָּוּא וְיִבְּיִּא רְּעִּיֹת בְּוּאָה רְתִּיכִיןְ כְּאַבְּיָיִהוּ. זוֹד נוּיְקְבָּוּא דְשִּׂית בְּוּאָה רְתִּיכִיןְ לְאִנְּיְרָבְּא דְבִּיִּגְיִרְאִי, בְּגִּיוֹ כְּאָבְּוֹיִ לְּאַנְּיִוֹא קְבְּיִבְּא דְבִּנִּיִּא, בְּוֹיִרְ כְּלֵּבְּרְבָּא דְבִּנְיִיּא, וְזוֹד בְּנִיִּיִא, וְזוֹד בְּעָשְׂא. וּבְנִיִּי, דְעָנְאִקּוּ כְּהוּ עַדְּ הַשְּׂהָא. וּבְּנִיִּי, דְעָנְאִקּוּ כְּהוּ עַדְ הַשְּׂהָא. וּבְנִייִּ הְנִיּנִי, דְעָנְאִקּוּ כְּהוּ עַדְ הַבְּיִיִּיא, וְזוֹד בְּעָשְּׂא. בְּנְיִיִּא, וְזוֹד בְּעָשְׂא. בְּרָהִיבֹ הַבּוֹיְכִיה, וְשִׁנִּיל, ווֹד בְּבַיִיִּיא, וְזוֹד בְּעָשְׂא. בְּרָהִיב, (שופטים ה) נַזוֹל קִישׁוֹן נְּנְרְפָם. בְּנִיִּיא, דְּכְהִיב הַכּוֹכְבִים בִּוּבְּוֹכְרִים בִּוּבְּסְכּוֹתְם.

182. וּבְּאִינִּוּן כּכְבַיִּיא, אִית כּכְבָּא זַזֵּד דְּכָּא אָתָא לְתַּלְבִּוּן, דְּכַד שָּׂאֵר כְּבָבְיִיא וּבַּלְעִין כֵיה, וּלְכָּל לְתַּלְבִוּן, דְּכַד שָּׂאֵר כּנְבַיִּיא וּבַלְעִין כֵיה, וּלְכָּל לְתַּלְבִוּן עִיה, וְאִתְאֲבִידוּ כַּכְּבִיִיא וּבַלְעִין כֵיה, וּלְכָּל לְתַבְּי דְאַה בִּוּלְאַך יִיְי, וְכִי רְשׁוֹת דִילֵיה, עְּבִּרוּ אָבִּוּר בִּוּלְאַך יִיְי, וְכִי רְשׁוֹת דְאַתְּ אָבִיר בִּוּלְאַך יִיְי, וְכִי רְשׁוֹת דְּאַתְּ אְבִּיה עָבְּלְאַך יְיִי, וְכִי רְשׁוֹת דְּבְּתִּיב בִּיה (שמות יד) וַיִּפַע בִּוּלְאַך הָּאֶלהִים הַּהְּלָאַר הָבְּיה הִיּאְלֹהִים הַבִּיה (שמות יד) וַיִּפַע בִּוּלְאַך הְנָאָר, הַבְּיה הִיבִּיה (שמות יד) וַיִּפַע בִּוּלְאַך הְנָאָר, הַבְּיה וֹבְיֹלְאַר הָבִּיה אִינִּוֹי בִּיה (שמות יד) וַיִּפַע בִּוּלְאַך הְנָאָר, הִילִיה אִינִּוֹן, (דף ע"ר ע"א)

183. כּי כֹּא בָּאוּ כְעֶּוְּרֵת יְיֵ', כַּד גַּפְּקוּ יִשְּׂרָאֵל
בּוּבּוּרִים, בְּאִינִּוּן שִׁשִּׁים
בִּוּבּוּרִים, בְּאִינִּוּן שִּׁשִּׁים
בִּוּבְּוּרִים כַּד אִוְּדְּבִינִּוּ קְּרָבָּא עַּם סִיסְרָא. וְדָא בִּוּלְאָךְ, רָזָּא דְּכָּל דִּינִּין וְכָל קְּרָבִין דְּבִּוּלְבָּא בִּוּלְאָךְ יִיְיֹ, וְדָא הוּא בִּוּלְאָךְ הַנִּיוּ עָבְּלִאָרְ יִיִּי, וְדָא הוּא בִּוּלְאָךְ הַנִּיֹּוּ עְבָּרִבִּי עְּבָּוּהִי עִבְּרִיּרָ הוּא בְּנִילְאָרְ הַנִּיֹּ עְבָּרִבִּי עְּבָּוּהִי עִבְּרִיּרְ הוּא בִּוּלְאָרְ הִיּי, וְבְּדָא יִתְרַבִּי שְׂבְּוּת וְנִּוֹי עִבְּאָרְ וְיִי, וְבְּרָא וְנְיִי עִבְּאָרְ וְנִיּי, וְבְּרָא יִתְרַבִּי שְׂבְּוּתְי עִבְּאָרְ וְנִיּי, וְבְּרָא וְבָּא וְבְּיִבְּי שְׂבְּוּתְי עִבְּיִא בְּוּנִבְיּא בְּוּנְבִיּא בְּרִיךְ הוּא לְאִתְּפָּרְעָא בִּוּעְבִּיוֹ וְנְבִיּא וְבִּיִי בְּבִּיוֹ וְבִּיִי בְּבִּיוֹ וְבְּיִי בְּבִיוּי וְבִּיִּי שְׂבִּיוֹ עִבְּבִיים וּבִּוּיְכוֹת. וְעַבְּל דְא בְּתִיב, (יחזקאל בְּבִים וּבִּוּיְכוֹת. וְעַבֹּלוֹת. וְעַבֹל בְּא בְּתִיב, (יחזקאל בִּבִים וּבִוּיְּכוֹת. וְעַבֹּל בְּיִי בְּבִּים וּבִּוֹיְנִים וּבִּיי, (יחזקאל בִּבִים וּבִּוֹיְכוֹת. וְעַבֶּל בְּיִבְים וּבִּוּיְכוֹת. וְעַבְּלִים וּבְבִּים וּבְּיִּיִבְים וּבְּיִּרְוּ הוּא בְּיִבְים וּבְּיִּים וּבְּיִּים וּבְּיִּיִּים וּבְּיִּים וּבְּיִּים וּבְּיִּים וּבְּיִים וּבְּיִּיִים וּבְּיִּים וּעִבְּיִים וּבְּיִים וּבְּיִּים וּבְיִּים וּבְּיִבְּים וּבְּיִּים וּבְּיִבְים וּבְּיִבְּים וּבְּיִּיִּים וּבְּיִּים וּבּיוֹים וּבְיּיִבְים וּבְּיִבְים וּבְּיִּבְים וּבִּיּיִים וּבְיּיִים וּבִייִּים בּיִים וּבְיּיִבְים וּבְיּיִּים וּבְּיִים וּבְּיִיים וּבִייִּים וּבְיּיִים וּבְּיִייִים בּיוֹים וּבְּיִבּיוֹים בּיִים וּבִּיּים וּבְּיִּיִים וּבּיּיִבּים וּבְּיִילְ בִּיּיִבּיים וּבְּיִים וּבִּיּיִבְים וּבִּיּבִיוֹים וּבְיּיִים וּבְיבִיים וּבְּיִיבְים וּבְיבִיים וּבְיּיִבְים וּבְּיִייִים וּבִּייִים בּיּיבְיים וּבְיּיִבּים וּבִּייִיים וּבְּייִים וּבְיבִּים בּיִים וּבְיִיּיִים וּבְּיִים וּבְּיִיים וּבְיבִיים וּבִּייִים וּיִּיּיִים וּבְּיִיים וּבְּיִים וּבְּיִים וּבִּייִים וּבְּיִּיּים בּיבִּים וּבִּייִים וּבִּייִים וּיבְּיִייִים וּבִייִים וּיִיבְּיִייִים וּב

181. אָמַר לְהֶם הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא,

הַּזְּדַּמְּנוּ לִנְקֹם אֶת נִקְמַת בְּנֵי. שְׁתֵּי נְנְקְמוֹת

אָנִי עָתִיד לְהִפְּרַע מֵהֶם. נְנְקְמָה אַחַת שֶׁל

שֵׁשׁ מֵאוֹת מֶרְבָּבוֹת שֶׁהּלְוָה לַשֵּׁר הַגְּדוֹל
שֵׁשׁ מֵאוֹת מֶרְבָּבוֹת שֶׁהּלְוָה לַשֵּׁר הַגְּדוֹל
שֶׁל הַמִּצְרִים בְּדֵי לְהִלְּחֵם בִּקְרֵב עִם
יִשְׂרָאֵל, שֶׁבָּתוּב (שמות יד) וַיִּקַח שֵׁשׁ
מֵאוֹת רֶכֶב בְּחוּר וְכל רֶכֶב מִצְרִים. וּנְקְמָה מֵאוֹת שֶׁל הַבְּנִים שֶׁלִי, שֶׁהִצִיקוּ לְהֶם עַד אַחַת שֶׁל הַבְּנִים שֶׁלִּי, שֶׁהִצִיקוּ לְהֶם עַד עַרְשְׁוּו וּמְשׁוּם בָּךְ נְדּוֹנוּ בִּשְׁנִי דִינִים – אֶחְד בְּמִים וְשְׁכִּים בְּבְּמִים הְּבְּמִים הֹיְ נְּלִים הוֹ מִבְּמִל קִישׁוֹן גְּרָפְם.
שְׁבָּתוּב הַבּוֹכְבִים מִמְּסְלוֹתְם.
בְּמֵים וְאֶחָד בְּבְּאֵשׁ. בְּבְּמִים הַ מְּמְסִלּוֹתְם.
בְּמֵים וֹ מְשְׁכִים מִמְּסְלּוֹתְם.

182. וּבְאוֹתָם הַכּוֹכָבִים יֵשׁ כּוֹכָב אֶחְדּ שֵׁלֹא בָא לְאוֹתָה הַנְּקְמָה, וְהִתְקַלֵּל לְעוֹלְמִים, שֶׁבַּאֲשֶׁר מַתְחִיל לְהָאִיר, בָּאִים לְעוֹלְמִים, שֶׁבַּאֲשֶׁר מַתְחִיל לְהָאִיר, בָּאִים שְׁאָר הַכּוֹכְבִים וּבוֹלְעִים אוֹתוֹ וְאֶת כְּל סִיעָתוֹ, וְכַלֶּם אוֹבְדִים יַחַד, בְּמוֹ שֶׁנָּאֲמֵר סִיעָתוֹ, וְכַלֶּם אוֹבְדִים יַחַד, בְּמוֹ שֶׁנָּאֲמֵר אוֹרוּ מֵרוֹז אָמֵר מַלְאַדְּ ה׳. וְכִי יֵשׁ רְשׁנִת לְאַדְּ לְמַלְאָדְ בָּוֹ (שִמות יד) וַיִּפַע מַלְאָדְ שָׁבְּתוֹב בּוֹ (שמות יד) וַיִּפַע מַלְאַדְ הָאֵלְהִים הַהֹלֵדְ לִפְנִי מַחֲנֵה יִשְׂרָאֵל. וְיָה הִוֹא שֶׁבָּל הַקְּרֵבוֹת הֵן שֵׁלוֹ.

183. פִּי לֹא בָאוּ לְעֻזְרֵת ה׳ – כְּשֶׁיִצְאוּ
יִשְׂרָאֵל מִמִּצְרִים. לְעֻזְרַת ה׳ בַּגִּבּוֹרִים –
יִשְׂרָאֵל מִמִּצְרִים. לְעֻזְרַת ה׳ בַּגִּבּוֹרִים –
עם אוֹתָם שִׁשִּׁים גִּבּוֹרִים שֶׁהִזְדַּמְנוּ בַּקְּרֵב
עם סִיסְרָא. וְהַמֵּלְאֶךְ הַיָּה, הַסּוֹד שֶׁל כָּל
הַהִּינִים וְהַקְּרֲבוֹת שֶׁל הַמֶּלֶךְ הֵם בִּרְשׁוּתוֹ,
וְעַל כֵּן אָמֵר מֵלְאֵךְ הַנּאֵל אֹתִי שְׁכָּרוֹב (בראשית מח) הַמֵּלְאָךְ הַגֹּאֵל אֹתִי שָׁכָּתוֹב (בראשית מח) הַמֵּלְאָךְ הַגֹּאֵל אֹתִי וְגוֹי, וַבְּרִי פַּרְשׁוּהָ הַחֲבֵרִים. וְזֶה עָתִיד לַבֹא, וּבְזֶה יְתִיד הַקְּדוֹשׁ יִּרְנַבְּר לַעָתִיד לָבֹא, וּבְזֶה יִּתְנִבְּל הַשֵּׁם הַקְּדוֹשׁ, וּבְזֶה עָתִיד הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוֹא לְהִבְּרַע מֵהְעַמִּים עוֹבְרֵי כּוֹכְבִים נְמָּלְת. וְעַל זֶה בָּתוֹב (יחזקאל וֹת. וְעַל זֶה בָּתוֹב (יחזקאל

לח) וְהִתְגַּּדְּלְתִּי וְהִתְּלֶּדְשְׂתִּי וְגֿוֹ׳. אַוְּלוּ, עַּד דְּבְּוֹטוֹּ כְנֵּבִּיה דְּרַבִּי שִּׂבְּוֹעוֹוֹן. כֵּיוָן דְּוֹזְבָּוֹא כוֹוֹן, אָבַּוֹר רְבִּי שִׂבְּוֹעוֹוֹן, הָא שְׂבִינְּתָּא הָכָא. וַדַּאִי צְּרִיכִיןֹ אֲנָּוֹ כְלְבֶּוֹוְזָּלְךָ טִיבוּ כְּאַנְּפֵי שְׂכִינְּתָא.

184. פְּתַזֹז וְאָבֵּזר (בראשית כט) הֵן עוֹד הַיּוֹם בְּּדוֹל וְגֹוֹ׳. הַאִּי קְּרָא אוֹקְבוּוּהָ, דְּכַד יִשְּׂרָאֵל יִהְעֻּׂרוֹן וְגֹוֹ׳. הַאִּי קְּרָא אוֹקְבוּוּהָ, דְּכַד יִשְּׂרָאֵל יִהְעֻּׂרוֹן וְעִּיּיִּבְּיִּ יִּיִּבְּיִּ יִּיִּיְּאָ בְּרִיךְ הוּא, בִּוְּכוּ אוֹרִיִיִּיְאָא וְיִתְבַּנְּשׁוּן בִּוֹן בָּלוּתָא. דְּהָהָא וְיִבְּיִּ וְבִּאִי יוֹבִּא יִוֹבְיִיְלָא לַּוִּרְיִּבְּיִ לְּיִבְּיִּ וְּבִּיְלְּא יִוֹרִיִּיְלָא לַוֹּבְיִיֹן וְיִבְּבִּיְלְוֹּ אַבְּרִיךְ הוּא וְבִּיִּיְרָא וֹיִבְּעְ וְנִיְבְּלְּא וְיִבְּבְּיִּלְּא וְיִבְּבְּיִּלְּא וְיִבְּיִּלְ וְבִּיִּיְרָא וְיִבְּבְּלְּא וְיִבְּיִּלְ וְבִייִּבְּא וְנִיִּבְּלְ וְבִּיִיְרָא וְיִבְּבְּלְּוֹיִבְ וְנִיִּבְּלְ וְבִּיִּלְ וְבִּיִּבְּלְ וְבִּיִּבְּיוֹן בְּיִבְּיִלְ וְבִּיְבְּלְ וְבִּיִּלְ וְבִּיִּלְ וְבִּיִבְּיוֹי בְּיִבְּיוֹ לְּבְּיִבְּיוֹן וְבְּבְּיִבְּיוֹן בְּבְּיִבְּיִלְ וְבִּבְּיִבְּוֹיוֹ בְּיִבְּיִיךְ הִוֹּעְ בְּבְיִרְ הוּא בְּרִיךְ הוּא בְּרִייְ הִא בְּרִיךְ הוּא בְּרִיךְ הוּא בְּבְּרִיךְ הִוּבְּיוֹת בְּיִבְּיִילְוֹא כַּנְאְם וְנִיבְּיוֹיְנִא לִוֹיא כַּנְאִיתְר טִּבְּיִילְוֹא לִנְאְם בְּיִבְיִילְוֹא לַבְּיִילְוֹא לַבְּאְבִיי בְּיוֹבְיוֹן בְּבִּיוֹיוֹן בְּיִבְּיִילוֹן בְּיִבְּיִילוֹן בְּיִבְּיִילוֹן בְּיִבְּיִילוֹן בְּיִבְּיִילוֹן בְּיִבְּיִילוֹי בְּיִבְיִיוֹי בְּיִילְוֹי בְּיִבְיִיוֹן בְּיִבְּיִילוֹי בְּיִבְיִיוֹן בְּיִבְּיִילוֹי בְּיִבְּיִיוֹי בְּיִיבְיִיוֹי בְּיִבְיִיוֹן בְּיִבְּייִים בְּיִבְייִים בְּיִבְיִי בְּיִבְיִים בְּיִבְיִי בְּיִבְייִים בְּיִבְייִי בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיוֹי בְּיִבְייִים בְּיִבְּיִים בְּיבְּיִים בְּבִייִים בְּבְּיוּבְייִים בְּבְּיִבְּיוֹי בְּיוֹבְיִים בְּיבְּיִבְייִי בְּיִבְּיִים בְּבְּבְייוּ בְּיִבְּיִבְּייִים בְּיוֹבְּיוּ בְּבְּיוּבְּייִים בְּבְּבְייִבְּיוּ בְּיוֹבְייִי בְּיוֹיוְבְיוּיוּ בְּיוֹבְיִייְ בְּיִבְּיִייְ בְּבְּבְּיִי בְּיִייְבְּיִייְ בְּבְּיִבְּיִייְ בְּבְּבְּבְּיוֹי בְּיִבְּיוּבְּבְייוּיוּבְּייִי בְּיִבְּבְיִי בְּבְבְּיו

185. דְּבֶּר אַזֵּזר הֵן עוֹד הַיּוֹם גָּדוֹל, דָא הוּא יוֹם דְּאִקְּרֵי (ישעיה כב) יוֹם בְּוֹהוּבְּוֹה וּבְּוֹבוֹיְסָה וּבְּוֹבוֹיְכָה, דְּיִ בְּהַהוּא יוֹם אִתְוֹזְרִיב בֵּי בַּוֹקְדְשָׂא, וְנְּפְּכוֹּ יִשְׂרָאֵל בְּגָּלוּתָא. וּבְגִּין עוֹבְּדִין בִּישִׁין, הַהוּא יוֹבִוּא יוֹבְוּא אִתְבְוִשַּׁרְ וְאִתְרְבִּי, הֲדָא הוּא דְכְתִיב הֵן עוֹד הַיּוֹם אַתְבְוִשֵּׁרְ וְאִתְרְבִּי, הֲדָא הוּא דְכְתִיב הֵן עוֹד הַיּוֹם גַּיִּהְנְשֵּׁרְ וְאִתְרְבִּי, הֲבָּא הוּא דְכְתִיב הֵן עוֹד הַיּוֹם גַּיִּה לְאָתְרְבִי, הַבָּא הוּא דְכְתִיב הֵן עוֹד הַיּוֹם כֵּיה לְיִה לְאַתְּבִיר כֵּא עֵּת הַאָּסֵף הַבִּיּוְלָּנֶה, בְּגִּין דְאִינוֹן בִּוּשְׂרִין בִּישְׁכִין בִּיִּיְתָא, וְבִּיִא בִּוֹכוּתְא דְאוֹרְיִיתָא יִפְּקוֹן נִיִּיתָא, וְדִּהָא בִּוֹבוֹתְא דְאוֹרִיִיִתְא יִפְּקוֹן יִיִּית, וְבִיּא בִּוֹבוּתְא דְאוֹרִיִיתָא יִפְּקוֹן יִיִּיתָא, וְדִבָּא בּוֹכוּתְא דְאוֹרִיִיתָא יִפְּקוֹן יִיִּיתָא.

186. יִשְּׂרָאֵל בַּוּאִי קָּא אֲבְוֹרֵי. וַיִּאְבְּוֹרוּ לְאַדְּרִים עֲׁדְּ אֲשֶׂר יֵאָסְפּוּ כָּל הָעֲּדְרִים, עֵּדְ דְיִּתְּכַּנְּשִׁוּ כָּל שְּׁאַר יוֹבִיוּן עִּבְּאִיןֹ. וְנִּלְּלוּ אֶת הָאֶבְּוֹרִי. וַיּאִבְּוֹרוּ לֹא נִּוּכַל עַּדְ

לח) וְהִתְגַּדּלְתִּי וְהִתְקַדִּשְׁתִּי וְגוֹ׳. הָלְכוּ עֵד שֶׁהִגִּיעוּ אֶל רַבִּי שִׁמְעוֹן. כֵּיוָן שֶׁרָאָה אוֹתָם, אָמֵר רַבִּי שִׁמְעוֹן, הִנָּה הַשְּׁכִינָה כָּאן, וַדַּאי צְרִיכִים אָנוּ לְהַחֲזִיק טוֹבָה לַפָּנִים שֶׁל הַשְּׁכִינָה.

184. פְּתַח וְאָמֵר, (בראשית כט) הֵן עוֹד הַיּוֹם גָּדוֹל וְגוֹי. הַפְּסוּק הַזֶּה פֵּרְשׁוּהוּ, שֻׁבַּאֲשֶׁר יִשְׂרָאֵל יִתְעוֹרְרוּ בִתְשׁוּבְה לִפְנֵי הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא, בִּזְכוּת הַתּוֹרָה יָשׁוּבוּ לְאָרֶץ הַקְּדוֹשִׁה וְיִתְקַבְּצוּ מִן הַגְּלוּת. שֶׁהְרֵי יְשׁוּבוּ לַאָּרֶץ הַקְּדוֹשָׁה וְיִתְקַבְּצוּ מִן הַגְּלוּת. שֶׁהְרֵי יִשׁבִּי וַבָּאי יוֹם אֶחָד תִּהְיֶה גְלוּת לְיִשְׂרָאֵל, וְלֹא וַבַּאי יוֹם אֶחָד תִּהְיָה גְלוּת לְיִשְׂרָאֵל, וְלֹא פָל הַיּוֹם דְּוָה. וְאִם לֹא יְשׁוּבוּ, אוֹמֵר הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא: הֵן עוֹד הַיּוֹם גָּדוֹל לֹא הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא: הֵן עוֹד הַיּוֹם גָּדוֹל לֹא הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא: הֵן עוֹד הַיּוֹם גָּדוֹל לֹא מֵעְתִים. אֲבָל רְפוּאָה אַחַת יִשׁ לִי לְכָם: הַשְּׁקוּ הַצֹּאִן, הִשְּׁתַּדְּלוּ בַתּוֹרָה, שֶׁתַשְׁקוּ הַצֹּאוֹ, הִשְּׁתַּדְּלוּ בַתּוֹרָה, שֶׁתַשְׁקוֹם שֶׁל הַתּוֹרָה, וְלְמָקוֹם טוֹב וְכִפוּף שֶׁל נַחֲלַתְכָם. מִנִּחָלַה, לְכְּפוֹם טוֹב וְכִפוּף שֶׁל נַחֲלַתְכָם.

185. דָּבֶר אַחֵר הֵן עוֹד הַיּוֹם גְּדוֹל – זֶהוּ הַיּוֹם שֶׁנְּקְרָא (ישעיה כב) יוֹם מְהוּמְה וֹמְבוּסְה וּמְבוּכְה, שֶׁבְּאוֹתוֹ הַיּוֹם נֶחֲרֵב בֵּית הַמְּקְדְשׁ וְנְפְּלוּ יִשְׂרָאֵל בַּגְּלוֹת. וּמִשׁוּם הַמִּקְדְשׁ וְנְפְלוּ יִשְׂרָאֵל בַּגְּלוֹת. וּמִשׁוּם הַמִּצְשִׁים הָרָעִים, הַיּוֹם הַהוּא נִמְשַׁךְ הַמְּצְשִׁים הָרָעִים, הַיּוֹם הַהוּא נִמְשַׁךְ וְהִתְגַּדֵּל. זֶהוּ שֶׁבְּתוֹב, הֵן עוֹד הַיּוֹם גְּדוֹל לֹא עֵת הַאָּפֵף הַמִּקְנֶה, מִשׁוּם שֶׁהֵם מוֹשְׁכִים אֶת אוֹתוֹ הַיּוֹם. הַשְּקוּ הַצֹּאן, כְּמוֹ שֵׁנָּאָמֵר בְּדִבְרֵי תוֹרָה, שֶׁבְּרֵי בִּזְכוּת הַתִּרָב, תוֹרָה, שֶׁבְרֵי בִּזְכוּת הַתּרָב. הַתּוֹרָה, שֶׁבְּרֵי בִּזְכוּת הַתּרָב.

186. וּמַה יִּשְּׂרָאֵל אוֹמְרִים? וַיֹּאמְרוּ לֹא נוּכַל עַד אֲשֶׁר יִאָסְפוּ כָּל הָעֲדְרִים, עַד שָּׁיִּתְכַּנְּסוּ כָּל שְׁאָר הַיָּמִים הָעֶלְיוֹנִים, וְגָלֵלוּ אֶת הָאֶבֶן, וִיבַשְׁלוּ אוֹתוֹ הַדִּין דִינָא כַּשְּׂיָא דְהַהוּא יוֹבָוּא דְשַּׂלְטָּא עַׂל פָּי הַבְּאֵר, וְאִשְּׂהְכָּוַזֹת הַהִּיא בְּאֵ״ר בְּנְּלוּתָא עִּבְּוֹּא. וְכַד אִתְנַּלְיִיא הַאִי בְּאֵ״ר, וְהַהוּא אֶבֶּן כָּא שַׂלְטָּא עָׂלְה, בִּיַּד וְהִשְּׂהָינוֹ הַצֹּאוֹ.

187. וְזַבִּיוֹ קּוּךְשָׂא בְּרִיךְ הוּא בְּסוֹף יוֹבַוּיָיא, לָאַבְּדְרָא לְוֹתְּנָרִאָּכ לְאַרְאָא לַּבִּיְהָּאֵא וּלְאַבְּנְּהָּאָ כוֹן בִוּנֶּכוּתָא. ובִואן אִינּוּן סוֹף יוֹבִוּיֶיא, הַהוּא דְּהִיא אַוֹוַרִית הַיָּבִּוִים. בְּהַאי אַוֹוַרִית הַיָּבִוּים, יִשְׂרָאֵל סַבְּלוּ גָֹּלוּתָא. הֲדָּא הוּא דִּכְתִיבֹ, (דברים ד) בַּצַּר ַלְךָּ וּבְוּצָּאוּךָ כּּל הַדְּבָרִים הָאֵכֶּה בְּאַזְזַרִית הַיָּבִּים, וּכְתִיבׁ (דברים לא) וְלָּרָאת אֶתְכֶּם הָּרְעָּהׁ בְּאַוְזַרִית הַיָּבִוּים. בְּאַוֹוַרִית הַיָּבִוּים הַיְיִּלָּא, וְדָא הִיא בְּנֶּסֶת יִשְּׂרָאֵל בְּגָּׁלוּתָא. וְעָׁם אַוֹזְרִית הַיָּבִּים דְּא, קַבִּילוּ עוֹנְשָׁא בְּנָּכוּתָא. וּבְדָא יַעְבִּיד קּוּדְשָּׂא בְּרִיך הוּא לִישִּׂר**ְא**ֵל אַקְדָּ ילבילראי דְּכְתִיבֹ, (במדבר כד) אֲשֶׂר יַעֲשֶׁהֹ הָעָם הַזֶּהֹ כְעַבְּוּך בָּאַוֹוֹרִית הַנָּבִּיִם. וּבְּכָּכ אֲתָר דָּא הִיא, וֹפְּוּדְּאָּא בֹּרוּר הוּא זַּפּוּוּן לְאָתַבָּא כָּהְ לְאַתְּרָהָא, הַבָּא הוּא דְּכְתִיבֹ, (ישעיה ב) וְהָיָה בְּאַוְזִרִית הַיָּבִּיים נָּכוֹן יִהְיֶה הַר בִּית יְיָי וְגוֹי וְדָא הוּא יוֹם.

188. ובּוּדְשָּׁאֵרִי צֵּׁל לְבֶּוּעָבַּדׁ בְּשִּׂירוּתָא דְּיוֹבָּוּא אָוְזְרָא, כְּבָּוֹה בְּוֹבְוּגָּא דְּאָתְוֹזֵרִיב בַוּקְּדְּשָׂא הַוָּה, אָוֹזְרָא, כְּבָּוֹה בְּוֹבְוֹנָא דְּאָתְוֹזֵרִיב בַּוּקְּדְּשָׂא הַוָּה, וְנְּטָה צֵּׁל לְבֵּוִיעַל. הֲדָא הוּא דְּכְתִּיבׁ, (ירמיה ו) אוֹי לְנֵּי בִּי פְּנָה הַיּוֹם כִּי יִנְּטוֹ צִּלְּכֵוֹי עָרֶב. יוֹם וְצֵּל, הוּא יְּבָּר בִּיוֹ בָּי בְּיוֹם בְּי לְנִיוֹ אַ דְּבַר נְּשׁׁ, נְּבָּר בִּיוֹ וֹנְבְרִיןֹ. וְדוּכְרָנָּא דְּבִּילִי דְבִּי בְּיוֹל אֲנַוֹזְנוֹ וְלֹא נֵּדְעֹ כִּי צֵּל הַבִּיוֹ תַּבְּרִייָּיא, וְבְּאָר הָבִין תַבּוּל אֲנַוֹזְנוֹ וְלֹא נֵּדְעֹ כִּי צֵּל הַבִּייָּיִא, וְלָא הַבִר (אִיוב ח) כִּי תְבוּוֹל אֲנַוֹזְנוֹ בְּנְלוּתָא, וְלָא יִבִּר בִּיוֹ תַּבְּיִיּא, וְלָא יִבִּר בִּיוֹ תַּבְּוֹל אָנִיל אָרָיִי כִּי תְבוּוֹל אֲנַוֹזְנוֹ בְּנְלוֹתְא, וְלָא נִבְיל בִּי צֵּל יִבְיּיִיא, וְלָא יִבִּייֹ אָרֶיץ. כִּי תְבוּוֹל אֲנַוֹזְנוֹ בְּנְּלוֹתְא, וְלָא

הַקּשֶׁה שֶׁל אוֹתוֹ הַיּוֹם שֶׁשׁוֹלֵט עַל פִּי הַבְּאֵר, וְנִמְצֵאת אוֹתָה הַבְּאֵר עִמְנוּ בַּגָּלוּת. וּכְשֶׁמִּתְגַּלְה הַבְּאֵר הַוּוֹ וְאוֹתָה הָאֶבֶן לֹא שׁוֹלֶטֶת עֲלֶיהָ, מִיָּד וְהִשְּׁקִינוּ הַצֹּאן.

187. וְעָתִיד הַקָּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא בְּסוֹף הַיָּמִים לְהַחֲזִיר אֶת יִשְׂרָאֵל לְאָרֶץ הַקְּדוֹשָׁה וּלְכַנֵּס אוֹתָם מִן הַגְּלוּת. וּמִי הֵם סוֹף הַיָּמִים? אוֹתָה שֶׁהִיא אַחֲרִית הַיָּמִים. בְּאַחֲרִית הַיָּמִים הַזוֹּ יִשְּׂרָאֵל סָבְלוּ אֶת הַגָּלוּת. זֶהוּ שֶׁבְּתוּב, (דברים ד) בַּצַר לְךְּ וּמְצָאוּדְּ כּּל הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה בְּאַחֲרִית הַיָּמִים, וְכָתוּב (שם לא) וְקָרָאת אֶּתְכֶם הָּנְמָים. בְּאַחֲרִית הַּיָּמִים. בְּאַחֲרִית הַּיָּמִים דַּוְקָא, וְזוֹ הִיא בְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל בַּגְּלוּת. וְעִם אַחֲרִית הַיָּמִים הַזּוֹ קִבְּלוּ עֹנֶשׁ בַּגָּלוּת, וּבְזוֹ יַעֲשֶׂה הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא נְקָמוֹת לְיִשְׂרָאֵל רָּמִיד. זֶהוּ שֶׁכְּתוּב (במדבר כד) אֲשֶׁר ַנְעֲשֶׂה הָעָם הַזֶּה לְעַמְּךְּ בְּאַחֲרִית הַיָּמִים. וּבְכָל מָקוֹם זֹאת הִיא, וְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לַהֲשִׁיבָה לִמְקוֹמָה. זָהוּ שֶּׁבְּתוּב (ישעיה ב) וְהָיָה בְּאַחֲרִית הַיְּמִים נָכוֹן יִהְיֶה הַר בֵּית ה׳ וְגוֹ׳, וְזֶהוּ יוֹם.

188. וּמִשֶּׁהְתְחִיל הָצֵל לְהֵעְשׁוֹת בְּיוֹם הָאַחֵר, הָיָה כְּמוֹ בִּוְמַן בְּרֵאשִׁית הַיּוֹם הָאַחֵר, הָיָה כְּמוֹ בִּוְמַן שֻׁנֶּחֲרַב בִּית הַמִּקְדָּשׁ, וְנָטָה הַצֵּל לְהִכְּנֵס. שֻׁנֶּחֲרַב בִּית הַמִּקְדָּשׁ, וְנָטָה הַצֵּל לְהִכָּנֵס. זְהוּ שֶׁכָּתוּב (ירמיה ו) אוֹי לְנוּ כִּי פָנָה הַיּוֹם כִּי ינָטוּ צִּלְלֵי עָרֶב. יוֹם וָצֵל הוּא סוֹף הַגְּלוּת, וְהַשִּׁעוּר שֶׁל הַצֵּל הַצֶּל הַשָּׁה שִׁשְׁה קַבְּרוֹת, וְהַשְּׁעוּר שֶׁל הַצֵּל הַצֶּל הַשָּׁה שִׁל אָדְם, קְמְצִים וְחַצִּי, וְגוּדְל שֶׁל מִדְּה שֶׁל אִדְם, גֶּבֶר בִּין גְּבָרִים, שֶּׁכְּתוּב (איוב ח) כִּי תְמוֹל שֶׁבֵּין הַחֲבֵרִים, שֶׁבְּתוּב (איוב ח) כִּי תְמוֹל אֲנַחְנוּ וְלֹא נֵדְע כִּי צֵל יָמֵינוּ עֲלֵי אָרֶץ. כִּי תִמוֹל אֵנַחְנוּ וְלֹא גַדְע כִּי צֵל יָמֵינוּ וְלֵא הָיִינוּ יוֹדְעִים תִמוֹל אֵנַחְנוּ – בַּגְּלוֹת, וְלֹא הָיִינוּ יוֹדְעִים תִמוֹל אַנִחְנוּ – בַּגְלוֹת, וְלֹא הָיִינוּ יוֹדְעִים

קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא עֲבֵי אָרֶיןֹּ. הַנִינָּא יַדְעֵי כִּי צֵּׁל יָבֵוינוּ עֲבֵי אָרֶיןֹּ.

189. זַּכָּאָה זזוּלְמֵּיה בַּוּאוֹ דְּיָזְבֵּוּי כֵּיהּ, וְזַּכָּאָה זזוּלְמֵּיה בִּוּאוֹ דְּלָא זִוֹבֵּוּ כֵּיהּ. וַוּי לְבַּוּאוֹ דְּיִוְּדְּבֵּוֹ כַּד יִתְבַּע אַרְיָא רַבְּרְבָּא, לְאָתְזוֹבְּרָא לְנִּיּהְבֵּיה. כָּל שֶׂבּוֹ בְּשַּׁעֲׂתָא דְיִוְּדַּוְוּגֵּוֹ כַּוְזִדְא, עַל הַהִּיא שַּׁעְׂתָא כְתִיב, (עמוס ג) אַרְנֵה שָּׂאָג בִּוּי כֹּא יִירָא וְגֹּוּי.

190. תָּא זְזֵזֵּי, בְּקְּדְבִּיִיתָא פְתִיבֹ, (ירמיה כה) שָּאֹגֹּ יִשְׂאַגֹּ עַׂל נְּוָהוּ. וּבְהַהוּא זְּבְוֹנָא כַּד יִפּוּק לְקַבְּלְא יִשְׂאַגֹּ עַׂל נְּוָהוּ. וּבְהַהוּא זְבְוֹנָא כַּד יִפּוּק לְקַבְּלְא לְבַת זֹוּגֹּוּ, כְּבִיין אַרְיֵה שָּׂאָגֹּ בִּוּי לֹא יִיִּרְא יְיִי אֱלֹהִים לְבַּר בִּוּי לֹא יִנְּבֹא. בְּהַהִּיא שַׁיְּעָתְא כְּתִיבֹ, (דברים דְּבֶּר בִּוּי לֹא יִנְּבֹב אַת שְּׁבֹּוּתְךְ וְגֹּוֹי. וְשָׂב בַּוּאי הוּא, יְשָׂב יְיִי אֶלֹהִיךְ אֶת שְּׁבֹּוּתְךְ וְגֹּוֹי. וְשָׂב בַּוּאי הוּא, אֶלֶּא קּוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא שָּׁב כְּנָסֶת יִשְּׂרָאֵל עִיר בּנִגְּלוּתָא, וְשָׂב צַּרִיךְ הוּא שָּׁב כְּנָסֶת יִשְּׂרָאֵל עִיר בּנְגָּלוּתָא, וְשָׂב צַּרִיךְ הוּא שָּׁב כְּנָסֶת יִשְּׂרָאֵל עִיר עִיר. בְּנִילְּהָא, וְשָּׂב צַּרִילְ כְּתִיב, (תַהְלִים קְמ) אַרְ עִיב) בְּאַתְרֵיה. כְּבִיין כְּתִיב, (תַהְלִים אֶת פָּנֶּיךְ. עִיבׁן נִשְּׂרִים אֶת פָּנֶּיך.

191. בַּוּתְגִּיתִיןֹ, כְּכוּוֹ בְּגֵּי נְּשָׂא, בָּוּאֵרִי דְּיָזְכְבְּוֹתָא, בְּוֹאֵרִי דְּסַכְּכְּלְתָנִיּ, כָּלְא כָּרֵי. בַוֹאוֹ בִוּנְּכוּוֹ דְּאִתְּוֹזִכְּם בְּיִאֵרִי דְּסַכְּלְתָנִיּ, כָּלְא כָּרֵי. בַוֹאוֹ בִוּנְיִבְא, בְּשִּׁעֲתָא דְרֵישָּׂא וֹזינְוּרָא, אַתְּקִיןֹ רֵישָּׂא, וְיִנִּיבְא בְּוֹעִיכְּא כְּתַתָּא כְּתַיִּא, וּבִּוּתַתָּא כְּעִיכְּא. אַתְּקִיןֹ רֵישִּׂא, בְּיֹבִי בְּעִבּיבְא כְּתַבְּא כְּתַבְּא רִיתָא, בֵּיה רָשִּׂים סְטָּר צְּבְּוֹיןֹ, בְּעָפוֹיְרָא יְבְּלְאָה, דְּסְכִיּק וְנְוֹזִית בְּגַּוִיה. עִּבְּלְאָה, דְסְכִיּק וְנְוֹזְבוּשׁ בְּוֹאָה נְיִנְירָא, בְּאֶכֶּף וַוְזְבוּשׁ בְּוֹאָה נְיִבְיִיןֹ, דְאֶכֶּף וַוְזְבוּשׁ בְּוֹאָה עָּלְבִיוֹן. רְשִּׂים רְשִּׁיבִוּי בְּיִּבְישׁ בְּיִאָּה עָּלְבִיוֹן, דְאֶכֶּף וַוְזַבִּוּשׁ בְּיִאָה עָּלְבִייןֹ.

192. (דניאל ד) תְּזֹזוֹתֵיהֹ תַּטְׂכֵל זוֹדֹ ווֹזִינַת בָּרָא, (דניאל ז) וְקַּרְנַּיִּוֹ עֶּשֶׁר כְהֹּ. וַאֲרוּ עַׂיִינִּיוֹ כְּעַׂיְינֵי אֶנְּשָׂא לְוֹזִיוְתָא, וּפוּם בְּוּבִוּכֵל רַבְּרְבָּןְ. כַּדֹ סַכְּלְּא, אַוְּכַא בִּיבִּוּבָוּא, טְּבִּוּירָא בְּכֵיּלְיָא. כַּד נַּוְזְהָא,

בּי צֵל יָמֵינוּ עֲלֵי אָרֶץ, לְהַשְּׁרוֹת אוֹתָם הַקְּרוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא עֲלֵי אָרֶץ.

189. אַשְׁרֵי חֶלְקוֹ מִי שֶׁרוֹאֶה אוֹתוֹ, וְאַשְׁרֵי חֶלְקוֹ מִי שֶׁרוֹאֶה אוֹתוֹ. אוֹי וְאַשְׁרֵי חֶלְקוֹ מִי שֶׁלְא רוֹאֶה אוֹתוֹ. אוֹי לְמִי שֶׁיִּוְדַּמֵּן בְּשֶׁיְבַקֵשׁ הָאַרְיֵה הַגָּרוֹל לְחִתְחַבֵּר עִם נְקַבְתוֹ, כָּל שֶׁבֵּן בְּשֶׁיִּוְדַּוְגוּ לְחִתְחַבֵּר עִם נְקַבְתוֹ, כָּל שֶׁבֵּן בְּשֶׁיִּוְדַוְגוּ יַחַד. עַל אוֹתָה שָׁעָה בְּתוּב, (עמוס יַחַד. עַל אוֹתָה שָׁעָה בְּתוּב, (עמוס ג) אַרְיֵה שָׁאָג מִי לֹא יִירָא וְגוֹ׳.

190. בּא וּרְאֵה, בַּהַתְּחָלְה כָּתוּב (ירמיה כַּה) שְׁאֹג יִשְׁאַג עַל נְוֵהוּ. וּבְאוֹתוֹ הַזְּמֵן כַּה) שְׁאֹג יִשְׁאַג עַל נְוֵהוּ. וּבְאוֹתוֹ הַזְּמֵן כְּה) שְׁאֹג יִשְׁאַג עַל נְוֵהוּ. וּבְאוֹתוֹ הַזְּמֵן כְּשָׁיֵצֵא לְקַבֵּל אֶת בַּת זוּגוֹ, אָזַי אַרְיֵה שְׁאָג מִי לֹא יִירָא ה׳ אֱלֹהִים דִּבֶּר מִי לֹא יִּנְבא. בְּאוֹתָה שְׁעָה כְּתוּב, (דברים ל) וְשָׁב ה׳ אֱלֹהֶיף אֶת שְׁבוּתְף וְגוֹ׳. מַה זֶה וְשָׁב? אֶלְא הַקְּדוֹשׁ בְּרוּף הוּא מֵשִׁיב אֶת כְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל מֵהַגְּלוּת, וְשָׁב הַצַּדִּיק לְהִוְדְּנֵג בְּמֶקוֹמוֹ. אֲזַי בְּתוֹב, (תהלים קמ) אַף בִּיְקִים יוֹדוּ לִשְׁמֶף יֵשְׁבוּ יְשָׁרִים אֶת בְּנֶיף. צַּרִיִּם יוֹדוּ לִשְׁמֶף יֵשְׁבוּ יְשָׁרִים אֶת בְּנֶיף.

191. מִשְׁנָה. לָכֶם בְּנֵי אָדָם, בַּעֲלֵי הַתְּבוּנָה, קוֹל קוֹרֵא: מִי הַחָּכְמָה, בַּעֲלֵי הַתְּבוּנָה, קוֹל קוֹרֵא: מִי מִכֶּם שָׁהִתְחַבֵּם וְיוֹדֵעַ, בְּשָׁעָה שֶׁהָרֹאשׁ הַלָּבְן הִתְקִין הָרֹאשׁ, רָשׁוּם מִמַּעְלָה לְמֵשָׁה וּמִמֵּטָה לְמֵעְלָה, הִתְקִין צֵד הַצְּפוֹן לְמַשָּׁה וּמִמֵּטָה לְמֵעְלָה, הִתְקִין צֵד הַצְּפוֹן בְּעַטוּר שֶׁל אֲנֵם מֵיִם, בּוֹ רְשׁוּם הָעֹמֶק שֶׁל בְּעִטוּר שֶׁל אֲנָם מֵיִם, בּוֹ רְשׁוּם הָעֹמֶק שֶׁל הַתְּהוֹם הָעֶלְיוֹן שֶׁעוֹלֶה וְיוֹרֵד בְּתוֹכוֹ, יְרְדָה הַתְּהוֹם הָעִירָה אֲחַת בְּאֶלֶף וַחֲמֵשׁ מֵאוֹת עוֹלְמוֹת.

192. תַּחְתָּיו בְּצָלּוֹ חוֹסָה חַיַּת בָּר אַחַת, (דניאל ז) וְלָהּ עָשֶׂר קַרְנַיִם, (שם) וְאֵלּוּ עֵינַיִם כְּמוֹ עֵינֵי אֱנוֹשׁ לַחַיָּה, וּפֶה מְדַבֵּר גְּדוֹלוֹת. כְּשֶׁעוֹלָה, הוֹלֶכֶת בַּיּוֹם, נִסְהֶרֶת בַּלַיְלָה. כְּשֶׁעוֹלֶה, מָל יֵרִיכֵּיהֹ. מָל יֵרִיכִּיהֹ. מָל יִרִיכִּיהֹ. מָל יִרִיכִיהֹ. מַל יִרִיכִיהֹ.

193 סְלִּיקֹ בִּרְעוֹתָא, לְאַפָּקָא בַּר נְּשׁׁ שַׂלִּיטָא לְתַתָּא. אַתְּקִּיןֹ בְּהַאִּי װִיוְתָא װִד עַפְּרָא דְּקִיקָא, כְּלִיל מִכּכְּלָא. נְּשַׂב בֵּיה, אִתְפְּשַׂט בְּד' סְטְרֵי עָלְבָּיִא. וְד' פּוּלְסִיןֹ אִתְנַּלְנָּלוּ, װִד לְעֵיכְּא, װִד לְתַהָּא, װִד לַצְּּפוֹןֹ, װִד לַדְּרוֹם.

194. אִיכְנָּא זוֹד רַבְּרָבְא וְתַהָּיף, אִתְּזוֹבֶּר וְאִוֹּדְיוֹגֹּג בָּה בְּנוֹד עַנְּפָּא שַׂפִּירָא, דְּנוֹזוֹּ װֶדְוִוּתְא דְּכֹכְּא. בְּהוֹ דְּאַהְ אָבֵּוֹר, (תהלים מח) יְפֵה גוֹף בְּושׁוֹשׁ כָּל הָאָרֶץ. בֵּיה אִוֹּדְיוֹגֹּ, אַפִּיקוּ זוֹד רוּוֹזִא טְּבִּוּירָא, וְבַּלְיִא לְהַהוּא גְּבִילוּ דְעַבְּרָא, וְשַׂלְטֵיה עַל כּכְּא. הַבְּיִא וְבַּוֹלֵיִא לְהַהוּא גִּבִילוּ דְעַבְּרָא, וְשַׂלְטֵיה עַל כּכְּא. הַבְּיִא וְאַבְּוֹלְיִא רְהַבִּית עַל כּכְּא. הַבְּיִא וְשַׁלְטֵיה עַל כּכְּא. הַבְּיִא וְאַבְּוֹלְיִא רְהַבִּית עַל כִּלְא. הְבִּיְא וְשַׁלְטֵיה עַל כּכְּא. הַבְּיְא וְאַבְּוֹלְנִיה עַל כִּלְא. הְבִּיה וּא אִיכְנָּא, כְּא נְּטַיֹּר פָּקּוּדְא, וְבִּוֹיִה לְנָבִיה עַל הַהוּא אִיכְנָּא, כְּא נְּטַיֹר פָּקּוּדְא, וְהֹוֹיה לְנָבִיה עַל הַהוּא אִיכְנָּא, וְהַהוּא זוֹיוְתָא נַטְּר פָּקּוּדְא, וְבִּהוֹיה לְנָבִיה עַל הַהוּא אִיכְנָּא, וְהַהוּא זוֹיוְתָא נַטְּר פָּקּוּדְא, אָתִּבְּיִלְ בִּילוּ בִּלְכָּא רוּנוֹזִיה לְנָבִיה, וְהַהוּא זוֹיוְתָא נַטְיֹר פָּקּוּדְא, לְיה.

195. כְּדֵין ׁ וְּבִינְּיןֹ בְנְּגָּא אֵוְזֵרָא, וְקָּאִים בֵּינַּיְיהוּ. בְּקוּטְיָרָא דְּגְּלִיפֵין בֵּיןֹ בַּילְאָכִיןֹ קַדִּישִׂיוֹ, בְּטוּפְסְרָא (ס"א בטפסא) דְעִּטוּרִיןֹ אִרְאַוְזֵדְןֹ.

196. דְּרִיןֹ בַּתְרָאִיןֹ, תְּפָיסִיןֹ בְּזווֹבַיְיהוּ. אִשְּׂתְּלִיף רוּזֵזִיהוּן בֵּוהַהוּא בִּואנָא דִּלְבוּשְׂא, לְבָתַר אַנְּנִיוֹ בְּעַבְּרָא, בִּיןֹ רְנְּבִי נַּוְזַלְא אִתְטְּבְּוּוּ וְאִתְנְּנִּיוֹוּ. בְּוֹזִי בְּעַבְּרָא, בִּיןֹ רְנְּבִי נַּוְזַלְא אִתְטְבְּוּוּ וְאִתְנְּנִּיוֹוּ. בְּוֹזִי בְּעַבְּרָא, בִּיןֹ רְנִּבִי נַּוְזַלְא אִתְטְבְּוּוּ וְאִתְנְּנִּיוֹוּ. בְּוֹזִי בְּעַבְּנִיןֹ הַנְּיִנְיוּת, בְּאַרְעָא כַּוְדִינִיתָא, בִּיִינִוּת, בְּאַרְעָא כַּוְדִינִיתָא, בִּיתְרָעָי, בּיִנְינִוּת, בְּאַרְעָי, בְּיִנְינִוּת, בִּיִינִוּת, בִּיתְרָיוֹף.

נְסְתֶּרֶת בַּיּוֹם, וְהוֹלֶכֶת בַּלַיְלָה. בְּשֶׁנּוֹסַעַת, מִזְדַעְזְעִים אַרְבַּע מַגְרֵפוֹת שָׁאֲחוּזִים בְּיָדֶיהָ. וְנוֹסְעִים עִמָּה שִׁשִּׁים שִׁבְטֵי אֵשׁ, כָּל אֶחָד חֶרֶב שִׁנוּנָה עַל יֵרֵכוֹ.

193. עֶלָה בְרֶצוֹן, לְהוֹצִיא אָדָם שַׁלִּיט לְמַטָּה. הִתְקִין בַּחַיָּה הַזּוֹ עָפֶר דַּקִּיק אֶחֶד שֶׁבֶּלוּל מַהַכֵּל. נָשַׁב בּוֹ וְהִתְפַשִּׁט בְּאַרְבַּעַת צִּדְבִי הָעוֹלָם. וְאַרְבַּע חֲתִיכוֹת בְּאַרְבַּע חֲתִיכוֹת הְתַגַּלְגְּלוּ, אַחַת לְמַעְלָה, אַחַת לְמַטָּה, אַחַת לַצָּפוֹן, אַחַת לַדָּרוֹם.

194. אִילָן אֶחָד גְּדוֹל וְחָזָק הִתְחַבֵּר וְהִוְדֵּגַּג עִמָּה בְּעָנֶף אֶחָד יָפֶה שֶׁבֵּּרְאָהוּ שְׁמְחַת הַכּּל, כְּמוֹ שֻׁנָּאֱמֵר (תהלים מח) יְפֵה נוֹף מְשׁוֹשׁ כָּל הָאָרֶץ. עִמּוֹ הּוְדֵּגַג, הוֹצִיאוּ רוּחַ טְמִירָה אֲחַת, וּמְלֵּא אוֹתָה עַּפַּת הָעָפָר, וְעָמֵד עַל רַגְּלָיו, וְהִמְלִיךְ אוֹתוֹ עַל בְּלְיוֹ, וְהִמְלִין אוֹתוֹ עַל בְּלָר הָעוֹלְם וְהִשְּׁלִיט אוֹתוֹ עַל הַכֹּל. זָהוּ שֶׁכָּתוֹב (שם ח) תַּמְשִׁילֵהוּ הַכּּל. זָהוּ שֶׁכָּתוֹב (שם ח) תַּמְשִׁילֵהוּ בְּמַעֲשֵׂי יָדֶידְּ וְגוֹי. נִצְטַוְּה עַל אוֹתוֹ הָאִילָן, לֹא שָׁמַר אֶת הַמִּצְוָה. הַחַיָּה לְקְחָה אוֹתוֹ. הוֹתוֹ הַאוֹתוֹ הַאוֹתוֹ. רוּחוֹ אֵלְיו, וְאוֹתָה הַחַיָּה לְחָחָה אוֹתוֹ.

195. אָז הַזְמִינוּ כְּלִי אַחֵר וְעָמֵד בֵּינֵיהֶם, בְּקֶשֶׁר הַחִקּוּקִים בֵּין מֵלְאָכִים קְדוֹשִׁים שָׁנֵּאֶחְזוּ בַּצִּיּוּר (בַּדְּפוּס) שֶׁל הָעִטוּרִים.

196. הַדּוֹרוֹת הָאַחֲרוֹנִים הְפּוּסִים בַּחֲטָאֵיהֶם. נִשְּׁלְפָּה רוּחָם מֵאוֹתוֹ הַכְּלִי שֶׁל הַלְּבוּשׁ, אַחַר כָּךְ נִגְנֵז בָּעָפָר בִּין רִגְבִי הַנַּחַל. נִטְמְנוּ וְנִגְנְזוּ בְּעֶצֶם קִשְׁה אַחַת שֶׁל אוֹתוֹ הַכְּלִי, וְיָקוּמוּ שֵׁנִית חֲיָלוֹת חֲיָלוֹת מִתְעוֹרְרִים בָּאָרֶץ הַקְּדוֹשָׁה.

197 וַזַּבְּוֹין קּוּדִשָּׂא בִּרִיךְ הוּא, כִבוּגְּבַּכ הַהוּא עַפָּרָא הַדְּבִוּיתָא, דְהַהוּא בָוּאנָא בוּבִּוּשׂ. וּלְאַעֲכָּא בַּיה גָּבִיכוּ דָּהָיק בְּהַאי וְזַבִּיירָא דְעִיסְה. ובֵּותַהוא בְּלִיכוֹ דְאִיהוּ צָּוֹזוּתָא דִּלְעֵּילָא, יִתְתָּבֶּן וְיִתְיְשַׂר בָּוֹאנָא דְּכַשְּׂרָא. כְּגַּוווֹנָא דְּאָבֵור קְּרָא, (יואל ד) ובַוּעְיָן בִּוּבֵּית יְיָ׳ יֵצֵא וְהִשְּׂהָה אֶת נַֿוֹזַכ הַשִּׂפִים. וְוַבִּיבוּתָא (o"א נַזֹזַל אַסְגֵּי דההוא זכותא) (ס"א זנותא) בְּעָּלְבָּוֹא. וְכַד הַהוֹא בַּוֹעְיָינְאָ לַבִּישָׁא, יִפּוּק וְיֵיעַוּל לְצַבִּיהֹ, בְּבִין יִתְהָפָן וְיִתְיְשַׂר, וֹלָא יְבֹא בְּסוּרְוֹוְגֵּיה בְּכַּוְרְבִּוּיתָא.

198 וְאִינֿוּן דְּכָּא זָּכָאוֹ, יְקוֹבוּוּן כְאִתְדְנָּא בְּדִינָא דְּבַּוֹלְכָּא עָּכָּאָה. הַדָּא הוא דְכְתִיבֹ, (דניאל יב) וְרַבִּים בִּייְשֵׁנֵי אַדְבַוּת עָפָר יָהָיצוּ אֵכֶּה רְוֹזֵיֵי עוֹכֶם וְאֵכֶּה כַּוְזוֹרָפוֹת וּכְּוֹדְרָאוֹן עוֹכָם. וּכְּדִין וּוֹלְם. וְאָז בָּתוּב, (ישעיה 10) בִּי בְּתִיבֹ, (ישעיה סו) כִּי כַאֲשֶׂר הַשָּׁבַיִּם הַוְוַדְשִּׁים וְהָאֶרֶץ הַוֹוְדִשָּׁה אֲשֶּׁר אֲנִי עוֹשֶּׂה עוֹבְיִדִים כְּפַנִי נְאָם יְיָי בֵּן יַעֲבוּוֹד זַּרְעֲבֶם וְשִּׂבְּוֹכֶם. בָּרוּךְ יְיָי לְעוֹלְם אָבוּן וְאָבוּן. יִבְּוּכוֹרְ יְיָ׳ כְעוֹכֶם אָבוּן וְאָבוּן.

197. וְעָתִיד הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לַלוּשׁ אוֹתוֹ הֶעָפָר הָרִאשׁוֹן שֶׁל אוֹתוֹ הַכְּלִי מַמְשׁ, וּלְהַכְנִיס בּוֹ גְבוּל דַּק בְּמוֹ הַשְּׂאוֹר הַזָּה שֵׁל הָעָפָּה. וּמֵאוֹתָה עָפָּה, שֵׁהִיא ַהַצַחוּת שֶׁלְּמַעָלָה, יִתְתַּקֵן וְיִתְיַשֵּׁר בְּלִי בְּשֵׁר, כִּמוֹ שֶׁאָמֵר הַכָּתוּב, (יואל ד) וּמֵעָיָן מָבֵּית ה' יֵצֵא וִהִשְּׁקָה אֶת נַחַל הַשְּׁטִּים. מַגִּדִּיל הַנַּחַל שׁאותו משום וּכִשֵּאוֹתוֹ הַחֲבִיבוּת (הַזְּנוּת) בָּעוֹלֶם. יַנָא וְיִבְּנֵס אֵלְיו, אַזַי הַקְּדוֹשׁ יֵצֵא וְיִבְּנֵס אֵלְיו, אֲזַי יִתְתַּקֵן וְיִתְיַשֵּׁר, וְלֹא יִהְיֶה בְסִרְחוֹנוֹ כָבַרִאשׁוֹנָה.

198. ואוֹתָם שֶׁלֹא זוֹכִים, יָקוּמוּ לִהְדּוֹן ַדָּעֵלִיוֹן. הַבֶּּלֶךְ בַּדִּין שֶׁל שֶׁבָּתוּב (דניאל יב) וְרַבִּים מִישֵׁנֵי אַדְמַת ַ עָפָר יָקִיצוּ אֵלֶה לִחַיֵּי עוֹלָם וִאֵלֶה לַחֲרָפוֹת בַאֲשֶׁר הַשָּׁמַיִם הַחֲדָשִׁים וְהָאָרֶץ הַחְדָשָׁה אֲשֶׁר אֲנִי עשֶׁה עֹמְדִים לְפָנַי נְאֻם ה' בֵּן יַעֲמֹד זַרְעֲכֶם וְשִׁמְכֶם. בָּרוּדְ ה׳ לְעוֹלְם אָמֵן וִאָמֵן. יִמְלֹדְ ה׳ לִעוֹלֶם אָמֵן וִאָמֵן.

ַבָּרוּך יְיָ׳ כְעוֹכָם אָבֵוּן וְאָבֵוּן יִבְּוּכוּוֹך יְיָ׳ כְעוֹכָם אָבֵוּן וְאָבֵוּן.

