





# The Holy Zohar

# Zohar Ki Tetze

With English commentary by Zion Nefesh

Based on Zohar Hasulam, and the teachings of Rabbi Yehuda Halevi Ashlag

### DailyZohar 2020 edition

\*\* This is the first and an unedited edition. Please forgive any mistakes and share your comments by email to zion@dailyzohar.com

Future editions may include additional commentaries published on DailyZohar.com.

Copyright © 2020 DailyZohar.com, Zion Nefesh. All rights reserved.

You may share this file with your friends exactly AS IS. No change is allowed. You may print one copy for personal use and study. Reproduction and distribution beyond personal use of this file or parts of it without written permission is prohibited.



רעיא מהימנא (דברים כ״ב) וְעָנְשׁׁוֹ אוֹתוֹ בֵוֹאָהֹ כֶּסֶף וְגוֹי.
 פַּקּוֹּדָא דָא, כָּדוֹן בְּדִין בּוֹצִיא שֵׁם רָעַ. הֲדָא הוּא דֹּכְתִיב, וְעָנְשׁׁוֹ אוֹתוֹ בֵוֹאָה כֶּסֶף וְנִּתְנוֹ לַאֲבִי הַנַּעֲרָה בִּיְתִיב, וְעָנְשׁׁוֹ אוֹתוֹ בֵוֹאָה כֶּסֶף וְנִּתְנוֹ לַאֲבִי הַנַּגְּוֹ, וְהַאִּי אִיהוּ בָּתַר נִשׁׁוֹ בְעַ עַבֹּל בְּתוּלַת יִשְּׂרָאֵל. רַבְּנְּוֹ, וְהַאִי אִיהוּ בְּתַר נִשׁוֹם רָעַ שִׁבְּרֹל, דְּבְיַרְהְּרְ אִיהוּ בְּתַר נִשׁׁוֹם בִישׁ עַל אַרְעָא, אִתְעַנְנְשׁוֹּ בְּגִּינְהֹּה בְּישׁ עַל אַרְעָא, אִתְעַנְנְשׁוֹּ בְּגִּינְהֹה בְּאַרְעָא, וֹבְלֹם הָיְתָה בִּישׁ עַל אַרְנָא, אִתְעַנְנְשׁוֹּ בְּגִּינְהֹי, וְאָתְּתָא בַּרְכַּעְעֹ אִיהִי בְּאַרְעָא, וֹבִוֹר הְיֹבְרְעָא, בְּרְבָּעֹ עוֹלְם הִיְתָה.
 בִּישׁ עַל אַרְנָא, אַרְנָא, אִתְעַנְנְשׁוֹּ בְּנִיהְ בְּאַרְעָא, בְּרְכַּעְעֹ אִיהִי בְּאַרְעָא, בְּיִרְהָעֹ עִוֹלְם הִיְתָה.

יְאִי הֵיבְּירוּן שׁוֹם בִּישֹׁ עָׂכְהֹ, דְאִסְהְאָבַׁת בַּאֲזוֹשְׂוֵרוּשֹׂ, וְזָּכְתָה כְּאִתְכַבְּשָׂא בָּה רוּזָזְא דְּלְרִיּהְ הַּיְא. הַּדָּא הוּא דְכְתִיבֹ, (אסתר ה) וַתִּלְבַשׁ אֶסְתֵּר בַּוֹלְכוּת. הָא אָבַוֹר לְּוִידְשָׁא בְּרִיךְ הוּא, (ישעיה מב) אֲנִי יְיָי הוּא שְׂבִיי וּכְבּוֹדִי לְאַזוֹר לֹא אֶתֵּן וּתְהִּכְּתִּי כַּלְּחִי הוֹא שְׂבִיי וּכְבּוֹדִי לְאַזוֹר לֹא אֶתֵן וּתְהִכְּלְתִי כַּבְּיִי וּרְבּוֹדִי לְאַזוֹר לֹא אֶתֵן וּתְהִכְּלְתִי כַּבְּיִי וּרְהִיּא דְּבָּרִי בְּאסתר.
 שִׂם דֹאתלבּשֹׁת בֹאסתר.

3. אָבָל רַבְּנָּן, וַוּי לְאִינַּוּן דְּאַכְלִין הֶבֶּן הְבֹּל דְאוֹרַיְיתָא, וָזְפָּה, וֹוִי לְאִינַּוּן דְאַכְלִין הַבְּרִין דָאוֹרַיְיתָא, אֶכְּלֹא כַּלְיוֹן וַוְזַבּװּרִיוֹ דְאוֹרַיְיתָא, זוֹפָּה, וֹזִפֹּה הַאוֹרַיְיתָא, אֶכְּלֹא הַכּוֹב וְרַעָּ דְאוֹרַיְיתָא, זוֹפָּה, זוֹטַ הֹ', אִיכְנָא הַכּוֹב וְרַעַ.

1. וְעֻנְשׁוּ אֹתוֹ מֵאָה כֶּסֶף וְגוֹ׳ (דברים כב).
מִצְוָה זוֹ לְדוּן בְּדִין מוֹצִיא שֵׁם רְע, זֶהוּ
שֶׁבְּתוּב וְעֻנְשׁוּ אֹתוֹ מֵאָה כֶּסֶף וְנְתְנוּ לַאֲבִי
הַנַּעֲרָה בִּי הוֹצִיא שֵׁם רְע עַל בְּתוּלַת
יִשְׂרָאֵל. רַבּוֹתִינוּ, וְזֶהוּ אַחַר נִשׂוּאִין,
שֶׁאָמֵר לֹא מָצָאתִי לְבִתְּךְ בְּתוּלִים. וְלֹא
שֶׁאָמֵר לֹא מָצָאתִי לְבִתְּךְ בְּתוּלִים. וְלֹא
בָּל שֵׁם רָע שָׁקוּל, שֶׁבְּנִגְיִלְים שֶׁהוֹצִיא שֵׁם
רָע עַל הָאָרֶץ נָעֶנְשׁוּ בִנְּלְלָה וּמֵתוּ, וְלֹא
זָכוּ בָה. וְאִשָּׁה הִיא קַרְקַע עוֹלֶם הָיִתָּה.
שֶׁבּאֵרוּהָ, אֶסְתַּר קַרְקַע עוֹלֶם הָיִתָּה.

2. וְאִם תֹאמְרוּ, שֵׁם רָע עֻלֶּיהָ, שֶׁנְּטְמְאָה בַּאֲחַשְׁוֵרוֹשׁ, וְזָכְתָה לְהִתְלַבֵּשׁ בָּה רוּחַ הַקְדָשׁ, זֶהוּ שֶׁכְּתוּב (אסתר ה) וַתִּלְבַּשׁ אֶסְתֵּר מֵלְכוּת. הֲבִי אָמֵר הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ אֶסְתֵּר מֵלְכוּת. הֲבִי אָמֵר הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ אֶסְתֵּר מִב) אֲנִי ה׳ הוּא שְׁמִי וּכְבוֹדִי לְאַחֵר לֹא אֶתֵן וּתְהַלְּתִי לַפְּסִילִים. וְרוּחַ לְאַחֵר לֹא אֶתֵן וּתְהַלְּתִי לַפְּסִילִים. וְרוּחַ הַקְּדֶשׁ שְׁכִינָה הָיְתָה, שֶׁהִיא שֵׁם שַׁהָתַלְבְּשַׁה בִאָּסְתֵּר.

3. אֲבָל רַבּוֹתֵינוּ, אוֹי לְאוֹתָם שֶׁאוֹבְלִים הֶבֶן הְבֶל שֶׁל הַתּוֹרָה (חֲמוֹ"ר שֶׁל הַתּוֹרָה שְׁנֶּחְשָׁב חִ'כָם מֵ'פְּלָא וְ'רַב רַ'בָּנוְ) וְלֹא יוֹדֵעַ בְּסִתְרֵי תוֹרָה, אֶלָּא קַלִּים וַחֲמוּרִים שֶׁל הַתּוֹרָה. קַלִּים הֶבֶן שֶׁל הַתּוֹרָה. וְחֻמְרָה שֵׁל הַתּוֹרָה חִטָּה, חֵט ה׳, עֵץ שֵׁל טוֹב וַרַע.

Deuteronomy 22:19

The Torah portion of Ki Tetze is full of precepts and at the end of it we have the special paragraph of "Remember Amalek" " זכור את עמלק" that we read before Purim and it is a must for every Israelites to listen to this part of the Torah. There are many reasons why it is read before Purim but that explanation in for another time.

All of the precepts are made for us to support us in the process of cleansing our souls. The verse above describes the 'punishment' of a person if he publically claims that his

<sup>ַּ</sup>נְעְרָשׁוּ אֹתוֹ מֵאָה כֶּסֶף, וְנֶתְנוּ לַאֲבִי הַנַּעֲרָה--כִּי הוֹצִיא שֵׁם רָע, עַל בְּתוּלַת יִשְׂרָאֵל; וְלוֹ-תִּהְיֶה לְאִשָּׁה, לֹא-יוּכֵל "לְשַׁלְּחָהּ כָּל-יָמִיוּ

<sup>&</sup>quot;and they shall fine him a hundred shekels of silver and give it to the girl's father, because he publicly defamed a virgin of Israel. And she shall remain his wife; he cannot divorce her all his days."

wife was not a virgin when she married him and later was found that he was not telling the truth.

The Zohar brings here a deep explanation and connects the sin of the spies to their evil speech against the Land God promised them (the full story in Numbers chapters 13 and 14).

The woman is the aspect of Malchut, the Land of Israel and the Shechina. Those who go against the truth and honor of the Shechina cause evil speech and they will be punished.

Esther 5:1

" וַתִּלִבַּשׁ אֶסְתֵּר מַלְכוּת

"...and Esther dressed royal ('Malchut')"

The story of the Bible about Esther and King Ahasuerus raises doubts about the purity of Esther. The Zohar reveals to us that the king wasn't intimate with the real Esther but with another entity that took over Esther's image.

Lesson: Israel is the base for the Shechina and Malchut for the world. The nations that go against Israel are spreading enormous evil speech that will come back to hurt them. There are so many terrible crimes done by other nations of the world, even against their own people, but the world is quite. It's easy to attack the small state of Israel that defends itself, demanding restrictions never heard of or seen before in the history of humanity. When it comes to negativity, the Torah commands us to destroy everything without leaving roots to grow back. The IDF may have made a mistake stopping soon but this negativity already has spread far and wide. It's no longer Hamas in Gaza but radical Islam all over the world. It looks like they are getting stronger all over but the cleansing power of God will reach them soon.

4. אֵין דֶּרֶךְ שֶׁל מֶלֶךְ וּמֵלְכָּה לִרְכֹּב עֵל חַמוֹר, אֶלָּא עַל סוּסִים, זֶהוּ שֻׁבְּתוּב (חבקוק ג) כִּי תִרְכַּב עַל סוּסִידְ מַרְכְּבֹּבֹעִידְ יְשׁוּעָה. שֶׁאֵין מְזַלְוֹּלִים מַרְכְּבֹעִידְ יְשׁוּעָה. שֶׁאֵין מְזַלְוֹּלִים בַּמַּלְכוּת לְהַרְכִּיב הַמַּלְכָּה עַל חֲמוֹר. כָּל שֶׁבֵּן מֶלֶךְ, אֵין זֶה מְקוֹם הֶדְיוֹט עֶבֶּר, שֶׁבַּרְכּוֹ לִרְכַּב עַל חֲמוֹר. וְלְכֵן כָּתוּב שֶׁבִּרְכּוֹ לִרְכַּב עַל חֲמוֹר. וְלְכֵן כְּתוּב בַּמְשִׁיחַ (זכריה ט) עָנִי וְרוֹכֵב עַל חֲמוֹר. עָל חֲמוֹר. נְשָׁבִיוֹת בִּבְּלָל. וְלֹא נִקְּרָא שָׁם נְּסִימָן: עֵרוּבִין, נִדְּה, יְבְמוֹת. נְּבְלָל. וְלֹא נִקְרָא שָׁם מְּלֶּוֹ, בְּנָסִר שָׁלוֹ, בְּנָסִת מָלֹּוֹ, בְּנָסִת שָׁלֹוֹ, בְּנֶסֶת יְשַׂרָאל.

5. בְּשֶׁהַקְּדוֹשׁ בְּרוּדְ הוּא מְחוּץ לִמְקוֹמוֹ, מֵּלֶדְ. וּבְשֶׁחוֹזֵר לִמְקוֹמוֹ, (זכריה מֵלֶדְ. וּבְשֶׁחוֹזֵר לִמְקוֹמוֹ, (זכריה דֹ) וְהָיָה ה' לְמֶלֶדְ. וְכֶדְ יִשְׂרָאֵל, נָאֱמֵר בְּהֶם, בָּל יִשְׂרָאֵל בְּנֵי מְלְכִים. בְּמוֹ שֶׁהָאָב, הֵם בְּנִיוֹ. אֵינָם בְּנֵי מְלְכִים, עַד שֶׁיָחְזַרוּ לִאָרֵץ יִשְׂרָאֵל. וְאָם תֹּאמֵר שֵׁיַחְזַרוּ לִאָרץ יִשְׂרָאֵל. וְאָם תֹּאמֵר שֵׁיַחְזַרוּ לִאָרץ יִשְׂרָאֵל. וְאָם תֹּאמֵר

בית דַּרְכָּא דְּבַּיּלְכָּא וּבִיטְּרוֹנִיתָא, לְבִּירְכַּב עַׂל וֹזְבָירָא, אֶפָּא עַׂל סוּסְיוֹן. הְדָא הוּא דֹבְתִיב, (חבקוק זְזְבָירָא, אֶפָּא עַׂל סוּסְיוֹן. הְדָא הוּא דֹבְתִיב, וֹזְבִירָא.
 בְּיֹזְלְיִיןֹ בְּבִילְכוּתָא, לְבִּירְכַּב בִּיִטְּרוֹנִיתָא עַׂל וְזַבְיִרְא. בְּיוֹלְכָּא, בֵיית דֵּיוֹ אֲתָר הָדְיוֹטֹ עֻּבֶּד, דְּאָרְוֹזִיה לְבִוֹרְכַּב עַׁל וְזַבְיִרְא. וּבְגִּיוֹ דָא כְּתִיב בִּיהֹ בְּיִלְיִה לְבִירְבַּב עַׁל וְזַבְיִרְא. וּבְגִּיוֹ דָא כְּתִיב בִּיהֹ דְּאָרְוֹזִיה לְבִוֹרְכַּב עַׁל וְזַבְיִרְא. וּבְגִּיוֹ דָּא כְּתִיב בִּיהֹ דְּצְלְיוֹזִיה לְבִוֹרְכַּב עַּל וְזַבְיִרְא. וּבְגִּיוֹ דָיְא כְּתִיב בִּיהֹ וְבְּבְוֹלְכָּא עִּלֹל וְזָבְיִרְא. וְבְּגִיוֹן, עִרוּבִּן גָּלְּבְּתֹּי עַבְּוֹן בְּסִיבְּוֹן, עֵּרוּבִיןֹ גִּנְיר אִיהוּ וְבָבוֹית, וְבָּיִלְּהְ וְבָּא אִתְּקְּרֵי תַבְּוֹן בָּטְכֹּן, עַוֹר דִּבְּיתוֹן בִּבְּלָל. וְלָא אִתְּקְּרֵי תַבְּוֹן בְּטִבְּוֹן, עֵּרוּ בִּוֹיִי בְּטִּיְר, עַבְּיִי אִיהוּ תַבְּוֹן בְּסִיבְּוֹן, עֵּרוּבִין גִּנְיִי בְּיִבְּיוֹת, וְבִבּין בְּיִבְּיוֹן בְּבְּעוֹיִי בְּבְּוֹיִים בְּבְּוֹלְיוֹן בְּבְּבְּוֹלְיוֹן בְּבְּבוֹלְ. וְלָּא אִתְּקְבְּר וֹנְיוֹן בְּבְּעִייִוֹן, (זכּרִיה טִּיְנִין בְּבְּיוֹלְי, עִבְּיוֹ בְּיִבְּיוֹן בְּבְּבְילְיוֹי, וְבָּבוֹין בְּבְּיוֹין בְּבְּילְכִין בְּבְּעִייִוֹן, (זכּרִיה טִּיְנִין בְּבְּילְכִין וְלָּא אִתְּקְבְּרִי עִינִין בְּנִייוֹת וְבְּיִבְּיוֹי בְּבְּיוֹבְיוֹי בְּבְּבְיוֹים בְּבָּחִים בְיוֹבְייִי בְּבְּיוֹים בְּבְּבוֹים בְּנִילָּי, וְבְּבֹּיוֹם בְּבְיוֹבְייִי בְּבְּיוֹים בְּבְּבוֹים בְּבְּיוֹים בְּנִבְּיוֹים בְּבְּיִים בְּיִבְיִים בְּבְּבְיּיִים בְּבְּיִיבְיוֹים בְּבְּיוֹבְיוֹים בְּבְּבֹים בְּיִיבְיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיִבְיּבְיוֹים בְּבְיבְיוֹין בְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְּיוֹב בְּבְיוֹיִין בְּבְּיוֹב בְּבְיוֹיִין בְּבְּבְיוֹיִין בְּבְּבְיוֹב בְּבְּיוֹב בְּבְּבְּבְיוֹיוֹין בְּבְּיוֹב בְּיוֹבְיוֹין בְּבְּבְיוֹיוֹין בְּבְעוֹיִין בְּיוֹבְיוֹין בְּבְּבְיוֹיוֹים בְּיוֹים בְּבְּבְּבְיוֹלְיוֹין בְּבְּיוֹבְבְּיוֹים בְּבְּבְּבְיבְּבְיוֹים בְּבְּבְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְּבְיוֹים בְּיוֹים בְּבְיוֹבְיב בְּבֹיים בְּיבְיבוֹים

לוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא כַּדֹ אִיהוּ לְבַר בֵואַהְרֵיה, לָאוֹ בְּנִי לְאֵרִיה יִי וְהָיָה יְיִי לְאֵרִיה בְּהֹוֹן, כָּל יִשְּׂרָאֵל בְּנִי לְּאֵרְ בְּנֹוֹי. לָאוֹ אִינוֹן בְּנֵי. לְאוֹ אִינוֹן בְּנֵי לְאֵרְ בְּנֹוֹי. לָאוֹ אִינוֹן בְּנֵי לְיִּלְ בְּנֵי לִשְּׁרָאֵל בְּנֵי בִּילְרָאֵל בְּנֵי בִּילְרָאֵל בְּנֵי בִּילְרָאֵל בְּנִי בְּילִוֹן. כְּלֵאוֹ אִינוֹן בְּנֵי בְּילְבִרם. וְבָּיִה יְיִם בְּבֹּי אִינוֹן בְּנֵי בִּילְבִרם. עַבְּר הִיהַדְּרוּן לְאֵרְעָּא דְּיִשְּׂרָאֵל. וְאִי תֵּיבִּוּא בְּרִיךְ הוּא כַּד אִינוֹן בְּנֵיי

שֶׁהֶדְיוֹט זֶה, אַף עַל גַּב שֶׁהוּא הָדְיוֹט לְרִבּוֹנוֹ, בְּרָכָה עָלִיוֹ נֶאֱמֵר אַל הְּהִי בִּרְכַּת לְרִבּוֹנוֹ, בְּרָכָה עָלִיוֹ נֶאֱמֵר אַל הְּהִי בִּרְכַּת הָדִיוֹט לֵּה לְגַבִּי הָבִיוֹט לֵּה לְגַבִּי הַמֶּלֶךְ עֶבֶּד מְטַטְרוֹן. וְאָדָם הָרִאשׁוֹן שֶׁלֹא שְׁמֵר אֶת הַכָּבוֹד שֶׁנְתְנוּ לוֹ, הוֹרִידוּ אוֹתוֹ שֶׁמֵר אֶת הַכָּבוֹד שֶׁנְתְנוּ לוֹ, הוֹרִידוּ אוֹתוֹ לֵאֲכֵל עם חֲמוֹרִים, וְאָמֵר, אֲנִי וַחֲמוֹרִי לֵאַכֵל עִם חֲמוֹרִים, וְיִשְּׁשׁכָר זְכָה לְהִקְּרֵא נֹאכֵל בְּאבוּס אֶחְד. וְיִשְּׁשׁכָר זְכָה לְהִקְּרֵא בִּחֹמוֹר הַיֶּה, (בראשית מט) יִשְּׁשׁכָר חֲמוֹר גּרם.

לְאָתְּקְּרֵי (בראשית מט) יִשְּׂשֹּׁכֶּר וְזַבווֹר בָּהָרוֹט לְגַבֵּי בִּישִׁת מט) יִשְּׂשׁׂכֶּר בְּהַאִּי וְזַבְּוִרְא, וְבָּוֹרִי (ממריה), וְאָבִּוֹר אֲנִי וַוְזָבוּוֹרִי (ממריה), וְאָבִּוֹר בְּיִבְּיִנִי לִּבְּיִי בְּיִבְּיִנִי לְּבָּיִרְ לְּנִיבִּי לִבְּיִבְּיִ לִּבְּיִרְ בְּיִבְּיִנִי לְנִיבְּיִר לְּנִיבְּי לְנִיבְּיִ לְּבִּיִּרְ לְּבָּיִרְ וְיִבְּיִרְא, וְּבְּיִרְ לְבִּיִבְּי לְבִּיִּרְא, וְיָבְּיִרְא, וְבִּיִּרְא, וְבָּיִרְא, וְבִּיִרְא, וְבָּיִרְא, וְבָּיִרְא, וְבָּיִרְא, וְבָּיִרְא, וְבִּיִּרְא, וְבִּיִּרְא, וְבִּיִּרְא, וְבִּיִּרְא, וְבִּיִּרִי (בראשית מט) יִשְּׂשֹּׂכֶּר וְזַבּוּוֹר בָּנֶרם.

The Zohar reveals that when the Holy One Bless be He is not in his place, meaning the Holy Temple, then he is not a king. When he comes back to his place then he is the king.

Zechariah 14:9

" וְהָיָה יְהוָה לְמֶלֶךְ, עַל-כָּל-הָאָרֶץ; בַּיּוֹם הַהוּא, יִהְיֶה יְהוָה אֶחָד--וּשְׁמוֹ אֶחָד

"And YHVH will be king over all the earth. On that day YHVH will be one and his name one."

The Israelites are considered as the children of the King but they can no be called as such until the King is back in his place.

Our duty is to bring the world into connecting to the special light of the Zohar and create a huge global vessel that will draw down the light force of the King in the Mashiach.

When that happens the prophecy in the verse above will be fulfilled. The name of God that represents the spiritual system will change to YHYH יהיה. The Vav  $\,$ I from the YHVH name that represents the process of earning the Light in Malchut will be filled with the upper Light and becomes Y  $\,$ I.

YH represents the upper Light and VH represents the vessel. After the process of the Final Redemption is completed, the VH will be YH and the unity of Light and vessel will be in complete oneness.

6. וְרַבּוֹתִינוּ בַּעֲלֵי הַמִּשְׁנָה, בַּמַּלְבָּה נָאֱמֵר (תהלים קג) וּמֵלְכוּתוֹ בַּכּל מְשָׁלָה. אַחַר שָׁהְתְלַבְּשָׁה בָּה אֶסְתֵּר, שְּלְטָה אָחַר שָׁהְתְלַבְּשָׁה בָּה אֶסְתֵּר, שְׁלְטָה אֶסְתֵּר עַל אֲחַשְׁוֵרוֹשׁ וְאֻמְּתוֹ, וְנָאֱמֵר בָּהֶם (אסתר ט) וְהָרוֹג בְּשֹׂנְאֵיהֶם. וְאִם תֹּאמֵר שָׁהִתְיַחֵד עִמְּה, אַף עַל גַּב שֶׁהִיוּ בְּנִת אֶחָד – חַס וְשָׁלוֹם, אֶלְּא כְּמוֹ יוֹסֵף, שֶׁנֶּאֱמֵר בּוֹ (בראשית לט) וַתַּנַּח בִּגְדוֹ שֶּׁנֶּאֱמֵר בּוֹ (בראשית לט) וַתַּנַּח בִּגְדוֹ אֶצְלָה, וְלֹא לְבוּשׁוֹ, אֶלְא בִּגְדוֹ, לְשׁוֹן (ישעיה טז) בּוֹגִדים בּגִדוֹ.

6. וְרַבְּנָוֹ בָּוֹארֵי בִּוֹתְנִיתִיןֹ, בִּוֹטְוֹרוֹנִיתָא אִהְבִּוֹר בְּהֹ (תהלים קג) וּבַוֹלְכוּתוֹ בַּכּל בָּוֹשְׂילְהֹ, בְּתַר דְּאָתְלַדְּשִׁא בִּיה אֶסְתֵּר, שְׂלִיטַֹת אֶסְתֵּר עַׂל אֲזִישְׁוֹרוֹשׁ וְאוּבְוֹתִיה. וְאִתְּבִוֹר בְּהוּ (אסתר ט) וְהָרוֹגֹ בְּשֹׁוֹנְאֵיהֶם. וְאִי תֵּיכִּוֹא דְאִתְיִיוֹזֶד עַּבְּוֹה. אַף עַׂל גַּבֹּ בְּשֹׁוֹנְאֵיהָם. וְאִי תֵּיכִּוֹא דְאִתְיִיוֹזֶד עַבְּוֹה. אַף עַׂל גַּבֹּ בְּשֹׁוֹנְאָ הְיֹנִא וְזִדְא, וַזֹס וְשְׁלוֹם. אֶכְּלֹא, כְּגַּוֹוֹ בָּנְּיֹל, כְּנִּיְאָ וְיִבְּלֹוֹ בִּנְּוֹ בְּנְּא, כְּנִּוֹנְ בִּיְה, וְכִישׁיה כִּי) דְבּוֹנְנְא בִּיְרֹה, כִּישִׁנְה לְט) וַתַּנַּוֹז בְּנְּדוֹ אֶצְּלְה, בִּנִוֹן בִּיְרֹא בְּנְדוֹ, כִישְׁנְנְא (ישעיה כִּי) דְבּוֹנְּנְיִים בּנֹבְי. בִּיבְּוֹי בְּבְּרִוֹייִ בְּנְיִים בְּבִּנְיִים בְּבִּוֹבְיִים בְּבִּוֹלְי בִּנְבְיוֹים.

7. וְכָאן סוֹד גָּדוֹל. וּמִשׁוּם זֶה אֶסְתֵּר, לְשׁוֹן הַסְתָּרָה, (תהלים לב) אַתָּה סֵעֶר לִי. הַשְּׁכִינָה הִסְתִּירָה אוֹתָהּ מֵאֲחַשְּׁוֵרוֹשׁ, וְנְתְנָה לוֹ שֵׁדָה בִּמְקוֹמָה, וְהִיא חְזְרָה לְיִרוֹעוֹת מְרְדְּכֵי. וּמְרְדְּכֵי שָׁיָדַע אֶת שֵׁם לְפִרְשׁ וְשִׁבְעִים לְשׁוֹן, עֲשָׂה כָּל זֶה הַמְפְרָשׁ וְשִׁבְעִים לְשׁוֹן, עֲשָׂה כָּל זֶה הַמְפְרָשׁ וְשִׁבְעִים לְשׁוֹן, עֲשָׂה כָּל זֶה הַמְשְׁנָה, וְלָכֵן פֵּרְשׁוּהְ בַּעֲלֵי הַמִּשְׁנָה, שָׁאֲפִלוּ בְּלִי זֶה יֵשׁ לָאָדְם לְפְנֵי שִׁיִּתְיַחַד עִם אִשְׁתוֹ לְדַבֵּר עִמְה, מִשׁוּם שֶׁשֶּׁמָא עם התחלפה שִׁדה בּאשׁתוֹ.

7. וְהָכָא סְתְּרָא רַבְּרָבָא. וּבְגִּין דָא, אֶסְתֵּר, כִּישִׁנְּא דְּסְתְּרָאָה, (תחלים לב) אַתָּה סֵתֶר כִיּ, שְּׂכִינְתָּא אַסְתִּירַת כָּה בֵּיאֲזוֹשְׂנֵורוּשֹׁ, וְיָהִיב כֵּיה שִׁיּדְה אַסְתִּרְה, וְאִתְּהַדְּרַת אִיהֹי בִּדְרוֹעֵיה דְבִּיְרְדְּכִי. וְאָתְהַדְּרַת אִיהֹי בִּדְרוֹעֵיה דְבִיְרְדְּכִי. וְאַתְּהַדְּרַת אִיהֹי בִּדְרוֹעֵיה דְבִיּרְדְּכִי. וְאַבְּרְדְּכִי דְּאַבְּיֹרְהָ שִׁיֹנְה בְּוֹלְבְיִת אִיהֹי בִּוֹרְוֹעֵיה דְבְּיִרְדְּכִי דְּאַבְירִה בְּיִא בְּוֹזְכְבְּוֹתְא. וּבְגִּיוֹ דְשִׁבְּוֹה בְּעִּיֹן כְּשׁוֹוֹ, עַבְּרְבְּרָ אִבְּיִה, לְבִילְּלְא עִבְּוֹה בְּנִיוֹ דְשִׁבְּוֹה בְּנִילְ דְשִׁבְּיִבְּי הְיִבְּיִה בְּבְּרְשִׁי הְוֹיִבְּי הְיִבְּיִבְּי הְבִּיְרָה, רְבִּנְיִלְּא עִבְּוֹה, בְּגִּיוֹ דְשִׁבְּיִלְּי עִבְּיה בְּבְּרְבִּי בְּבְּרְבְּיִה, לְבֵּלְּא עִבְּיה, לְבִּלְּא עִבְּוֹה בְּבְּיִה דְּשִׁבְּיִה עִּם אִתְּנִוֹלְם אַ בְּאָתְנִיה, לְבַּלְּא עִבְּיה בְּבְּיִבְּר בְּבְּל בְּא בְּאָתְנִיה, לְבַּבְּלְא עִבְּיה בְּלֹץ דְּא בְּנִילְלְא עִבְּוֹה בְּבְּיִי דְּבָּיְלְה בְּעִייִנְיוֹז עָב בְּאְתְנִיה עִבּר בְּבְּלְא בְּאָתְנִיה, לְבְּבְּיִלְם בְּא בְּאָתְנִיה, לְבְבְּיִבְּיִבְיתִוֹל בְּעִים בְּבְּיִבְיתִיה, לְבִבּי בְבְּיִבְיתִית עָבְּיב בְּבְּלְא בְּאָתְנִיה, לְבְבָּי בְּבְיּבְית בְּיֹים בְּבְּיִבְית בְּיֹבְית בְּיִבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹל בְּבְּיִים בְּבְיּבְית בְּבִּיוֹ בְּבְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּבְּיִבְית בְיוֹב בְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹבְית בְּיִבְיתוֹים בְּבְיוֹב בְּבְּיוֹבְית בְּיִבְּיוֹים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹבְית בְּבְיוֹבְית בְיוֹבְבְּיוֹים בְּבְיוֹב בְּבְיוֹבְיוֹם בְּבְיוֹבְיוֹב בְּבְיוֹבְבְיוֹבְים בְּבְּבְּבְיוֹב בְּבְּיוֹבְיבְיוֹים בְּבְיוֹב בְּבְיוֹבְיוֹב בְּבְיוֹבְים בְּבְּבְּבּיבְבְיוֹבְיבְּיוֹב בְּבְיוֹבְבְּים בְּבְּבְּבְּבְּבְיוֹבְיוֹבְבְּבְיוֹב בְּיוֹבְיבְיוֹם בְּבְּיוֹב בְּבְיוֹב בְּבְּבְּבְּבְּבְיוֹבְיבְיוֹבְיוֹים בְּבְּבְּבְּיוֹבְיוֹבְיבְיוֹבְיוֹים בְּבְּיוֹבְנְיוֹם בְּבְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְּיוֹבְיוֹבְיוֹבְיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְיבְיוֹבְיוֹבְיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹבְיוֹם בְּבְּיבְּיוֹם בְּבְיבְּבְּבְּיוֹבְיוֹבְיוֹבְיוֹים בְּבְּיוֹם בְּבְיבְּבְּיוֹם בְּבְּיוֹים בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּיב

וְזֶה בְּאִשָּׁה מֵעֵץ טוֹב וְרְע. אֲבָל אִם הִיא מִשְּׁכִינָה, אֵין לָה שִׁנּוּי, זֶהוּ שֶׁבְּתוּב (מלאכי ג) אֲנִי ה׳ לֹא שְׁנִיתִי. אֲנִי – זוֹ הַשְּׁכִינָה. וְאֵין לָה פַּחַד מִבְּל הַצְּדְדִים הְאֲכִינָה. וְאֵין לָה פַּחַד מִבְּל הַצְּדְדִים הָאֲמֵתִים, זֶהוּ שֶׁבְּתוּב (ישעיה מ) כָּל הַגּוֹיִם בּאין נגדוֹ.

דַּרָתִיבֹ, (ישעיה מ) כָּל הַגָּוֹיִם כְּאֵיוֹ גָּגָּהוֹ. אָנִי יִי, לֹא שָׁנִּיתִי. אֲנִּי, דְּא שְׁיָּכִינְּהָא. וְכֵית לְהַ בּוֹשְׁכִינְנְהָא. כֵּית לָה שִׁנִּיתִי. אֲנִּי, דָא שְׁיָכִינְּהָא. וְכֵית לְהַ בּוֹשְׁכִינְנְהָא. וְכִית לָה שִׁנִּיתִי. אֲנִי, דָא שְׂיַכִינְּהָא. וְכֵית לְהַ בּוֹאִילִנְי יִשְׁנִיה מ) כָּל הַגַּוֹיִם בְּאֵיוֹ נָגָּהוֹ.

Psalms 103:19

YHVH rules overall including the impure side (Klipot). The Zohar gives the example of Esther that she and Mordechai overcame Haman. Esther with the help of the Shechina 'dressed' herself with Malchut.

That force of Light in Malchut gave Esther the ability to control the King and all the people of his kingdom.

The Zohar reveals to us that the Shechina concealed Esther from King Ahasuerus. When the king invited her for intimacy the Shechina sent a spiritual entity that can appear in the physical realm to be with him. Esther kept her purity and the other side could not harm her.

Lesson: When we have the Light we can have control over Malchut. When the Israelites over the world are united with the Light, they have the support to control their future.

9. וּבְמָקוֹם שָׁיֵשׁ שְׁם שְׁכִינָה, כַּמְּה סְגַּלּוֹת יֵשׁ שְׁם. וּמִשׁוּם שָׁאֶסְתֵּר הִתְלַבְּשְׁה בָּה תַּשְׁכִינָה, רְאוּיָה הְיְתָה לַעֲשׁוֹת לָה כַּמְּה סְגַלּוֹת (צומות). בְּמוֹ שָׂרָה, שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ סְגַלּוֹת (צומות). בְּמוֹ שָׂרָה, שֶׁהַקְדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא שְׁמֵר אוֹתָה, מִשׁוּם הַשְּׁכִינָה שֶׁהְיְתָה עִמָּה שָׁמֵר אוֹתָה מִפַּרְעֹה, וַאֲפִלּוּ לְבוּשָׁה עִמָּה שָׁמֵר אוֹתָה מִפַּרְעֹה, וַאֲפִלּוּ לְבוּשְׁה וֹתַכְשִׁם הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא וְתַכְשִׁם הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא וְתַכְשִׁם הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא

וּבְאַהְרָא דִשְּׂכִינְּהָא תַבְּוֹן, כַבְּוֹה סְגַּוּכוֹות תַבְּוֹן.
 וּבְגַּיוֹ דְאֶסְתֵּר אִתְכַבְּשַׂת שְׂכִינְּהָא בָּה, זוֹוְיָא הֲוַת לְבִּיּעְבָּר לְבִּיּעְבַּר עָבָּיר לְה, בְּגִּין שְׂכִינְּהָא בְּרִיךְ הוּא נְּטִיר לְה, בְּגִּין שְׂכִינְּתָא דְרִיךְ הוּא סְגוּכוֹות,
 וְבְּשִׁרָת עִבְּוֹה בָּבְּרֹה בִּעְּרְעֹה, וַאֲפִיכּוֹי לְבוּשְׂה בְּבִייִּה הוּא סְגוּכוֹות,
 וְבְשִׁר שְׂנִי בְּבְּרְתֹה בְּנִילְה הוּא סְגוּכוֹות,

<sup>&</sup>quot;יָהוָה--בַּשָּׁמַיִם, הֵכִין כָּסְאוֹ; וּמַלְכוּתוֹ, בַּכֹּל מְשָׁלָה

<sup>&</sup>quot;YHVH has established His throne in the heavens; and His kingdom (His Malchut) rules over all."

סְגַלּוֹת מִשׁוּם הַשְּׁכִינָה. וּמִשׁוּם זֶה בָּא פַּרְעה לְסַנְדְּלָה, הָבָּה אוֹתוֹ בּוֹ. וְכָךְ גַּם בְּכָל תַּכְשִׁישֶׁיהָ. בְּכָל תַּכְשִׁיש וְתַכְשִׁיש שֶׁהָיָה נוֹגַעַ בּוֹ, הָיָה מַבֶּה אוֹתוֹ, עַד שֶׁאוֹתוֹ הַטָּמֵא נִפְּרָד מִמֶּנָּה, וְהֶחֲזִיְרָה לְבַעְלָה.

10. וְאָם בְּתַבְשִׁיטֶיהָ בָּךְ, בָּל שֶׁבֵּן מִי שֶׁנּוֹגֵעַ בְּגוּפָה, וַאֲפִלּוּ בְּאֶצְבֵּע שֶׁלְּה, לְצֵד הַיְּחִוּד, (במדבר א) וְהַוְּר הַקְּרֵב יוּמְת. שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לֹא נָתַן לוֹ רְשׁוּת לִקְרֵב אֵלֶיהָ, זֶהוּ שֶׁבְּתוּב אֲנִי ה' הוּא שְׁמִי וּכבוֹדי לאחר לֹא אתן.

בְּגִּין שְּׂכִינְּתָּא. וּבְגִּין דָא, אָתָא פַּרְעַה לְּכַנְּהָלָא. בְּנִיזֹא כֵּיה עָבֵּיה. וְהָכִי נָּבֵּי בְּכָל תַּכְשִּׂיטֹּן דִּילָה. בְּכָל תַּכְשִּׁיטֹּ וְתַכְשִׁיטֹּ דְּהֲנָה נְגַּעַ בֵּיה, בְּוֹזִי כֵּיה, עַּד דְּאִתְפָּרִשׁ בִּנְּה תַּהוּא טָבֵוּא, וְאַזְּזְיָר כְּה לְבַעְּלָה.

10. וְאֵי בְּתַּכְּשִּׂיטִין דִּילָה כַּךְ, כָּל שֶּׂבֵן בִּיאוֹ דְּגְּגַעׁ דְּילִה בְּלְּהִילִּה בְּלְּהִילְה בְּלְּהִילִּה בְּאַבְּיִלְ דִּילְה, וְשִׁלְּהִילִּה בְּאַבְּיִלְ דִּילְה, וְשִׁלְּהִיל בְּאַ דְּרִיךְ הִּילְה בְּלִא יְהִילְה, וְשִׁלְּהִיל בְּאַ יְבִירְה בְּלְּהִילְי וְיִי הוּא שְׂבִיי וּבְּבוֹי וְבְּבִּה, וְשִׁלְּה בֹּא בְּהִילְה בְּאַבְּיִי וְיִי הוּא שְׂבִיי וּבְּבוֹי בְּלְאוֹזֵר כֹּא אַנְיִי הוּא שְׂבִיי (ישעיה מב) אֲנִּי יְיִי הוּא שְׂבִיי וּיִי הוּא שְׁבִּיוֹ וּבְּבוֹי בְּאַבְּעֹם בְּיִבְּיִי בְּיִי הוּא שְׁבִּיוֹ וּבְּבוֹיך בְּאַבְּעֹם בְּיִבְּיִי בְּיִי הוּא שְׁבִּיוֹ וּבְּבוֹיך בְּאָבְעִּים בְּיִּי בְּבִּים בְּבִּיִּים בְּיִי בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִייִים בְּבִּים בְּבְּים בְּבִּבְּים בְּבִּים בְּבִּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבְּים בְּיִים בְּבִּים בְּבְּבִים בְּבְּבִים בְּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּישׁים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּבְּבִים בְּבְּים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּייִים בְּיבְּייים בְּיוֹיים בְּיבְּיים בְּבְּיים בְּבְּיים בְבְּבְּיים בְּבְּיבְּיים בְּבְּיים בְּבְּיבְּים בְּבְּיבְּבְּים בְּבְּבְּבְּבְּיבְּיבְּיבְּיבְּבְּיים בְּבְּיבְּבְּים בְּבְּיבְּבּים בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבּים בְּבְּבְּבְּיבְּבְּבְּבְּיבְיבְּיים בְּבְּבְּבְּבּבּיבְּבּבּבְיבְבּים בְּבְבּבּבְּבְיבְבְּבְּבּבְבּ

11. וּמְשׁוּם זֶה לֹא כָּל שֵׁם רָע שְׁקוּל. מְרַגְּלִים שֶׁהוֹצִיאוּ שֵׁם רָע עַל אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל, מֵתוּ. מִי שֶׁמּוֹצִיא שֵׁם רָע עַל יִשְׂרָאֵל, מֵתוּ. מִי שֶׁמּוֹצִיא שֵׁם רָע עַל הַשְּׁכִינָה, כָּל שֶׁכֵּן שֶׁלוֹקִים בְּנִשְׁמְתָם. שֵׁאֵלֶה שֶׁהוֹצִיאוּ שֵׁם רָע עַל הָאָרֶץ, לְקוּ בְּגוּפָם, וּמִיתַת עַצְמָם מֵתוּ. אֲבָל מִי בְּגוּפָם, וּמִיתַת עַצְמָם מֵתוּ. אֲבָל מִי שְׁמוֹצִיא שֵׁם רָע עַל הַשְּׁכִינָה, נִשְׁמְתָם לֹוֹקָה. וְזֶה לְמִי שֶׁיוֹרֵע סוֹד זֶה וְצִינְיוֹ לֹוֹ לִוֹקְה. אֲבָל מִי שֶׁצִינְיוֹ סְתוּמוֹת, אֵין לוֹ בַּלְּבִל מִי שֶׁצִינְיוֹ סְתוּמוֹת, אֵין לוֹ בַּלְבַל מִי שֶׁצִינְיוֹ סְתוּמוֹת, אֵין לוֹ בַּלְבָּל מִי שֶׁצִינְיוֹ סְתוּמוֹת, אֵין לוֹ בַּלְבַּל מִי שֶׁצִינְיוֹ סְתוּמוֹת, אֵין לוֹ בַּלְבַּל מִי שֶׁצִינְיוֹ סְתוּמוֹת, אֵין לוֹ

11. ובְּגִּין ְּדָא, כָּא כָּל שֵׁם רָעַ שְּׂקוּל. בְּוַרְגְּיִם בְּישׁ עַל שִׁם רָעַ שְׂקוּל. בְּוַרְגְּיִם דְּאַפִּיקּוּ שׁוֹם בִּישׁ עַל שְּׂרָעָא דְּיִשְּׂרָאֵל בִּוּיתוּ. בַּוּאוֹ בְּישׁ עַל שִׂרָיְוֹה בִּישׁ עַל שִּׂרָנְיִהוּ בִּישׁ עַל אַרְעָא דְיִשְּׂרָאֵל בִּיתוּ. אֲבָּל בִּוּאוֹ לְּקִיּי בְּישׁ עַל שִׂרָיִיהוּ בִּייתוּ. אֲבָל בִּוּאוֹ לְּקִיּי בִּיִּתוּ בִּיִּשׁ עַל שִׂרָיִהוּ בִּייתוּ. אֲבָל בִּוּאוֹ לְּקִיּי בִּיִּתוּ עַל שִׂרִיִּהוּ בִּיִּתוּ. אֲבָל בִּוּאוֹ לְּקִיּיהוּ, וּבִּיִּיתוּ עַּרְבִּייְיהוּ בִּיִּתוּ. אֲבָל בִּוּאוֹ לְּקִיּיִהוּ עַּרְבִּייִהוּ בִּיִּעוֹ בְּיִבְעֹ בְיִאוֹ בְּיִבְעֹ בְיִאוֹ בְּיִבְעֹ בְּיִאוֹ בְּיִבְעֹ בְּיִאוֹ בְּיִבְעֹ בְּיִאוֹ בְּתְּא בְּל בַּוּאוֹ בְּעִבְּיִהוּ בְּיִבְעֹ בְּיִבְעֹ בְיִאוֹ בְּיִבְעֹ בְּיִבְעֹ בְיִאוֹ בְּבִייִי בְּיִבְעֹ בְּיִבְעֹ בְיִּא בָּא בְּל בַּרְהוּוֹין. בְּא בְּל בִּוּאוֹ דְּעִינִינוֹ סְתִּיבִוּין, כֵּית כֵּיה עוֹנְשִׁי בְּעִבּיוֹ בְּתְּיִוֹין.

Similar to Esther, God protected Sarah the matriarch from Pharaoh. When Abraham went down to Egypt he didn't say that Sarah was his wife. She was a beautiful woman and Pharaoh asked his servants to bring her to him. Because she had the Shechina with her, God protected her. When Pharaoh touched any item of hers, like jewelry or shoes, that item hurt him until he let go of her.

"אַנִי יָהוָה, הוּא שָׁמִי; וּכְבוֹדִי לְאָחֵר לֹא-אָתַּן"

"I am YHVH; that is my name; my glory I give to no other"

YHVH's honor is the ability to connect to the Shechina, and this is reserved only to the Israelites.

The Zohar adds that He won't let others come close to a vessel that has the Shechina within, let alone touch its body. Those who speak negatively about the Shechina are negatively affected by their souls. The 10 spies that spoke negatively about the Land of Israel, where the Shechina dwells, could not, as a result, get into the Land, and had to die, together with those who accepted their words.

Numbers 1:51

Isaiah 42:8

"וּבָנִסֹעַ הַמִּשִׁכֶּן, יוֹרִידוּ אֹתוֹ הַלְוִיִּם, וּבַחֲנֹת הַמִּשִּׁכֶּן, יָקִימוּ אֹתוֹ הַלְוִיִּם; וְהַזֶּר הַקְּרֵב, יוּמָת"

"When the tabernacle is to set out, the Levites shall take it down, and when the tabernacle is to be pitched, the Levites shall set it up. And if any outsider comes near, he shall be put to death."

This verse that the Zohar quotes tells us that no one could come closer to the Holy Tabernacle except the Levites and the priests. Only the High Priest could go into the Holy of Holies, that is inside the Tabernacle, and only one time a year - on Yom Kippur. Lesson: Dealing with the Light is a matter of life and death. The Israelites that have the Light with them are protected. The Land of Israel is protected and we saw it during the 50 days of the war against Hamas. They launched 4594 rockets and bombs, a destructive force that could level down a big city like New York City, but because of the protection of God, the rockets fell into empty spaces or caused very little damage.

History teaches us that all empires that came to occupy Jerusalem couldn't keep the power and their empires crashed down. The Greeks, the Romans, the Mameluks, the Ottoman Empire (Turks) and the British empire were all great before coming to Jerusalem and they either shrank or disappeared shortly after.

To create a protective force around us, we use the Zohar that Rabbi Shimon made to support the Shechina and gave her a vessel to dwell and protect us. This is why the Zohar is said to be like Noah's Ark that will protect and carry us to safety.

Your Daily Zohar studies connect you to the protection of the Zohar. Use it and share it.

Don't be an outsider!

12. וּמַה שֶּׁרַבּוֹתֵינוּ שֶׁל הַמִּשְׁנָה שָׂמוּ לִפְנֵיהֶם, שֶׁאִשָּׁה אֲנוּסְה מֻהֶּרֶת לְבַעְלְהּ, לִפְנֵיהֶם, שֶׁאִשְׁה אֲנוּסְה מֻהֶּרֶת לְבַעְלְהּ, וַדָּאי אִסוּר וְהָהֵּתר שֶׁל הַמִּשְׁנָה לֹא מְדַבֵּר שֻׁל הַאָּדָם, וְאִשָּׁה שָׁהִיא שֶׁהִי הַדְּעַת טוֹב וְרָע. אֲבָל אִשָּׁה שֶׁהִיש מֵעץ הַחַיִּים, אֵין דִינָה כְּאֵלֶה. (שְׁהַם מִאִילוּ עֵץ הַדַּעַת טוֹב וְרְע) שֶׁאוֹתוֹ עֵץ הַחַיִּים צַדִּיק וְטוֹב לוֹ, וּבִשְּׁבִילוֹ נֶאֱמֵר (משלי יב) לֹא יְטוֹב לוֹ, וּבִשְּׁבִילוֹ נֶאֱמֵר (משלי יב) לֹא יְצָבְּרִיק כְּל אָנֶן, וְלֹא לְבַת זוּגוֹ הַצְּדִּיק כְּל אָנֶן, וְלֹא לְבַת זוּגוֹ הַצְּדִיק בְּל אָנֶן, וְלֹא לְבַת זוּגוֹ שִׁלֹּא הִיתה לוֹ רשׁוּת להתקרב אליה.

12. ובַּוה דְּרַבְּגָּן דְבַּוּתְגִּיתִין שַׁוְיִין כַּבַּוּיִיהוּ, דְּאָהְתָא אֲגַוּסְה בוּיּשֶׁרֶת כְּבַּעְּלָה. וַדַּאִי אִיסוּר וְשִּיתֵּת דְּאַיְהִין כָּא בְּוַבִּעֹּת טוֹב וְרָעַ. אֲבָּר נְּשֹׁ, וְאַהְתָא דְּאִיהִי בֵּוּאִילָנָא דְּעֵיץ הַדַּעֹת טוֹב וְרָעַ. אֲבָּר נְשֹׁי בְּאִיהִי בֵּוּאִילָנָא דְעַץ הַדְּעֹת טוֹב וְרָעַ. אֲבָּר בְּאַרְּלֵנְי, (דאינון מאילנא דעץ הדעת טוב ורע) דְּהַהוּא דְּאִילְנָּא דְּעִיּלְנָּא דְּעַוֹבֵיל אָבָּר לְבַּיְלָּא רְעַיִּלְי, (דאינון מאילנא דעץ הדעת טוב ורע) דְּהַהוּא דְּאִילְנָּא דְּעִיּלְנָּא דְּעַוֹי, וְלָא כְּבַּת זְּהְנָּא בְּעִּילְנָּא דְעַיְ הדעת טוב ורע) דְּהַהוּא דְּאִילְנָּא דְעִיּלְנָּא דְעַיְ הדעת טוב ורע) דְּהַהוּא דְּאִילְנָּא דְעִיּלְנָּא רְעַוֹיה בִּוֹבְיר בְּבִּיּתָּא רְעַיִּילְ בָּבְּיִנְא בְּנִינְיה אַבְּרִילְ בָּעִוּ בְּיִבְּא בְּעִיּרְ הִיבְּית וֹיִבְּא בְּבִירְ בְּבִּיתְ בְּיתָּא רְבָּיתְ בְּבִירְ בְּבִּיתְ בְּיתְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִירְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִית זְּבְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִּיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבְּיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבִיתְ בְּבְיתְ בְּבְיבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְּיתְ בְּבִיתְ בְּבְּבְיתְ בְּבְּבְיתְ בְּבְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיתְיוֹם בְּבְיתְיוּבְיוּ בְּבְיתְיוּת בְּבְיבְיוּ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיוּבְיוּ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְיתְ בְּבְּיתְ בְּבְיתְיוּ בְּבְיתְ בְּבְּיבְיוּ בְּבְיוּבְיוּ בְּבְיתְ בְּיוּבְיוּ בְּבְיוּבְיוּבְיוּ בְּבְיוּבְיוּת בְּיוּבְיוּ בְּב

13. וּמִי שֶׁהוּא צַדִּיק וְרַע לוֹ, זֶה שֶׁהוּא מֵעץ שֶׁל טוֹב וְרָע, שֶׁבֵּיוְן שֶׁרַע עִמּוֹ, אֵין צַּדִּיק אֲשֶׁר לֹא יֶחֱטָא בְּאוֹתוֹ רַע, מֵאַחַר צַּדִּיק אֲשֶׁר לֹא יֶחֱטָא בְּאוֹתוֹ רַע, מֵאַחַר שֶׁהוּא עִמּוֹ. רְשָׁע וְטוֹב לוֹ, שֶׁהִתְגַבֵּר יֵצֶר הָטוֹב, נֶאֱמַר וְטוֹב לוֹ. טוֹב הָּרָע עַל יֵצֶר הַטוֹב, נֶאֱמַר וְטוֹב לוֹ. טוֹב הוּא תַחַת רְשׁוֹתוֹ, וּמִשׁוּם שֶׁהָרַע שׁוֹלֵט עַל הַטוֹב, הוּא רְשָׁע, שֶׁאוֹתוֹ שֶׁהְרַע שׁוֹלֵט עַל הַטוֹב, הוּא רְשָׁע, שֶׁאוֹתוֹ שֶׁהְרַע שׁוֹלֵט לְלַח אֶת הַשֵּׁם. רְשַׁע וַרַע לוֹ, אֵל אַחֵר,

13. ובַּוֹאוֹ דְּאִיהוּ צַּיִּדִיקּ וְרָעַ לוֹ, הַאִּי דְּאִיהוּ בֵּוּאִילְנָּא דְּטוֹב וְרָעַ, דְּבֵיוֹן דְרָעַ עִּבֵּוִיהֹ, (קְהַלְת ז) אֵיןֹ צַּיִּדִיקּ אֲשֶׂר כֹּא יֶזוֹטָּא בְּהַהוּא רָעַ, בְּתַר דְּאִיהוּ עִבִּוּיהֹ. רְשָׂעַ וְטוֹב כוֹ, דְאִתְנַּבְּר יֵצֶּר הָּרָעַ עַל יֵצֶּר טוֹב, אְתְבֵּור וְטוֹב כוֹ, דְאִתְנַּבְּר יֵצֶּר הְּרָעַ עַל יֵצֶּר טוֹב, דְרָעַ שַׁלְּיטֹ עַל טוֹב, רָשָּׁעַ אִיהוּ, דְהַהַהוּא דְאִתְנַבְּר נָּטִיל שִׁבָּוּא. רַשַּׁעַ וְרַעַ כוֹּ, אֵל אֵוֹזֶר סַבַּוּאֵל, וְרַעַ כוֹּ, סְמָאֵל. וְרַע לוֹ, סַם הַמְּנֶת שֶׁלוֹ עוֹבְרֵי כוֹכָבִים וּמַזְלוֹת, (תהלים לד) הְמוֹתֵת רְשָׁע רְעָה. וּמִשׁוּם זֶה אֵינָה אֲנוּסָה, אֶלְּא יֵשׁ בָּה תַּעֲרֹבֶת בְּאוֹתָה נְשָׁמָה שֶׁל טוֹב

סַם הַּבְּשֶׁת דִּיכֵּיה עֲבוֹדֵת כּוֹכְבִים וּבַיּוְּכוֹת, (תחלים לד) הְבוּוֹתת רָשָׁע רָעָה. וּבְגִּין דָא, אֲנֿיסָה כָּאו אִיהִי, אֶכָּא אִי אִית בָּה הַעֲרוֹבֶת בְּהַהִיא נִּשְּׂבְוֹתָא, דְּטוֹבֹ עָרָי. וְרָעֹ. יִרְעֹ.

Proverb 12:21

"לֹא-יַאַנֵּה לַצַּדִיק כָּל-אָוֵן; וּרְשָׁעִים, מָלְאוּ רַע"

"No harm befalls the righteous, But the wicked are filled with evil"

The Zohar explains that no harm would come to a Tzadik and his righteous wife. We learned that from the story of Abraham and Sarah in Egypt (See previous DZ). The Zohar asks "who is righteous that experience hardship?" and explains that this righteous one is from the Tree of Knowledge Good and Bad.

Ecclesiastes 7:20

"כִּי אָדָם, אֵין צַדִּיק בָּאָרֶץ--אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה-טוֹב, וְלֹא יֶחֱטָא"

"Surely there is not a righteous man on earth who does good and never sins."

The influence of the negative side is strong on the righteous and the fights against it always involve sin.

The righteous want to be close to God like a son wants to be close to his father. The father wants to bring the best in his son and all the experiences he puts on his way are part of the cleansing and growing pain of the soul.

The question of why "צדיק ורע לו רשע וטוב לו", "righteous people experience bad and wicked experience good" rises in discussions about the story of Job. He experienced all kinds of hardships to purify his soul. Moses gives us some explanation in his last words to the nation. He tells them to remember that the sufferings they may experience come from God to support their Tikkun process: Deuteronomy 8:5

"וְיָדַעְתָּ, עִם-לְבָבֶךָ: כִּי, כַּאֲשֶׁר יְיַסֵּר אִישׁ אֶת-בְּנוֹ, יְהוָה אֱלֹהֶיךָ, מְיַסְּרֶךָ

"Know then in your heart that, as a man disciplines his son, YHVH your God disciplines you."

The Zohar gives another amazing explanation to "צדיק ורע לו רשע וטוב לו", "righteous experience bad and wicked experience good".

This statement can be read as righteous owns the bad and wicked owns the good. The deeper meaning is that the righteous can control the bad side of the Tree of Knowledge Good and Bad and make it all good. A wicked uses the bad to control the good side and makes it all bad.

When a righteous person controls the bad side, he would see only the good in people and everything else. King David helps us make the right choice with the following verses.

Psalms 73:27 "בִּי-הַנֶּה רְחֵקֶיךְ יֹאבֵדוּ; הַצְמַתָּה, כָּל-זוֹנֶה מִמֶּךְ." "For behold, those who are far from you will be lost; you put an end to everyone who is unfaithful to you."

73:28 "שַׁתִּי, בַּאדֹנָי יָהוָה מַחְסִי; לְסַפֵּר, כָּל-מַלְאֲכוֹתֶיךְ:וַאֲנִי, קְרְבַת אֱלֹהִים-- לִי-טוֹב. "

But as for me, the nearness of God is my good; I have made YHVH GOD my refuge, That I may tell of all Your works."

Come closer, closer, and closer to the shelter that is YHVH and feel the good of the Tree.

14. וְאוֹרַיְיֹתָא דְּאָתְבְּרִיאַת (נ"א דאתייהיבת), אִתְּבְּרוּ 14. וְהַתּוֹרָה שֶׁנִּבְרְאָה (שֶׁנִתְנָה), נִשְׁבְּרוּ כּוּוֹזִין דִיכָּה, דְאִינוּוּ בְוּשׁוּכִים כַּבְּתוּכִים, וְקֹּוּדְשַּׂא לוּחוֹנֵיהָ, שֶׁמְשׁוּלִים לַבְּתוּלִים. וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא חָזֵר וְנָתַן אוֹתָם לְיִשְּׂרָאֵל לִשְׁמֹר אוֹתָה. תּוֹרָה שֶׁבְּעַל פֶּה נִקְרָאת הַלְּכָה לְמֹשֶׁה מִסִּינֵי, וְהָחָתָן שֶׁלָּה שְׁבַר שֻׁיֹאמֵר שְׁהַתּוֹרָה הִיא אֵינֶנְה זוֹ, שֶׁהְרֵי שֶׁיֹאמֵר שֶׁהַתּוֹרָה הִיא אֵינֶנְה זוֹ, שֶׁהְרֵי לּוּחוֹתֶיהָ נִשְׁבְּרוּ – הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא, שֶׁהוּא אֲבִי הַנַּעֲרָה, יֹאמֵר לוֹ: בַּת, שֶׁהִיא בְּתבַת בְּרֵאשִׁית, הִיא בַּת הַמֶּלֶךְ. הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא אוֹמֵר: (דברים כב) וּפְּרְשׁוּ הַשִּׁמְלָה, וְנִפְתַּחַת יְרִיעָה מִפֵּפֶר תּוֹרָה, וְיִרְאוּ שֶׁנֶּאֶמֶר בְּה (שמות לד) בְּּסְל לְךְּ שְׁנֵי לֻחֹת אֶת הַדְּבָרִים אֲשֶׁר הִיוּ עַל הַלָּחֹת הַלְחֹת אֶת הַדְּבָרִים אֲשֶׁר הִיוּ עַל הַלָּחֹת. בְּרִיךְ הוּא הָבַר יָהִיב כּוֹן כְּיִשְּׂרָאֵל, כְבַּנְטְּרָא כָּה,
אוֹרַיִיתָא דְבְּעַל פֶּה אִתְּלְּרִיאַת הֻכְּכָה כְבוּשֶׂה
בּוּסִינִּי. וְזוֹתָן דִּידָה, תָבַר בְּתוּכִים דִּיכָה. וּבֵּוּאוֹ
דְאַפִּילְ שׁוּם בִּישׁ עֻּכְה, דְּנִיפָּוּא דְּהָא הַהִּיא הַהִּיא אוֹרַיִיתָא כָּאוֹ אִיהִי דָּא, דְּהָא כוּוּזִין דִיכְה אִתְּבָּרוּ.
בְּתִילְה בְּנִיבְ הוּא אָבֵוּר וְפָּרְשׁוּ הַשִּׁבְרוּ הַּנִּא בְּרִיךְ הוּא אָבֵוּר וְפָּרְשׁוּ הַשִּׁבְּרוּ הַּוּא דְּבִילְה בְּנִיבְ הַנִּא בְּרִיךְ הוּא אָבֵוּר וְפָּרְשׁוּ הַשִּׁבְּרוּ הַּיִּא בְּרִיךְ הוּא אָבֵוּר וְפָּרְשׁוּ הַשִּבְּרוּ הַבְּיּא בְּרִיךְ הוּא אָבֵוּר וְפָּרְשׁוּ הַשִּׁבְּרִה הִיּא בְּרִיךְ הוּא אָבֵוּר וְפָּרְשׁוּ הַשְּׁבְּרִה, וְנְעוֹוֹוּוּן דְּאִהְבִּוּר בְּרִשְׁ בִּיִּלְ שְׁנִילְ הַיִּיוֹוֹת אֶבְנִּיִם כְּרִאשׁוֹנִים בְּרִאשׁוֹנִים בְּרִאשׁוֹנִים בְּרִאשׁוֹנִים בְּרִאשׁוֹנִים בְּרִאשׁוֹנִים בְּרִיה אַשְׁיֹר שִׁיּנִל (דף בִּיֹבְית הַוּעִוּ שְׁשָׁר שִׁיֹנִ עַל הַפּוּזוֹוֹת אָבְנִיר שִׁיִּבוּר שְּׁיִבְּי שִׁלְּבִיר הָּיוּ עַבְּרִיךְ הִיּבּר בְּיִבְּיִים בְּרִבּים בְּרִאשׁוֹנִים בְּרִישׁי אַשָּׁר הָיוּ עַל (דף בִּיוֹוֹת הָּרְבִים אֲשָּׁר שִּׁיִר שִּׁבְּרְתָּי עַל הַבּּוֹזוֹוֹת הָרְבִּי אַשְׁיֹר שִׁיוֹנִים בְּרִים אֲשֶׁיֹר הִיִּי עַל הַבּּנִיוֹוֹת הָּרְבִים אֲשִׁיֹר שִּׁיִנִי עַל הַבּּרְתִיוּ בְּיוֹיוֹוֹת בְּבְּיוֹיוֹוֹת בְּבְיבְית בְּבִּית בְּבִּית בְּבִּרְתִּי עַל הַבּוֹיוֹוֹוֹת הָבְּבְירִים אֲשָׁיר שִּבְּי שִּבְּר הִיוּ עַל (דף בְּיוֹנִיוֹוֹוֹת הְבִּירְ בְּבִּיוֹיוֹוֹת הְבִירְבְייִים בְּבְּבְיִים בְּבְּרְיתִיוּ בְּבִּית בְּבִיתְים בְּבּוּתְיוֹיוֹם בְּבְיתְים בְּיוֹבְיבְיוֹי בְּיוֹיוֹיוֹת בְּבְיבְיתְים בְּבְיוֹבְים בְיוֹבְיתְים בְּבְיתִים בְּבְּרִים בְּיוֹבְיתְים בְּיוֹבְיבְיתְים בְּיוֹישִׁים בְּיוֹבְישְׁיוֹב בְּרְבְיוּים בְּבּיתְים בְּבְּיוּבְייִים בְּיוּים בְּיוּבְיִישְׁיוֹים בְּיִישְׁים בְּיוֹים בְּיוֹישְׁים בְּבְיוּים בְּיוֹים בְּיוּישְׁים בְּיבְייִים בְּיוּישְׁים בְּיבְּיִים בְּיוּבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִישְׁתְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִישְׁיִים בְּיִישְׁיִים בְּבְּיִיים בְּיִים בְּיִיים בְּיִייִים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִים בְּיִישְׁיִים ב

15. מִיֶּד קָם אֵליָהוּ וְכָל בַּעֲלֵי הַיְשִׁיבָה, וּבֵּרְכוּ אוֹתוֹ וְאָמְרוּ: סִינֵי סִינֵי, כָּדְ רָאוּי לִשְׁמֹעַ דְּבָרִים שֶׁלְּדְּ וְלִשְׁתֹק, אֲבָל בְּרְשׁוּת הַקָּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא וּשְׁכִינָתוֹ אֲנִי רוֹצֶה לְדַבֵּר דָּבָר אֵלֶידְ, לִכְבוֹדְדְּ. אָמַר לוֹ, אֱמֹר.

Deuteronomy 22:17 " וְהַנֶּה-הוּא שָׁם עְלִילֹת דְּבָרִים לֵאמֹר, לֹא-מָצָאתִי לְבִתְּךְ בְּתוּלִים, וְאֵלֶה, בְּתוּלִים, וְאֵלֶה, לְּבִּתְּךְ בְּתוּלִים, וְאֵלֶה, לְּבְּתִּךְ בְּתוּלִים, יֹאָלֵה, לְּבְּנִי, זְקְנֵי הָעִיר "and behold, he has charged her with shameful deeds, saying, "I did not find your daughter a virgin." But this is the evidence of my daughter's virginity.' And they shall spread the garment before the elders of the city."

The Torah speaks about a man that married a woman then came to the father and claimed that she was not a virgin. The father then takes the garment of his daughter, shows it to the elders of the town so they can pass their judgment.

The Zohar teaches us that the Torah is the aspect of the daughter because of the first and last letters of the first word of the Torah "בראשית" spell בת , that means daughter. The middle letters spell 'ראשי', meaning 'my head'. The Torah came from the upper three sefirot through Binah.

Moses is the 'bridegroom' of the Torah and because of the sin of the Golden Calf the Tablets broke and that is the aspect of losing the virginity of the Torah.

God then asked Moses to create new tablets like the first ones.

Exodus 34:1

װּאמֶר יְהוָה אֶל-מֹשֶׁה, פְּסָל-לְךְ שְׁנֵי-לֻחֹת אֲבָנִים כָּרִאשׁנִים; וְכָתַבְתִּי, עַל-הַלֻּחֹת, אֶת-הַדְּבָרִים, אֲשֶׁר הָיוּ עַל-הַלֻּחֹת " הַרְאשׁנִים אֵשֵׁר שְׁבַּרָתַ."

<sup>&</sup>quot;YHVH said to Moses, "Cut for yourself two tablets of stone like the first, and I will write on the tablets the words that were on the first tablets, which you broke."

The first tablets were called "tables of the testimony" and the second tablets "tablets of stones". God did state that he will write on the second tablets the same words that were on the first tablets.

There is no reason to doubt the second Torah as not pure as the first one. Spreading the garment of the bride to check for her virginity is the aspect of spreading out the Torah scroll to reveal the Light that existed in the first Torah.

The Zohar taught us that the first Torah had freedom in it and the second one is about work and the Tikkun process.

The lesson here is that the second Torah has the same Light as the first one but we need to open it and study it in order to reveal the Light of freedom and end of the Tikkun.

The Final Redemption will reveal the third Holy Temple that will come down to earth with a new Torah that will reveal Light without restriction.

Until then we need to keep our efforts and earn the merit to be at that time.

16. פתח ואמר, רועה הנאמן, הכלה הזו שֶׁלְדְּ נַתַן אוֹתַהּ הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא לאברהם לגדלה אליד, ומשום שהוא שָׁמַר אוֹתָה, נִקְרָאָה בִתוֹ, זֵהוּ שֵׁכַּתוּב בַּת הַיָּתָה לוֹ לְאַבְרָהַם וּבַכּל שָׁמָה. ובַה קַיֵּם בַּל הַתּוֹרָה כַּלָּה, וַאַפָּלוּ עֵרוּבֵי תַבְשִׁילִין, זָהוֹ שֶׁבַּתוֹב (בראשית כו) וַיִּשְׁמֹר מִשְׁמַרְתִּי וְגוֹ׳. וְהוּא הַיָה אוֹמֵן אֱלֵיהַ, כָּמוֹ (אסתר ב) וַיִהִי אֹמֵן אֵת הַדַּסָּה. וְהַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְּ זהוּ אותו שֶׁכַּתוֹב (בראשית כד) וַה׳ בַּרַדְּ אֱת אַבָרָהַם בַּכּל. וְגִּדְלַה מְכַּל טוֹבוֹת טוֹבוֹת, וְגַמַל עִמָּה חֲסֶד, וְהַעֵלֵה אוֹתוֹ בּגַדלה במדת חסד של אברהם, והיה ביתו בגללה פתוח לרוחה, לגמל חסד עם כל באי עולם.

לְּנִגְּבֵׁוּל זִוֹסָּר תָּם כָּל בָּאֵי תַּוֹלָם. הְאַבְּרָהָם, וַהְּיָה בִּלְּהִיה בְּגִּינְה פָּתוּזוֹ כִּלְרָוווֹזִה, אַבְּרָהָם בַּכּל. וְצָּבִּיל לָה בִּנְבִיה פֹּתוּזוֹ כִּלְרָוווֹזִה בְּנִיהָּת בְּרִיהְ הִּיִּה בִּנְהִיל לָה בִּנְּהִית כוּ) וַיִּשְׁבִּיר וְבָּכִּל בִּיהִים כָּל אוֹרִיִּיתָא כַּבְּה, וַאֲפִיכּוּ תֻּיִּרוּבִי בִּישְׁבִּיל וְבָּבְּל אוֹבוּן אֶת הָבַבְּע אוֹבוּן הָּיִבְ הוֹא דְּכְתִיב, (בּרְאשׁית כוּ) וַיִּשְׁבְּרִיה בְּנִיהְ הִּיּא בְּרִיךְ הוֹא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הוֹא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הִּיּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הִּיְּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִין הִיּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִיךְ הִיּא בְּרִין הִיּיִי וְנִייִי בְּבְּיִי בְּיִי בְּבִּילְ הִיִּי בְּבִּיי בְּבִּי בְּבִּייִי וְנִיוֹי בְּבִּי בְּבִּיי בְּבִּי בְּבִיי בְּבְּי בְּבִיי בְּיִי בְּבִּיי בְּיִי בְּבִיי בְּי בְּבִּיי בְּיִי בְּיִי בְּבְּי בְּבִּיי בְּי בְּבִּיי בְּיִי בְּי בְּיִי בְּיִים בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִים בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּייִי בְּיוּ בְּבִיים בְּיוּ בְיִייִי בְּי בְּיִיי בְּיִי בְּיִיי בְּיי בְּיִיים בְּיוּ בְּיִיים בְּייבְיי בְּיבְיים בְּיבְייוּי בְּיבְייים בְּיבְייִי בְּיים בְּיבְיים בְּיבְיים בְּיבְייִים בְּייים בְּיים בְּיבְיים בְּיבְייוּ בְּיבְיים בְּיבְיים בְּיבְיים בְּיבְיים בְּיבְיים בְּיבְיים בְּיבִיים בְּיבְיים בְּיים בְּיבְיבְיים בְּיבְיים בְּיבְיבְיים בְּיים בְּיבְייִים בְּיבְייִים בְּי

16. פַּתַוֹז וְאָבַור, רַעְּיָא בְּוֹהֵיבְוּנָא, הַאִּי כַּכֶּה דִּיכֶּךְ,

17. וּמִשׁוּם שָׁהוּא גָּמֵל עִפֶּה חֶסֶד, כְּשֶׁבְּנִי אַבְרָהָם הָיוּ מְמֵשְׁכָּנִים בְּכַמָּה חֲטָאִים בְּמִצְרַיִם, אָמֵר לְךְּ הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא: רוֹעֶה הַנָּאֱמָן, לֵךְ וּגְמֹל טוֹבוֹת לְמִי שָׁגָּמֵל עִמְּךְ, שֶׁהְרֵי הַכַּלָּה שֶׁלְךְ נָתַתִּי לוֹ אוֹתָה לְגַדְּלָה בְּמִדוֹת טוֹבוֹת, וְהוּא גִּדְּלָה בְּשְׁלשׁ עֻשְׂרֵה מִדּוֹת הָרַחֲמִים שֵׁרְמוֹוֹת בְּשָׁלשׁ תֵבוֹת וְה״וּ אֲנִ״י וְה״וּ, שֶׁהֵן וָא״ו, שֶׁבְּלוּלִים בָּהֶן שִׁבְעִים וּשְׁנִים שֵׁמוֹת בְּמִנְיַן בּנִילַת שִּיבִין וְהִ"וּ אָנִּ"ִי וְהַיִּוּ, הַבְּנִין וְאִ"וּ. הְבְּנִיל וְאִ"וּ. הְבִּלִּיל וְאִ"וּ. הְבִּיוֹל וְאִ"וּ. הְבִּיוֹל וְאִ"וּ. הְבִּיוֹל וְאִ"וּ. הְבִּיוֹל וְהִיל עִבְּוֹר עִיְבִּיוֹל עִבְּוֹל עִבְּיִל עִבְּיִּל עִבְּיִל עִבְּיִל עִבְּיִל עִבְּיִיל עִבְּיִּלְיִים עְבִּוֹוֹ בְּעִבְּיִלְם עִבִּוֹן עִבְּבִּיל עִבְּיל עִבְּיִל עִבְּיוֹל עִבְּיִל עִבְּיִל עִבְּיִיל עִבְּיִיל עִבְּיִיל עִבְּיִיל עִבְּיִבְּעְלְּעִיל עִבְּיִּל עִבְּיִּיל עִבְּיִיל עִבְּיִיל עִבְּיִיל עִבְּיִיל עִבְּיִיל עִבְּיִיל עִבְּיִּיל עִבְּיִיל עִבְּיִיל עִבְּיבִּיל עִבְּיבִּיל עִבְּיבִּיל עִבְּיל עִבְּיבִּיל עִבְּיבִּיל עִבְּיבִּיל עִבְּיבִּיל עִבְּיבִּיל עִּבְּיוֹל עִיבִּיוּ בְּבְּנִילְים עִבְּיוֹן עִיבִּיל עִבְּיבִּיל עִבְּבְּיוֹל עִיבִּין בְּבְּנִילְ עִבְּיבִּיל עִבְּיבִּיל עִבְּיבְּיל עִבְּבְּיוֹל עִיבִּיים עְבְּבִּילוֹים עְבְּבִּיל עִבְּבְּיל עִבְּיבְּיל עִבְּבְּבְּילוֹן עִבְּבְּבְּילוֹם עִבְּוֹים עִּבְּיוֹל עִיבִּיוּ בְּבְּבְּילִּיל עִבְּבְּיל עִבְּבְּיל עִבְּבְּבְיוֹם עִבְּיוֹים עִּבְּיוֹבְייִיל עִבְּבְּיל עִבְּבְּיל עִבְּיבְּיל עִבְּיבּיל עִבְּיל עִבְּיל עִבְּיל עִבְּיל עִבְּיל עִבְּיבְּיל עִבְּבְּיל עִבְּבְּיל עִבְּיבּיל עִבְּיבּיל עִבְּיבּיל עִבְּיל עִבְּיל עִבְּבְּיל עִבְּיבּיל עִבְּיל עִבְּיבּיל עִבְּיל עִּבְּיל עִבְּיבּיל עִבְּבְּיל עִבְּיבְּיל עִבְּיבְּילְיבְּיל עִבְּיבְיל עִבְּיבּיל עִבְּיבּיל עִבְּילוֹים עבִּיל עִּבְּיל עִבְּיל עִבְּיל עִבְּיל עִבְּיבְּילוּיל עִבְּיבְּיל עבִּיבְּילְּיל עבְּיבְּיל עבִּיבְּילְּבְּילְבְּיבּיל עבִּיבְּיבְּיל עבְּבְּיבְּבְּיבְּיל

תֶּסֶד, שֶּׁבָּהֶם הָיָה מִתְגַּבֵּר אַבְרָהָם עַל שִׁבְעִים וּשְׁתִּיִם אַמּוֹת, וּבַכַּלָּה שֶׁלְּךּ הָיָה לוֹ סְגַלָּה בְּשִׁבְעִים וּשְׁנַיִם שֵׁמוֹת, וְהִיָּה מִנְצֵחַ כַּל אִמָּה וְלִשׁוֹן. סְצִּוּכָּה בְּעַ"ב שְּׁבָּוֹהְןֹּ, וַהְּנִה נְּצַּוֹז כְּכָכ אוּבִּוה וְכִּישִׁןְּ. אַבְּרָהָם עַּל עַּ"ב אִּיּבִוּין וּבְּכַכָּה הִיכָּך, הַּנְה כִּיִּה

Genesis 24:1

".וְאַבְרָהָם זְקֵן, בָּא בַּיָמִים; וַיהוָה בֵּרַךְ אֵת-אַבְרָהָם, בַּכֹּל".

"Now Abraham was old, advanced in age; and the LORD had blessed Abraham in every way."

The 'Faithful Shepherd', Moses, reveals that Abraham was blessed with a daughter and her name was 'בַּכֹּל' (pronounced 'Bakol'), which translated in the verse above as 'in every way'. A numerical value is 52, the same as the name of YHVH that represents the level of Malchut יוד-הה-וו-הה לאפרים. The daughter was Malchut and Abraham as Chessed could make a connection to Malchut.

Abraham was Chessed and spiritually higher. God blessed him with the ability to connect to Malchut and channel Chessed to all the levels below. He opened his 'home' of Chessed to all directions inviting everyone on the lower levels to his home and be blessed with Chessed.

The Chessed that Abraham channeled to Malchut rewarded his descendant (the Israelites in Egypt) with Chessed from God.

Abraham's actions drew the 13 attributes of mercy to Malchut. The Zohar reveals that they are concealed in the initials of the three words והו אני והו, Vav Alef Vav ואו. They are the initials of three names from the 72. The first letter Vav comes from the first name והו, the Alef is for the middle one (pos 37) אני and the third Vav is for והו name that begins the third part (pos 49). There are three parts with 24 names in each to represent the three-column system.

| כהת   | אכא  | כלה  | מהש  | עלם  | סיט  | יכני | והו  |
|-------|------|------|------|------|------|------|------|
| הקם   | הרי  | מבה  | יזכ  | ההע  | לאו  | אלד  | הוי  |
| וזהו  | בולה | ללל  | נכך  | פהל  | כוו  | כלי  | לאו  |
| ושר   | לכב  | אום  | ריי  | שאה  | ירת  | האא  | נתה  |
| ללן   | רהע  | וזעם | אני  | בונד | כוק  | להוז | יוזר |
| בויה  | עשל  | ערי  | סאל  | ילה  | ווכ  | בוים | ನನನ  |
| פוי   | מבה  | נית  | ×22  | עמם  | הוזש | דבי  | והו  |
| בזוזי | ענו  | יהה  | ובוב | בוצר | הרוז | יייכ | נבום |
| בוום  | היי  | יבבו | ראה  | וזבו | איע  | בונק | דמב  |

Scancer https://fbathaZaban.com

The numerical value of Chessed is 72 as the number of special names. Abraham used them to be stronger than the 70 nations, Esau and Ishmael, and overcome their negativity.

(Please read <a href="http://dailyzohar.com/daily-zohar-1054/">http://dailyzohar.com/daily-zohar-1054/</a> for more on the 72 names and Chessed))

\_=\_=\_=\_=

I strongly suggest not to use individual names from the 72 names as powerful 'angels' to support your personal (mostly selfish) desires. This is idol worshipping. Do not post on Facebook or tattoo it on your skin! There are few names that can be meditated upon individually but the entire table must be used to support the meditation.

The 72 names come from three verses in the Torah (the portion of Beshalach) and taking them out as separate units break the supporting energy of the proximity by letters.

As we studied in this and previous DZ studies, Chessed comes from the entire 72 names. Those who misuse the names draw serious judgments into their lives. Jewelry with names is made to make money and the consciousness embedded in them in most cases is profit, not Chessed.

I saw a friend wearing the name ערי on the neck but the letters were in reverse ירע. Those who read and understand Hebrew know that ירע means 'bad/evil will come'.

One of the safe names to meditate on is מהש. When you meditate on it to draw healing for yourself and others, scan the entire table to get the full support of the 72 names. Feel free to use this chart of the 72 names to print and post in your home and or office.

http://dailyzohar.com/wp-content/uploads/2010/12/72Names3.pdf

It's free for all and you can use it and send it to all your friends. You can also use print services to enlarge and print on any quality material for framing, laminating, etc. As long as you keep the entire chart, you are connected to Chessed. Place the chart on the wall in a clean and good place.

If anyone has a better design of the 72 names and wishes to share with Daily Zohar students around the world, they can email me and I will post it on the Daily Zohar for free sharing. There is great merit in sharing spiritual tools with others. When they use it you are spiritually connected with them and earn Light "points".

משה זרוע תפארתו. ובוקע מים, שקרעת לוֹ אֵת הַיַּם לְפָנֵי בַנַיו לְשָׁנֵים עֲשַׂר קַרַעִים, ובוכות בחשבון א' (וּבִגְלָלָהּ) עֻבַּרְתַּ (עְשִּׂיתָ) אַר הים ליבשה, ובה טבעו המצרים שלא מאמינים בוא"ו, שהוא אחד. ולעתיד לַבֹא, (מיכה ז) כִּימֵי צֵאתְדְּ מֵאֶרֵץ מִצְרַיִם אַראַנוּ נִפָּלָאוֹת, יִתְקַיֵּם בְּיִשְׂרָאֵל, זַרְעוֹ שֵׁל אַבְרָהַם. וּבְדָּ יִתְקַיֵם, מוֹלִידְּ לִימִין משֶׁה זָרוֹעַ הַפָּאַרָתוֹ (זֶרַע אַבְרָהָם) ובּוֹקֶעַ מַיִם שֵׁל הַתּוֹרָה לְפָּגֵיהֵם לְהִיוֹת לְדְּ שֵׁם עוֹלם. ושם תרויח את הכלה שלף.

18. וּבְגִּין בּישׁניה סג) בוּוֹכִירָ כִיּבְנִין בוּשֶּׁה וְּרוֹעַ 18. וּמְשׁוּם זֶה, (ישעיה סג) מוֹלִיךְ לִימִין תפארתו. ובוקע בוים, דיבוא קרעת כיה קדם בנוי, בּתָרִיסֵר הָרַעִּיוֹ, בִּוווּשִּׂבַן נִ"ו, וּבְוָּכוּת אַ" (ס"א ובגינה) עַברת (ס"א עבדת) יבוא יבשתא. ובה טוּבְעוּ בִוּצָרֵים, דְּכָּא בֵוהֵיבִוּנִין בְּוָא"ו דְאִיהוּ אֵזָוֹד. וֹכוֹבוֹנֵא דַאָתֵי, (מיכה ז) כִיבוי צַאתר בוּאָרִי בוּצָרִים אַראָנוּ נָפַלאות, יִתְקַיֵּים בִּיִשְּׂרָאֵל זַּרְעָא דְאַבְרָהָם. יִתְבַּלֵּנִים, (דאנת) בּוֹוֹכִירָ ליב*וי*ן תָּפָאַרִתוֹ (זרע דאברהם) ובוֹכֻעַ בַּוֹים דְאוֹרַיִיתָא כָּדָבֵוֹהוֹוֹ, לבוהוי לך שם עולם. ותפון הרויוו כפלה דילף.

.19 ומשום שבת זו נתנה לישראל, שָׁהָיא הַלַבָה שֵׁלְּךְּ מִצְּר הַשִּׁמֹאל, הַלַבַה לִמשֶׁה מִפִּינֵי, שֶׁהֵרִי מִצֵּד הַיַּמִין ה' הַלַּבַה שַׁלְּדָּ, מִצָּד הַשֵּׁם שֵׁל אַבְרָהַם. י׳ שׁל

19. וּבְגִּין דְבַת דָא, אָתְיִיהִיבַת כִּיִשָּׂרָאֵכֹ, דְאִיהִי הַלֶּכָה דִילָר, בִּשְּטִרָא דִשְּׂבְּאלֶא, הַלֶּכָה לְבוּשֵּה בִּוּסִינֵּי. דְּהָא בִוּסִטְּרָא דִּיבִוּינָּא, הֹ' הַכְּלֶּבָה דִּיכְּךְּ, יִצְחָק, וְהַכּּל הֵ״י מֵאֱלהִים. וְאַתָּה נָא״ו, מֶלֵא שֶׁלֶה, שְׁלֵמוּת שֶׁלָה, כּוֹס מָלֵא. בַּתְּחִלָּה בַּ״ס יִ״ה, וּלְבַסוֹף כּוֹס מָלֵא בִּרְבַּת ה׳. נֹגָ. בּוּפַאָּרָא דִּשְּׂבָּוּת בַּיִס נָיִיִּה, וּלְבַּסוֹף כּוֹס בִּוּכֵּא בִּרְכַּת אֶלהִים. וְאַנְּּתְּ וָאיִוּ, בִּוֹכֵא דִּילְהֹּ, שְׁבַׁלִּבוּוּת דִּילְהֹּ, כּוֹס בִּוֹסְלָּרָא דִּשְּׂבָּוּא דְאַבְּרָדָם. יי דְּיִצְּנִוֹלָ. וְכַבְּא בִיִּי בִּוֹן בּוֹסְלָּרָא דִשְּׂבָּוּא דְאַבְּרָדָם.

Isaiah 63:12

".מוֹלִיךְ לִימִין מֹשֶׁה, זְרוֹעַ תִּפְאַרְתּוֹ; בּוֹקֵעַ מַיִם מִפְּנֵיהֶם, לַעֲשׁוֹת לוֹ שֵׁם עוֹלָם."

"Who caused His glorious arm to go at the right hand of Moses, Who divided the waters before them to make for Himself an everlasting name,"

Moses received the power of the 72 names to draw Light to Malchut. He used it to split the Sea, creating 12 paths. The Zohar reveals that those paths caused by the ואו (Vav Alef Vav) that we explained in the previous study. The two letters וו have a numerical value of 12. The Alef in the middle has the aspect of the Light of Binah.



.20 וּמִשׁוּם שֶׁנִּתְנָה לְיִשְׂרָאֵל עַל יָדְדּ, שַׁהַם מִצַּד הָעַמּוּד הָאֵמְצָעִי, יֵשׁ לְגַלּוֹת לָפָה נִתִּנָה לָהֵם, שֵׁהֵרִי וַדַּאִי אַבְרָהָם הַרִי נאמר למה נתנה לו, ואתה גמלת חסד עם בַּנִיו, כִּמוֹ שָׁהוֹא גַּמֵל לְדָּ. לִיצְחַק נַתַּן לו ולזרעו הויא בַרוּדָ לְשָׁמַר (לְעַטַר) אותה מֶעֶץ טוב וַרַע, וְעַשׁוּ לָה כַּמַה גָדֶרִים, וְחַתִכוּ לַה כַּמַה לְבוּשִׁים, שַׁהֵם לְבוּשֵׁי זָהָב, בִּכַמָּה פָסָקוֹת. וְהָיוּ חוֹלְקִים וּמַקּשִׁים עַלֵיהַם, עַל הַפָּסַקוֹת הַלַּלוּ, לְתַקְנָה בִּכַמָּה פֵרוּקִים, לְקַשֵּׁט אוֹתָהּ בְּכַמָּה מִינֵי קשׁוּטִים לְשַׁבָּתוֹת וַיַמִים טוֹבִים, לְהִיוֹת מִקשֵּׁטֵת אֱלֵידְּ בִּוְמַן שַׁתָּבֹא אֵלֵיהָ בַּגָּאֻלָּה הָאַחַרוֹנָה, שֵׁנָאֵמַר בַּה (קהלת א) מַ״ה שֵׁ״הַיָּה ה״וּא.

20. וּבְּגִּין ְ דְאִהְנִיהִיבִּת כְּיִשְׂיִהִא, אִית כְגַּבְּה בְּפוּרְכָּגָא בְּתִיתִּי כְגַּבְּה בְּפוּרְכָּגָא בְּתִיתִי כְגַּבְּה בְּפוּרְכָּגָא בְּתִיתִי כְגַּבְּה בְּפוּרְכָּגָא בְּתִיתִי כְּגַּבְּה בְּפוּרְכָּגָא בְּתִיתִי כְּגַּבְּה בְּפוּרְכָּגָא בְּתִיתִי כְּנַבְּּה בְּפוּרְכָּגָא בְּתִיבִּת כִּיִּה וְּצִּיְנִיהְ עָבְּרִהְם בְּאַ אִתְּבִּוּר בְּהַבְּיִה בְּבִּיּה בְּבּוּה בְּבִּיּה בְּבִּיה בְּבִּיּה בְּבִּיּה בְּבִּיּה בְּבִּיּה בְּבִּיה בְּבִּיּה בְּבִּיה בְּבִּיּה בְּבִּיּה בְּבִּיּה בְּבִּיּה בְּבִּיּה בְּבִּיּה בְּבִּיה בְּבִּיּה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיּה בְּבִּיּה בְּבִּיּה בְּבִּיה בְּבִייה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִייִיה בְּבִייה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִייה בְּבִּיה בְיִייִיה בְּא בִּיּה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּיִבְייִים בְּיִיה בְּבְּיה בְּיִבְּיִיה בְּבִייִיה בְּיִיה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבְּיִיה בְּיִיים בְּיִיה בְּבִיה בְּיבְּיה בְּיִבְּיה בְּיבְּיבְיה בְּיִבְּיה בְּיבְּיה בְיבִּייה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִיּה בְּבִּיה בְּבִייה בְּבִייה בְּבִיים בְּיבּיה בְּבִייה בְּבִייה בְּבִּיה בְּיבְּיה בְּיבִּיּה בְּיבְּיה בְּיבּיה בְּיבּיה בְּבִּיּה בְּבִּיה בְּבִּיה בְּבִּייה בְּבִייה בְּבִּיה בְּבִייּה בְּבִייה בְּבִייים בְּבִייה בְּיבְיה בְּיבְּבִייים בְּבִייּה בְּבְּיה בְּבִייּה בְּבִּיים בְּבִּיּה

21. וּבְגַּיןְ דְאִינַּוּןְ בָּנְרבוּ כָּךְ, וַאֲּבִירוּ עִּבָּוּךְ טְּבִיןּ, אַנְּהְּ סְבִיכַּת בְּגִּינַנִּיִיהוּ כַּבָּוה בַּוּכְהְשִּיוֹן, בְּגַּיוֹ דְיכָּא יִתְּקְטִיכ בָּוּשִׂיוֹז בָּן יוֹסֵף, דְאָהְבַּוּר בִּיה (יחזקאל א) וּפָנֵּי שׁוֹר

21. וּמִשׁוּם שֶׁהֵם גָּרְמוּ לְךְּ וְעְשׁוּ עִמְּךְ טוֹבוֹת, אַתָּה סָבַלְתָּ בִּגְלָלֶם כַּמָּה מַכּוֹת כְּבִי שֶׁלֹּא יֵהָרֵג מְשִׁיחַ בֶּן יוֹסֵף, שֶׁנָּאֱמֵר בּוֹ (יחזקאל א) וּפָנִי הַשׁוֹר מֵהַשְּׁמֹאל, בֵּוּהַשְּׂבוֹאַל, בִּוַּיְרְעָׂא דְּיוֹסֵף, דְּאָתְבַּוֹר בֵּיה (דברים לג) בְּכוֹר שׁוֹרוֹ הָדָר לוֹ. וּבְגִּיוֹ דְּלָא יִתְוֹזַכֵּל הוּא וְוַיְרַעִּיה בֵּין עוֹבְּדִר כּוֹכְבִים וּבַוּיָלוֹת, בְּזוֹבֵיה וְיַנְיְרְבָּעָׁם דְּעַבִּר עֲבֹּר עֵּבוֹיְרָה זְּרָה, הֲוָה הוּא לְאִתְוֹזִכְּלְא בְּזוֹבִיה בְּיִּרְבְעָׁם בְּעַוֹבְרִר בְּרָה זְרָה, בְּגִּיוֹ דְיָרְבְעָׁם בְּעוֹבְּרֵים וּבַוּיָלוֹת הוּא וְזַיְרְעֵּיה, בְּגִּיןֹ דְיִרְבְעָׁם בְּוֹיִבְּיר בְּרָ, וִשׁעיה בָּן וְבְּוֹיִבוֹר בְּךְ, וִשׁעיה בּוֹן וְבִּוֹיִבוֹרְתוֹ נָּרְפָא לַנִּי. וְבִּוֹיִבוֹרְתוֹ נָּרְפָא לַנִּי.

מָזֶרַע יוֹפַף שָׁנֶּאֶמַר בּוֹ (דברים לג) בְּכוֹר שׁוֹרוֹ הָדָר לוֹ. וּבִשְּׁבִיל שֶׁלֹּא יִתְחַלֵּל הוּא וְזַרְעוֹ בִּין עוֹבְדֵי כוֹכְבִים וּמַזָּלוֹת בַּחַטְא שֶׁל יֵרְבְעָם שֶׁעָשָׂה עֲבוֹדָה זֵרָה, הָיָה הוּא לְהִתְחַלֵּל בְּעוֹבְדֵי כוֹכָבִים וּמַזְלוֹת הוּא וְזַרְעוֹ, מִשׁוּם שֶׁיֵּרְבָעָם בָּן נְבָט הוּא מִזּרְעוֹ, וּבִגְלָלוֹ נָאֱמֵר בְּדְּ, (ישעיה נג) וְהוּא מְחֹלָל מִבְּשָׁעֵינוּ וְגוֹ׳ וּבַחַבַרְתוֹ נִרפָּא לַנוּ.

Abraham received the ability to connect to Malchut because he channeled Chessed to it. God promised it to his son, Isaac, and to his descendants. The process of correction they go through, 'decorate' the Shechina, Malchut so it will be ready when Moses comes to redeem Malchut in the Final Redemption. As it says in Ecclesiastes 1:9 "מַה-שָׁהָהָה, הוא שֵׁיָּהָהָה"

"That (מַה) which has been is that which shall be"

The initials of the first three words are משה, 'Moses'.

The Zohar quotes the verse below and tells us that the preceding suffering comes to protect Mashiach ben Yosef from death and bring healing to us when the time comes. Isaiah 53:5

"וְהוּא מְחֹלֶל מִפִּשָּׁעֵנוּ, מְדֻכָּא מֵעֲוֹנֹתֵינוּ; מוּסַר שְׁלוֹמֵנוּ עָלָיו, וּבַחֲבֶרָתוֹ נִרְפָּא-לְנוּ"

"But He was pierced through for our transgressions, He was crushed for our iniquities; The chastening for our well-being fell upon Him, And by His scourging we are healed."

> לְכִּוּפַרִהְּ כֵּיִה בִּיּנְּהִ כֵּל יוִכּוּוּ, בְּנְּרְוּנִא לְא יִכֹּרְ לְצִּוּבַרִהְ כֵּיִה בִּיּנְּהִ בֹּלְּיִוּה בָּלְ יִבְּוּוּ, בְּנְּרְוּנִא לְא יִכִּיך אָכִּר בְּעוּכַע יִשְּׁבָּאַל, אַשְׁכַּוּר בָּבְּ וְכְּוְ עִינְיִּגְא הֵּם רָתְ אַכָּוּה בִּינְּיִיחִוּ וּבְּנִּיוּ בְּאַהְנִינוּ בְּבְּיִ כִּי חִוּצִּיִא הֵּם רַתְ אַכְּוּה בִּינְיִיחִוּ וּבְּנִין בְּאַהְנִינוּ בְּוֹיִ בִּיִּיל בְּעָּיִנְוֹזְבָא הַבְּוּלְ וְיִבְּוֹיִבְּא וּשְּבָּוּאַלָּא, וּשְׁבָּוּאַנְיִּאוֹ בְּיִּבְּוּוֹיִי, אִיּע כָּרְ כְּאָעִינִוֹזְבָא בּבְּיִלְ בְּצִּיּוֹ בְּוֹיִבְּיוֹי.

וּשְׂמֹאל, שֶׁם הֵ״י שֶׁלְּךְּ הִיְתָה בִשְׁלֵמוּת, יֵשׁ לְךְּ לְהִתְיַחֵד עִמְּה בֵּינֵיהֶם. וּמִשׁוּם שֻׁבְּךְ נָאֲמֵר כִּי הוֹצִיא שֵׁם רָע עַל בְּתוּלַת יִשְׂרָאֵל, נָאֲמֵר בְּדְּ וְלוֹ תִהְיֶה לְאִשָּׁה לֹא יוֹבַל לְשַׁלְחָה כָּל יָמָיו. בַּגָּלוּת לֹא יָכוֹל לִפְרשׁ אוֹתוֹ מִמֶּנָה כָּל יָמָיו.

22. וישראל, משום שהם כלולים ימין

23. וְאֵיךְ הוּא שֵּׁם רָעֹ דְאַפִּיקֹת עַׂלְהֹּ. אֶכְּא בְּתַר דְּאִנְיִיהִיבֹת אִיהִי לְיִשְּׂרָאֵל, כָּל בַּאוֹ דְאַפִּיקׂ שוֹּם בִּישׁ עַׁל יִשְּׂרָאֵל, כְּאִילוּ אַפִּיקֹ עַׂלְהֹּ. וְשׁוֹם בִּישׁ הַּנְתֹּ יִשְּׂרָאֵל, בְּאִילוּ אַפִּיקֹ עָּלְהֹּ. וְשׂוֹם בִּישׁ הַּנְתֹּ הְּאַבְּיִרְ הוּא, (שמות לב) לְבְּוֹה יְיִי הַנְאָבְּרִיךְ הוּא אָבַּוֹר, וְכִי אֲנְיִה אַפִּיקֹ שׁוֹם בִּישׁ עַל יִשְׂרָאֵל דְּעַבְּדִּוּ יַת עֻנְּלָ, וְכִי הַנִּאֹ עַל יִשְׂרָאֵל דְעַבְּדִּוּ יַת עֻנְּנְלְא. וּבְנִּיוֹ דָא כִּי הוֹצִיא שֵּׁם רָע עַל לוֹן עַבְּרוּ יַת עֻנְּנְלָא. וּבְנִּיוֹ דָא כִי הוֹצִיא שֵּׁם רָע עַל בתוּלת ישׂראל וכוֹ תהיה לאשֹּה.

23. וְאֵיךְ הוּא שֵׁם רָע שֶׁהוֹצֵאּתָ עֻלֶּיהְ? אֶלֶּא אַחַר שֶׁהִיא נְתְּנָה לְיִשְׂרָאֵל, כָּל מִי אֶלֶיהָ. שֶׁמִּצִיא שֵׁם רָע עַל יִשְׂרָאֵל, כְּאִלּוּ הוֹצִיא שֵׁם רָע עַל יִשְׂרָאֵל, כְּאִלּוּ הוֹצִיא עֻלֵּיהָ. וְהַשֵּׁם רָע הָיָה, שֶׁאָמַרְתָּ לַקְּדוֹשׁ בְּרוּדְ הוּא, (שמות לב) לָמָה ה' יֶתֶרָה אַפְּדְּ בְּנִיקָּה וֹהָא, (שמות לב) לָמָה ה' יֶתֶרָה אַפְּדְּ בִּנִעמֶּךְ. וְהַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא אָמֵר, וְכִי אַתָּה הוֹצֵאתָ שֵׁם רָע עַל יִשְׂרָאֵל שֶׁעְשׁוּ אֶת הוֹצֵאתָ שֵׁם רָע עַל יִשְׂרָאֵל שֶׁעְשׁוּ אֶת הְעֵגֶל? לֶדְּ בִּד כִּי שִׁחֵת עַמְּדְּ. וַדַּאי עֵעֶרב רָב שֶׁאַתָּה גִּיְרָתָ אוֹתָם עֲשׁוּ אֶת הָעֵגֶל,

## וּמִשׁוּם זֶה – כִּי הוֹצִיא שֵׁם רָע עַל בְּתוּלַת יִשְׂרָאֵל וָלוֹ תָהָיָה לָאִשָּׁה.

Deuteronomy 22:19

" וְּעָנְשׁוּ אֹתוֹ מֵאָה כֶּסֶף, וְנָתְנוּ לַאֲבִי הַנַּעֲרָה--כִּי הוֹצִיא שֵׁם רָע, עַל בְּתוּלַת יִשְׂרָאֵל; וְלוֹ-תִהְיֶה לְאִשָּׁה, לא-יוּכַל לְשַׁלְּחָהּ בְּל-יַמֵיוּ"

"and they shall fine him a hundred shekels of silver and give it to the girl's father, because he publicly defamed a virgin of Israel. And she shall remain his wife; he cannot divorce her all his days."

Elijah tells Moses that Israel (Tiferet) is included from the Right and the Left and have perfect unification with Malchut. Elijah adds that Moses defamed Malchut at the time of the sin of the Golden Calf when he told God in Exodus 32:11

" וְיְחַל מֹשֶׁה, אֶת-פְּנֵי יְהוָה אֱלֹהָיו; וַיּאמֶר, לָמָה יְהוָה יֻחֱרֶה אַפְּךְ בְּעַמֶּךְ, אֲשֶׁר הוֹצֵאת מֵאֶרֶץ מִצְרֵיִם, בְּלֹחַ גָּדוֹל וּבְיָד (דְּיִחָל מֹשֶׁה, אֶת-פְּנֵי יְהוָה אֱלֹהָיו; וַיּאמֶר, לָמָה יְהוָה יֶחֶרֶה אַפְּךְ בְּעַמֶּךְ, אֲשֶׁר הוֹצֵאת מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם, בְּלֹחַ גָּדוֹל וּבְיִדְם "Then Moses entreated YHVH his God, and said, "O YHVH, why does Your anger burn against Your people whom You have brought out from the land of Egypt with great power and with a mighty hand?"

God answered Moses telling him (Exodus 32:7) "Go down, for your people, whom you brought up out of the land of Egypt, have corrupted themselves."

Moses in his request was referring to God's people, which are the Israelites. It was at the time of the sin of the Golden Calf. When God answered Moses he referred to Erev Rav that actually did the sin as "Your people", meaning Moses's people. It is so because Moses allowed Erev Rav to join the Israelites out of Egypt after he converted them. Even though God suggested to leave them behind Moses insisted because he wanted to correct them and bring the final Tikkun of all the souls of Adam.

As a reincarnation of Abel, Moses had responsibility for the correction of Adam, who was responsible for the creation of the souls of Erev Rav. (More on that in another study).

So Moses made a mistake when he included the Israelites with Erev Rav, but God found the Israelites pure, because they didn't lose the connection to Malchut.

According to the Torah law that we read in Deuteronomy 22:19 above, Moses's mistake made him become the groom, the husband and the protector of the 'Virgin of Israel', which is the aspect of the Israelites, forever.

24. קם הָרוֹעֶה הַנֶּאֱמָן, נְשַׁק לוֹ בְּפְנָיו וְעַל
עִינְיו וּבֵרַדְ אוֹתוֹ, וְאָמֵר לוֹ: תִּהְיֶה מְבֹּרְדְ
מִפְּי הַקְּדוֹשׁ בְּרוּדְ הוּא וּשְׁכִינָתוֹ בְּכָל מִדְה
וּמְדָּה שֵׁלוֹ, וּבְעָשֶׂר הַפְּפִירוֹת שֵׁלוֹ, וּבְכָל
הַשְׁמוֹת שֵׁלוֹ, וּבְעָשֶׂר הַפְּפִירוֹת שֵׁלוֹ, וּבְכָל
הַמֵּלְאָכִים. וְעָנוּ כַלְם וְאָמְרוּ אָמֵן. וְהַקְּדוֹשׁ
הַמּלְאָכִים. וְעָנוּ כַלְם וְאָמְרוּ אָמֵן. וְהַקְּדוֹשׁ
בְּרוּךְ הוּא וּשְׁכִינָתוֹ הוֹדוּ בְּבְרְכָתוֹ. אֵלְיָהוּ,
קוּם פְּתַח פִּידְ בְּמִצְווֹת עָמִי, שֶׁאַתָּה הוּא
קוֹם פְּתַח פִּידְ בְּמִצְווֹת עָמִי, שֶׁאַתָּה הוּא
בַּתְחִלָּה, (במדבר כה) פִּינְחָס בָּן אֶלְעָזִר
בָּן אַהְרֹן הַבּהוֹ, בֶּן אַהְרֹן וַדָּאִי, בֶּן אָח

24. פֿם רַעָּגָא פְּוֹבִילִי, בְּשִׁיקּ כֵּיה בְּאַנְּפּוֹי, וְעַל עֵינוֹי הְּבָּרִיךְ הִוֹּא וְשְׁיִכִילְּהִי, הְּבֵּא בְּרִיךְ הִוּא וּשְׁיִכִינְּהֵיה, בְּכַל בִּוֹבְרַךְ בִּוֹפִינְהִי, וְבָּכָל בִּוֹבְרִךְ בִּוֹבְירִ הִוּא וּשְׂיִכִינְּהֵיה, בְּכָל בִּוֹבְרַךְ בִּוֹפִינְיה, וּבְּכָל בִּוֹלְאָכִין, וְעָנִי בְּנִירִ הִוּא וּשְׂיִכִינְּהֵי, וּבְּכָל בִּוֹלְאָכִין, וְעָנִי בְּנִירִ הִוּא וּשְׂיִכִינְּהִי, וּבְּכָל בִּוֹלְאָכִין, וְעָנִי בְּוֹרִי הִוּא וּשְׂיִכִינְּהִי, וּבְּכָל בִּוֹלְאָכִין, וְעָנִי בְּוֹרִי הִוֹי בְּיִבְיִי הְוֹּי בְּנִייְהָא, וּבְּכָל בִּוֹלְאָכִין, וְעָנִי הִוֹּי בְּנִייְהָא, וּבְּכָל בִוֹלְאָכִין, וְעָנִי הִוֹי הְוֹיִי עִיא) סִטְּיָרָא בְּוִרִיךְ הִוּלִי, בִּוֹכְל (דף רע"ז ע"א) סִטְּיָרָא, בְּבְּלְּהִיי בְּבְּלְיִיה, בִּבְּל בְּוֹבְירִ בְּנִילִי, בִּוֹכְל (דף רע"ז ע"א) סִטְּיָרָא, בְּוֹבְירִי הְנִילִי, בִּוֹבְיר בְּלְּבְּיוֹי, וְעַלְּלְיִי, בִּוֹכְיל בִּוֹלְי, בְּלְּבְּיוֹי, וְעַלְּל עִּנִילִי, בִּוֹכְיל (דף רע"ז ע"א) סִטְּיָרָא, בְּוֹבְירִי הִינִי הִי עְּיִּהְ הִוֹּי בְּבְּלְיִים בְּיוֹי בְּלְּבְייִי בְּנִילְי, בִּוֹלְי הְנִילִי, בִּוֹבְיר בְּוֹ אָהָרוֹ נְבְּלְיתִי בְּוֹ אֲמָוֹי בְּוֹ בְּעִייִּי בְּיוֹ בְּעִייִים בְּיוֹי בְּבְּיוֹי בְּוֹי בְּבְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיִי בְּבְּיוֹי בְּבְּיוֹי בְּוֹי בְּבְּיוֹים בְּוֹבְיוֹם בְּוֹבְיוֹי הְנִילְיי, בִּוֹבְיוֹ הְבְּעְיִים בְּוֹבְיוֹי בְּבְּיוֹי, וְעַלְּל עִּיִּים בְּוֹבְיוֹי בְּבְּיוֹי, בְּבְּיוֹי, בְּבְיוֹיי, בְּבְּיוֹי, בְּבְּילִיי, בְּבְּבְּיוֹי, בְּבְּילְיוֹי, בְּבְּילְיי, בְּיבְּייִים בְּיוֹי, בְּבְילְיוֹי, בְּבְּילִיי, בְּיבְּילִיי, בְּבְּבְיוֹי, בְּבְּילִיי, בְּיבְּילִיי, בְּבְּבְּבְיוֹיי, וְעַלְילְייִים בְּיוֹים בְּבְילְיוֹיים בְּיבְיים בְּבְילְיבְייִים בְּבְיוֹבְייִים בְּיוֹים בְּבְּבְּיוֹים בְּבְּילִיים בְּבְּילִיים בְּבְּבְיוֹים בְּבְּיבְּיוֹים בְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְּיוֹים בְּבִילְיים בְּבְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְּבְּיוֹים בְּבְילְיוֹים בְּיוֹבְייִים בְּבְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְּבְּבְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְיוֹבְיים בְּבּבְּבְּבְּיוֹבְיוּבְיוֹים בְּבְּבְּבְּבְּיוֹבְיוֹים בְּבְּבְּבְי

הוא, (משלי יז) וְאָזוֹ כְּצָּרָה ֹיָנְכֵּה (נשא קכ״ד ע״א פקודא לדון בדיני סוטה)

25. פִּי יִמְצָא אִישׁ נַעֲרָה בְּתוּלָה אֲשֶׁר לֹא אֹרְשָׂה וְגוֹי. מִצְוָה זוֹ לְדוּן בַּמְפַתָּה חֲמִשִׁים בְּסֵף, זֶהוּ שֶׁבְּתוּב כִּי יִמְצָא אִישׁ נַעֲרָה בְּתוּלָה אֲשֶׁר לֹא אֹרְשָׁה. אֵלּוּ יִשְׂרָאֵל, מְצֵּד הַשְּׁכִינָה נִקְרָאוּ בַת. וּתְפְּשָׁה וְשְׁרָאֵל, מִצֵּד הַשְּׁכִינָה נִקְרָאוּ בַת. וּתְפְּשָׁה וְשְׁרָאֵל חָמָשִׁים בְּסֶף וְלוֹ תִהְיֶה לְאִשָּׁה וֹוְגוֹי) לֹא חַמִשִׁים בְּסֶף וְלוֹ תִהְיֶה לְאִשָּׁה וֹוְגוֹי) לֹא יוֹכַל וֹלְוֹשִׁלְחָה בָּל יִמְיו. רַבּוֹתִינוּ וְכָל הַּקְרוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא. וּתְפְשָׁה, בְּקָשֶׁר שֶׁל הַצְּד הִּוּא. וּתְפִשְׁה בְּכַנְפִי מִצְוָה. אֲשֶׁר לֹא הִיְשְׂרָא מִצְּד הְיּא. וֹתְפְשָׁה, בְּתִּשְׁה לִא מְצִר הְאַרְשְׂה, בַּת יְחִיִּדְה, זוֹ הַנְּשְׁמָה. וְשָׁכַב עִבְּרִוֹ עִבְּלְת שְׁכִבְּר שְׁכִבְּר שְׁכִבְּר חְמִשְׁה בְּכַנְפִי מִצְוָה. אֲשֶׁר לֹא אִרְשָׂה, בְּת יְחִיִּדְה, זוֹ הַנְּשְׁמָה. וְשָׁכַב עִבְּת יְחִיִּדְה, הְבְּלְת שְׁכִבְּר חְמִשִּׁים בְּסֶף, כ״ה כ״ה כִיה לִאִבי הַנַּעֲרָה חְמִשִּׁים בְּסֶף, כ״ה כִיה בִיה אוֹת הִיחוּד.

25. כּי יִבְיצָּׁא אִישׁ זַּעַּׂרָה בְּתוּלָה אֲשֶׂר כֹּא אוֹרָשָׂה וֹגוֹי. פָּקּוּדָא דָא, כְּדוֹן בִּבְּוּפַּתָה וֹזִבִּוּשִׂים כָּסֶף. הַּדָּא הוֹא דְכְתִיב, כִּי יִבְּיצָּׁא אִישׁ זַּעַּׂרָה בְּתוּלָה אֲשֶׂר כֹּא אוֹרָשָׂה. אַכֵּיוֹ יִשְּׂרָאֵל, בִּוּסְיָּרָא דְּלְּיִהְ בְּתוּלָה אֲשֶׂר כֹא אוֹרָשָׂה. אַכֵּיוֹ יִשְּׂרָאֵל, בִּוּסְיַּרָא דְּלְּוּדְּעָּׁא וְזָבִּוּשָׁה וְשָׂכַב עָבְּוֹה וְזִּבְּוֹלָה וְעָּבְּלֹיה וְנִבְּלְּאוֹ וְנָבְּלֹי וִשְּׂרָב עָבְּיוֹה וְנִבְּלְּאוֹ וְנָבְּלְ וְכָל בְּוֹאַרִי בְּתִּלְּיוֹה כָּל יִבְּיוֹוּ. רַבְּבָּנְן וְכָל בְּוֹאֵרִי בְּתִּלְּיוֹה כָּל יִבְּיוֹוּ. רַבְּבָּנְן וְכָל בְּוֹאֵרִי בְּתִּלְּיוֹה כָּל יִבְּיוֹוּ. רַבְּבָּנְן וְכָל בְּוֹאַרִי בְּתִּבְּיִבְּלוֹן יִשְּׂרָב בְּתְּעִּיה, בְּקִּשְּׂוֹר, וְעִּבְּלְּה וְעִּיְב בְּתְּלִיןְה בְּתִיּנְא דְּעְּכִיכְּא, בְּתַשְׁהְרֹא דְּלְּוִדְּה וְאָב בְּתְּעִּיִה, בְּלְּיוֹרָא דִּעְּכִיכְּא, בְּתִּשְׁבְּיה וְנִבְּלְּבְיּתְ הִוּא. אִינִייִם בְּסְף, כ״ה כ״ה אַהְווֹן דְיִיוֹוּדְא. וְשִׂבִּי בִּנְּוֹי וְשִּבְּים בְּעִּבְיוֹ בְּעִּיְת וְנִבְּיִים בְּסְף, כ״ה כִּיה אַהְנִוֹן דְּיִוֹוּהְרָא. בְּבְּלּוֹתְא דִשְׁבִּיוֹת בְּסֶף, כ״ה כִּיה אַבְּוֹוֹן דְּיִוֹוּהְרָא. בְּבְּלוֹתְא דִּשְׂיִּכִיבְא, בְּבְּשְׁבְּיבְנֹוֹן דְּיִוֹוּה בְּעִים בְּסף, כ״ה בִּיבְּנִית וְוֹבְיִילִים בְּסֶף, כ״ה כִּיה בְּנִילְים בְּבִילוֹם בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְיּיִב בְּיִבְיוֹן בְּיִבְּיִב בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְּיוֹם בְּיִבְיוֹם בְּיִבְּיִבְיוֹם בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיוֹם בְּיִבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְיוֹים בְּיִבְּיִבְּיִים בְּבְּים בְּיִבְּיוֹים בְּיִבְילוֹים בְּיִבְייִבְּיוֹ בְּיִבְּיִים בְּיִבְיּים בְּבְּיוֹבְייִים בְּבְּילוּיוִים בְּבְיּים בְּבְּבְילוֹים בְּיִבְייִבְייִב בְּיִבְּיִים בְּיִבְיוֹים בְּיִבְיּים בְּבְּיבְייִבְיים בְּיִבּיים בְּיבְּיוֹים בְּיבְיים בְּיוֹים בְּיִבּיים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹב בְּיִבְיוֹים בְּיבְיוֹים בְּיבְיים בְּיבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְּיוֹבְייִים בְּיִים בְּיבְיים בְּיוֹים בְּיבְיוֹים בְּיִבְיים בְיוֹבְיוּבְיבְיוֹים בְּיוֹי

Moses, the 'Faithful Shepherd', rose, kissed Elijah on his face and eyes, and blessed him, saying "may you be blessed from the mouth of the Holy One Blessed be He and the Shechinah, in every measure and level, with the ten Sefirot, all of the holy names and with the names of all the heads of the study halls above, and all the angels. Everyone answered, saying Amen. The Holy One Blessed be He and the Shechinah also supported the blessings Moses gave Elijah.

Moses asked Elijah to rise and open his mouth with more revelations of Light. He told Elijah that he is his helper from all directions. It said (Numbers 25:11) " פֶּינְחָס בֶּן-אֶלְעוָזר "Pinchas the son of Eleazar, the son of Aaron the priest".

Elijah is Pinchas, the son of Aaron, who was Moses's brother and it also says in Proverbs 17:17 "אָמ לְצָרָה, יְוָּלִד" "and a brother is born to help in time of need".

Moses connected Elijah to his roots for a stronger connection and to reveal greater Light through Rabbi Shimon and the Zohar.

Moses opened the study of the portion of Ki Tetze and in fact, he and Elijah and Rabbi Shimon that was named through the entire portion as the 'בוּצִינָא קְדִישָׁא' 'Holy Candle', were revealing Torah secrets. This is an indication of the high level of Ki Tetze.

Revealing the secrets of the Torah is like opening channels of Light to the world. When Moses kissed and blessed Elijah he created a wider channel by including and inviting all of those who supported the study. When all answered Amen they formed the channel that is available to us today and when we study the Zohar.

Kabbalah's study is not just about becoming a good selfless sharing person, it's about creating new channels of Light for the entire world. Helping and sharing with a friend benefit two and maybe few more people but revealing Torah Light through the study of Zohar is on a higher sharing level. It's anonymous and benefits the entire world. Our vessel becomes connected to the world vessel and supports it.

26. קום רוֹעָה נָאֱמֶן, שֶׁוּדָּאי מִי שֶׁמִּשְׁתַּדֵּל בַּהְלָכָה שֶׁלֹא לִשְׁמָה וְהִרְוִיחַ שֻׁמִּשְׁתַּדֵל בַּהְלָכָה שֶׁלֹא לִשְׁמָה וְהִרְוִיחַ הַלָּכָה, וַדַּאי הִיא בִּתְפִיסָה אֵלְיוֹ. וְעָם כָּל זֶה פֵּרְשׁוֹהָ, לְעוֹלָם יַעֲסֹק אָדָם בַּתּוֹרָה אֲפִלּוּ שֶׁלֹא לִשְׁמָה, שֻׁמְתּוֹךְ שֶׁלֹא לִשְׁמָה בָּא לִשְׁמָה וְהַלָּכָה זוֹ מִצֵּד שֶׁל נַעַר טוֹב, שֶׁנִּפְרָד מֵעֵץ שֶׁל טוֹב וְרָע, שֶׁהוּא אִפּוּר שָׁנִפְרָד מֵעץ שֶׁל טוֹב וְרָע, שֶׁהוּא אִפּוּר וְהָתָר, בָּשֵׁר וּפְסוּל, וְעַל שֵׁם נַעַר נִקְרָאת הִיא נַעֲרָה, בָּשֵׁר וּפְסוּל, וְעַל בָּה, (אִיוב לח) וְיִנְּעֲרוּ רְשָׁעִים מִמֶּנְה, שֶׁהַם בְּמֵּנְה, שֶׁהַם אִפְּסוּל, סֵמֵאֵל וּמַרְכָּבוֹתִיו.

26. קום רַעָּיָא בְּוֹהֵיבְוּנָּא, דְּוַדָּאִי בַּוֹאן דְּאִשְּׂהְדֵּל בַּהָּלְּכָה שָׂפּא בְּשְּׂבְּוּה, וְרָווּזוֹ הַכְּכָה, וַדַּאִי בֹּתְפִישָּׂה בַּהְּלְכָה שָׂפּא בִּשְּׂבְּוּה, וְרָווּזוֹ הַכְּכָה, וַדַּאִי בֹּתְפִישָּׂה אִיהִי לְנַּבִּיה. וְעָם כָּל דְּא אוֹקְבּוּה, שְׂבְּוּהוֹך שֻׂכֹּא אִיהִי לְנַבְּיה בִּשְּׁבְּוֹה שָׁכֹּא כִשְּׁבְּוֹה, שְׂבִּוּחוֹך שֻׁכֹּא כִשְׁבְּוֹה בָּא כִשְׁבְּוֹה. וְהַאִי הְלָכָה בִּוּסְטְּרָא דְּנַעַר לְשְׁבִּוֹה בָּא כִשְׁבְּוֹה. וְהַאִי הְלָכָה בִּוּסְטְּרָא דְּנַעַר מִוֹב, דְאִתְפְּרֵשׁ בֵּוּאִילְנָא דְטוֹב וְרָע, דְאִיהוּ אִיסוּר וְהָיִתְּרִיא, בְּשֵּׂר וּפְסוּל, וְעַל שֵּׁם נַּעַר, אִיְהִי בְּבָּה, וְיִבְּאָר וְלְּהָיִרְיִתִיה בְּבָּה, וְיִבְּאָר וְבָּאָר וְלְנִיתְ בִּבְּה, דְּאָנִהוֹן אִיסוּר טָבוּא וְפַסוּל, סְבָּוּאֵל וּבִוּשִּׁרְיִיתִיה בִּבְּנְה, דְאִינֹוֹן אִיסוּר טָבוּא וּפְסוּל, סְבָּוּאֵל וּבִוּשִּׂרְיִיתִיה.

27. דָבָר אַחֵר כִּי יִמְצָא אִישׁ נְעֲרָה בְּתוּלָה – אֵלּוּ יִשְׂרָאֵל, שֶׁכָּתוּב (הושע יִא) כִּי נַעַר יִשְׂרָאֵל וְאֹהֲבֵהוּ. נַעַר מִצַּר מְטַטְרוֹ״ן, וְאֵין אִישׁ אֶלָא הַקְּרוֹשׁ בְּרוּף מְטַטְרוֹ״ן, וְאֵין אִישׁ אֶלָא הַקְּרוֹשׁ בְּרוּף הוּא, שֻׁנָּאֱמַר (שמות טו) ה׳ אִישׁ מִלְחָמָה. כִּי יִמְצָא אִישׁ נַעֲרָה בְתוּלָה, בְּתוּלַת יִשְׂרָאֵל, שֶׁנָּאֱמַר בָּה (עמוס ה) נְפְלָה לֹא יִשְׂרָאֵל, שֶׁנָּאֱמַר בָּה (עמוס ה) נְפְלָה לֹא תוֹסִיף קוּם בְּתוּלַת יִשְׂרָאֵל. (הושע בְּתוֹלַת יִשְׂרָאֵל. (הושע בְּתוֹלְכִתִיהָ הַמְּדְבָּר. בְּתַחֹלְכְתִּיהָ הַמְּדְבָּר. שְׁבַתוּ בְּבָּה חֲמִשִּׁים שִׁעֲרִי חֲרוּת, שְׁבָרִי חַבְּוֹת, אַבְּרָהם אֲבִרִיהם מְצֵּד שֶׁל אַבְרָהם אֲבִרִהם נְּסֵרְ, וְכָסֶף מִבְּרְגַת הַחֶסֶד, דַּרְגַת אַבְרָהם. חֲמִשִּׁים כְּסֶף, וְכֶסֶף מִדְּרְגַת הַחֶסֶד, דַּרְגַת. אַבְרָהם.

27. דָבֶר אֲזֵוֹר כִּי יִבְּיצָּא אִישׁ נַּעֲׂרָה בְּתוּכָה, אַכֵּייֹ יִשְׂרָאֵל, דְּכְתִּיבׁ, (הושע א) כִּי נַּעַר יִשְּׂרָאֵל וְאוֹהָבֵהוּ, יִשְּׂרָאֵל, דְּכְתִּיבׁ, (הושע א) כִּי נַּעַר יִשְּׂרָאֵל וְאוֹהָבֵהוּ, נַּעַר בִּוֹסְטָּרְר דִּבְּיִטַיְּטְרוֹ"ן. וְאֵין אִישׁ אֶכָּא קּוּדְשָׂא בְּיִרְר הוּא, שֶׁנָּנְאָבוֹר (שמות טו) יִי, אִישׁ בִּוֹלְוֹזְבְּוֹה. כִּי יִבְּיצָּא אִישׁ נַּעָרָה בְּתוּכְּה, בְּתוּכַת יִשְּׂרָאֵל, דְאִתְּבֵּוֹר יִמִוֹם ח) נָּפְּכָּה כֹּא תוֹסִיף קּוּם בְּתוּכַת יִשְׂרָאֵל (הושע ב) הַנֵּה עֹא תוֹסִיף קּוּם בְּתוּכַר יִשְּׂרָאֵל (הושע ב) הַנָּה אָנָכִי בְּיְּפָּתִיֹּה וְהוֹכַרְתִּייִ בְּיִבְּיִיּה וְהוֹכֹּרְתִּייִ בְּיִבְּיִיִּיְ הְוֹזִבִּיי, בִּיּסְטִיְרָא דְּאַבְּרָהִם בְּתוּלוֹ הַנְיִנְיִן וְיִבְּיִיּיִן בְּיִרְי, וְלְבְּבִּר אַפְּתַוֹז כוֹוֹ זִוֹבְוֹשִׁין תַּרְעִין דְּתִּרְנִין בְּיִרְהִם בְּתוּכִר, וּלְבְּתָר אַפְּתֵוֹז כוֹוֹ זִבְיִיי, בִּיִּסְיִרְא דְאַבְּרָהִם בְּתוֹירוּ, בְּמִילוֹ תַּוְעִין בְּיִבְיִין בַּוֹיִבִיי, בִּיִּסְיִרָא דְאַבְּרָהִם בְּתִּוֹל בִּיִין וְבִּיִיל בַּנְבְּיִר הַנַּבְּיִרְה וְנִבְּיִים בְּבִּיִר הַנִּיְלִין וְבִּאִייִן בִּיִרְנִין בְּנִילְ בַּבְּבְרִהְם וְבִּיִיר הָבָּנְיִייִן בְּיִיין בְּיִבְּנִין בְּנִבְּייִ בְּבְּבְּרָהם וְנִבְּייִים בְּעִייִין בְּיִבְיּיִים בְּבְּבְּרְהִם בְּבְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִם בְּנִבְּיִים בְּבָּבְיִים בְּבָּבְייִים בְּבְּבְירִהם. בְּבְּיִייִים בְּיִישְׁיִּים בְּבְּבְיּיִים בְּבְּבְּרְהִם בְּבְּרְהָבְּיִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְיּיִם בְּבְּיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּיִיים בְּיִבְּיִים בְּבְּבְיּיִים בְּיִבּים בְּיִבְּיִים בְּבְּבְיר בִּיִּבְּייִיבְּיִים בְּבְּיִיים בְּיִבְיּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיוֹבְיּיים בְּבְּבְייִים בְּבְּיִים בְּבְּבְירְהִים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְיּיים בְּיוֹבְיוֹים בְיוּבְייִבְיים בְּיוּבְייִים בְּיִבּיים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְייוּיוּייוּי בְּבְּיבְיים בְּיוּייִים בְּיוּבְּיוֹי בְּיוֹבְיוֹים בְּיִים בְּיִיים בְּיִבְּיוּייוּיוּ בְּיִבְּיים בְּיוּיִיים בְּיִבְּיוֹם בְּבְּבְיים בְּיִבְּיים בְּבְּבְירְיבְּיים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיוּים בְּיבְּיוּבְיוּבְייוּים בְּיוּבְּיוּיוּבְּיים בְ

Deuteronomy 22:28

The Zohar reveals a special explanation to the above verses.

The אָישׁ, 'man' that finds a girl is the aspect of the Israelites from the side of the Holy One Blessed be He. The 'virgin' is also the Israelites from the aspect of the Shechinah that is called 'daughter'.

<sup>&</sup>quot;.כִּי-יִמְצָא אִישׁ, נַעֲרֶ בָתוּלָה אֲשֵׁר לֹא-אֹרָשָׂה, וּתְפָשָׂהּ, וְשָׁכַב עִמָּהּ; וְנִמְצָאוּ."

<sup>&</sup>quot;If a man finds a girl who is a virgin, who is not engaged, and seizes her and lies with her and they are discovered,"

<sup>&</sup>quot;וְנָתַן הָאִישׁ הַשֹּׁכֵב עִמָּה, לַאֲבִי הַנַּעֲךְ--חֲמִשִּׁים כָּסֶף; וְלוֹ-תִהְיֶה לְאִשָּׁה, תַּחַת אֲשֶׁר עָנָּהּ--לֹא-יוּכַל שַׁלְּחָהּ, כָּל-יָמִיוּ "then the man who lay with her shall give to the girl's father fifty shekels of silver, and she shall become his wife because he has violated her; he cannot divorce her all his days."

The Israelite 'seize' the Shechinah with the Tefillin and with following the precepts. He 'lies with her' is the aspect of unifying the central column and Malchut. 'Give to the girl's father fifty shekels of silver' is the aspect of the 25 letters of the Shema Israel verse and 25 letters of the "Baruch shem..." line that follows and manifests the unification of upper and lower.

The word for 'girl' in Hebrew is נערה but in this portion of the Torah, the word appears as נער as you would write the word for 'boy'. The 'girl' here is without the letter H ה that represents Malchut and it means the state of virginity when the girl never unified with a man.

When we do spiritual connection to unify above and below, male and female, we draw the life force, which is represented by the letter H ה of Binah, to the Shechina in Malchut. The girl that was נערה, now has the additional ה and becomes and becomes is 'seized' (unified) by a man she becomes his wife אשה all his days.

+=+=+=+=+=

A husband is called בעלה', which means 'owner of'. 'her husband' is 'בעלה' that means 'owner of ה'. The 'owner' part is to describe that a man has to earn and own the Light that he draws to the vessel, which is his wife and Malchut. It is definitely not in the aspect of material/object ownership.

With this study, we can understand the Torah laws related to a husband and wife in Deuteronomy 24.

Proverbs 12:4

"אֶשֶׁת-חַיִּל, עֲטֶרֶת בַּעְלָהּ"

"A woman of valor is the crown of her husband (בעלה)"

When the wife manifests the Light her husband draws spiritually into her vessel, she becomes as a crown that decorates him.

Unmarried women (never been married, divorced or widowed) have great abilities to draw Light on Shabbat. On that day Malchut a is elevated to Binah a and the Light flows automatically. Candle lighting, three meals with Kiddush (when no men around, women can and should do Kiddush by herself), listening to the Torah and studying Zohar are the best ways for a woman to draw great Light into her life.

The spiritual work during the week prepares and expands the vessel to receive more Light on Shabbat.

28. שֶׁבִּיצִיאַת מִצְרִים פֶּתַח לְהֶם חֲמִשִׁים שַׁעֲרֵי חֵרוּת מִצַּר דִּין הַשְּׁמֹאל, שֶׁהוּא שֻׁעֲרִי חֵרוּת מִצַּר דִּין הַשְּׁמֹאל, שֶׁהוּא אֲבְלֹי, שֶׁשֶׁם דְּן אָנֹכִי, קֶדֶם דִּין – (בראשית טו) דְּן אָנֹכִי, וְאַחַר כָּדְּ יִצְאוּ. אֲבָל בַּגְּאֻלְּה הָאַחְרוֹנָה, (ישעיה נד) וּבְרַחֲמִים גְּדוֹלִים, מִצַר אַבְרְהָם, וּגְאֻלְּה דַּרְגָּה שֶׁל אַבְרָהָם. שֶׁבִּינָה, שָׁם הִיא הַיִּד הַגְּדוֹלְה, שָׁם הִיא שֻׁבִּירְהָם, חֲמִשִּׁים בָּסֶף. וְאַחַר כָּדְ לֹא יוּכַל שֵׁלְחָה חֲמִשִּׁים בָּסֶף. וְאַחַר כָּדְ לֹא יוּכַל שֵׁלְחָה בַּגְּלוּת כָּל יָמִיו, מִשׁוּם שֶׁלוֹ תִהְיֶה לְאִשְּׁה, בְּגְּלוֹת בָּל יָמְיו, מִשׁוּם שֶׁלוֹ תִהְיֶה לִי אְשִׁה, לְי שְׁנִילִם. וְכָתוּב אַחַר, (ישעיה נד) כִּי לְעוֹלְם. וְכָתוּב אַחַר, (ישעיה נד) כִּי בַּעֹלידְ עִשִּׁיִּדְ הֹ׳ צבאוֹת שׁמוֹ. (שם בֹעלידְ עִשִּׁיִדְ הֹ׳ צבאוֹת שׁמוֹ. (שם

28. דְּבְּנִיףְרָא דְּדִינָּא דְּשִׂנְירִ לְּאָ דְּבִייְרָא, דְּאִיהוּ אֲדְנָי, כּוֹף, בִּוֹפְיָרָא דְּדִינָּא דְשְׁבָּוֹא לְאָ דְּאִיהוּ אֲדְנָי, כּוֹף, בִוֹפִיְּרָא דְּדִינָּא דְשְׁבָּוֹאלְא, דְאִיהוּ אֲדְנָי, וּלְבְּתַר נַּפְּפְיִרְיִנְּאָ דְשְׁבְּוֹאלְא, דְאִיהוּ אֲדְנָי, וּלְבְתַר נַּפְּפְיִרְיִנְנָּא דְּאַבְּרְרָם, וְּלְבְתַר לֹא יוּכַל שַׁלְּוֹזְה בְּנָּרוֹיְתָא, (ישעיה נד) וּבְּרָיִם, בְּנִילְי, תַּבְּיוֹ אִיהִי יֵדְ בַּנְּרְיִנְאָ דְּאַבְּרְרָם, וְבְּיִנְים, בִּוֹפְיִרְלָנָּא בְּתְרַיְיִתָּא, (ישעיה נד) וּבְּנִים, בִּוֹפְיְרָהְנָּא דְּאַבְּרְרָם, וְבְּנִילְה לְּבִּיִּרְ לֹא יוּכַל שַּׂלְוֹזְה בְּנָּלוּתָא בְּנִיוֹר לֹא יוּכַל שַּׂלְוֹזְה בְּנָּרוֹנְה, כְּבְּוֹה בְּנִילְוֹה בְּנִילְוֹה בְּנָּיְרְהָם, וְבְּבִייִם, וְאַרְשְׁהִיךְ כִּיְ לְעוֹכְם. וּלְּבְּתְר בּוֹשְׁר בִּיִין דְּלֹה תְּבְיִרְ בְּבִירְרָבְּיִם. וְיִבְּיִבְּיִים, וְבִּנְיִים, וְבִּבְיִים, וְבִּבְיִבְּיִם בְּבִּבְּיִבְיִם בְּבִּיִּים בְּנִיוֹים בְּבִּיוֹיְ בְּבִייִּבְיְבְּבְיִים, וְבִּיִּיִבְּיִם בְּבִּיִים, וְבִּבְיִבְּיִם בְּבִּיִּיְבְיִים, וְבִּיִּבְיִים, וְבִּבְיִבְּיִבְיִים, וְבִּבְיִים, בְּבִּיוֹים בְּבִּיוֹים בְּנִייִם, וְבִּיִים בְּבְּיִבְיְיִבְּים בְּבְּיִבְיִבְּיִים בְּבִּיוֹים בְּנִייִם בְּנִייִם בְּבִּיִבְייִם בְּבְּבְיִּבְיִים בְּבִייִם בְּבִּיוֹים בְּנִייִם בְּיוֹבְייִבְייִּבְּיִים בְּבְּבִייִבְיִבְּיִבְּיִים וְּבִּיבְיִבְּיִים וְּבִּבְּיִים בְּבִּישְׁיִם בְּבִּיוֹים בְּבִּיוֹים בְּבִּיוֹים בְּבִּיוֹים בְּבִּיוֹים בְּבִּיוֹים בְּבִייִבְיִבְּיִים בְּיִבְיִבְּיִים בְּבִּיוֹים בְּבִייִבְיוֹים בְּבִּיוֹים בְּבִּיוֹים בְּבִּיוֹים בְּבִּיוֹים בְּיִיוֹים בְּיִיוֹים בְּיִבְּיִבְּיִים בְּבְּבְּבְּיִבְיוֹים בְּיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבִּיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְייוֹים בְּבִייוֹים בְּבִיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבִּיְים בְּיִבְיוֹים בְּיוֹיִבְייִים בְּבְּבְּבְּיוֹים בְּיוֹבְיים בְּיוֹבְייִים בְּבִּבְיוֹים בְּבְּבְּבְיוֹבְיּבְיוֹים בְּיוֹבְיבְיוֹבְיוֹבְים בְּבִּיבְּבְיבְּבְּבְיוֹים בְּבִּבְּבְּבְּבְיוֹים בְּיבִּים בְּבִּבְּבְיוֹבְיבְיוֹם בְּיוֹים בְּיִיבְּיבְיוֹם בְּבְּבִּיוֹם בְּבְיוֹם בְּבְיבְּבְיוֹבְיבְיוּבְיוֹים בְּיוֹבְייוֹבְים בְּיבְיבְ

סב) לא יָאָמֶר לַךּ עוֹד עַזוּבָה. שֵׁאַף עַל גַּב שָׁשְּׁכִינָה בַּגָּלוּת, הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לֹא זַז

שָּׁבוּוֹ. (ישעיה סב) כֹּא זֵאָבֵור כָּךְ עוֹדֹ עַוֹוֹבְה. דְאַף עַכֹּל נַּב דִישָּׂבינָהָא אִיהִי בְּנָּלוּהָא, קוּדִישָּׂא בִּרִיךְ הוּא לָא

29. מְצְוָה אָחַר זוֹ, לְשֵׁא אַנוּסְתוֹ. שֵׁוְדִי אַנוּסָה יֵשׁ מִשְּׁנֵי צְדַדִים: אַנוּסָה בִּאַהַבַתוֹ אַלֵיהַ, וְהִיא לֹא אוֹהֶבֶת אוֹתוֹ. וְיֵשׁ אֵנוּסָה שהיא אוהבת אותו, ופוחדת להזדוג עמו בָּלִי קְדוּשִׁין וּבָרַכַה, וְהִיא לֹא רוֹצֵה אם

29. פּקורָא בָּתַר רָא, לִישָּׂא אָנוֹסְתוֹ. דְוַרַאי אַנוֹסָה אָית בִוּהְרֵין סִטְּרִיןֹ, אֲנוֹסָה בְּרְוֹזִיבוּוּ דִּיכֵיה כְּנַבְּהֹ, ואיהי לא רוזיבות ביה. ואית אַנוֹּסָה דְרוֹזִיבות אִיהִי כַיה, וּדִוֹזִיכַת לַאַוָּדִוּונָא עָבּויה בַּלַא קבוּשִׁיוֹ וּבַרַכָּה, וִאִיהִי כָּא בָּעָאת אָם הִיא הָדְיוֹטָּא לְנַבִּיה, הִיא פְּשׁוּטַה אֵלֵיו, וְלוֹ תִהְיֵה לְאִשָּׁה. ולו תהנה לאשה.

When God took us out of Egypt, he opened for us 50 gates of freedom using the left column and judgment, which is Malchut. God revealed this future to Abraham when he made the covenant with him. He told Abraham that his descendants will be slaves in a foreign land and he will take them out with judgment and with great substance. Genesis 15:14

In the Final Redemption, it will be with great mercy as it says Isaiah 54:7

"For a small moment have I forsaken you; but with great compassion will I gather you" The first redemption was forced on us because YHVH wanted the Israelites to be his people and receive the Torah. Everyone who wanted to join, including the Erev Rav, could join the Israelites. That freedom was to connect to the Torah and be part of the process of work to earn the Final Redemption and Immortality. The time that we were in exile would seem as a small moment.

Hosea 2:21

Isaiah 51:4

<sup>&</sup>quot;וגָם אֶת-הַגּוּי אָשֶׁר יַעֲבֹדוּ, דָּן אַנֹכִי; וַאַחֲרִי-כֵן יַצָאוּ, בַּרְכִשׁ גַּדוֹל"

<sup>&</sup>quot;and also that nation, whom they shall serve, will I judge; and afterward shall they come out with great substance."

<sup>&</sup>quot;בְּרֵגַע קָטֹן, עַזַבְתִּיך; וּבְרַחֲמִים גִּדֹלִים, אֱקַבְּצֵךְ"

<sup>&</sup>quot;וָאַרַשִּׁתִּיךְ לִי, לְעוֹלָם; וָאָרַשִּׁתִּיךְ לִי בִּצֶדֵק וּבְמִשְׁפָּט, וּבְחֶסֵד וּבְרַחַמִים"

<sup>&</sup>quot;וְאַרַשִּׂתִּיךְ לִי, בֶּאֱמוּנָה; וְיָדַעַתִּ, אֵת-יִהוָה"

<sup>&</sup>quot;I will betroth you to Me forever; Yes, I will betroth you to Me in righteousness and in justice, In loving kindness and in compassion,"

<sup>&</sup>quot;And I will betroth you to Me in faithfulness. Then you will know YHVH"

The Shechinah and the Israelites will no longer be in exile because a new Torah from Binah will be revealed and bring immortal state with it.

<sup>&</sup>quot;הַקְשִׁיבוּ אֶלַי עַמִּי, וּלָאוּמִי אֶלַי הַאֶזִינוּ: כִּי תוֹרָה, מֶאָתִּי תֶצֶא, וּמִשְׁפָּטִי, לָאוֹר עַמִּים אַרְגִּיעַ"

<sup>&</sup>quot;Pay attention to Me, O My people, And give ear to Me, O My nation; For a law (Torah) will go forth from Me, And I will set My justice for a light of the people." Isaiah 62:4

<sup>ַ</sup>לא-יַאָמֶר לָךְ עוֹד עַזוּבָה, וּלָאַרְצֶךְ לֹא-יַאָמֶר עוֹד שְׁמָמָה--כִּי לָךְ יִקְרֵא חֻפְצִי-בָהּ, וּלָאַרְצֶךְ בְּעוּלָה: כִּי-חָפֶץ יִהוָה בָּךְ, " וארצר תּבּעל."

"It will no longer be said to you, "Forsaken," Nor to your land will it any longer be said, "Desolate"; But you will be called, "My delight is in her," And your land, "Married"; For YHVH delights in you, And to Him your land will be married."

The Torah mentions "יציאת מצרים" "Going out of Egypt" 50 times. The first commandment states "I am your God that took you out of Egypt".

The aspect of 50 that the Zohar discusses in this paragraph is very important. We were taken out of Egypt because we were almost lost into the 50th gate of negativity. We were freed by breaking the hold of the negative side with 10 plagues. In the Haggadah of Passover, we read that there were 50 additional strikes to kill all forces of the Egyptians.

Our mission is to climb to the 50th gate of Binah through a process of purification and connection to the Torah through the Zohar. Only then we can earn the 'ticket' to the Final Redemption and Immortality.

יַשׁ נָשַׁמַה שַׁהָיא מַלְכַּה, וַיֵשׁ נָשַׁמַה שֵׁהָיא אָמה, כָּמוֹ (שמות כא) וָכִי יִמְבּר אִישׁ אָת בתוֹ לַאַמָה. וַיֵשׁ נִשַּׁמַה שֵׁהִיא שִׁפְּחַה פָשׁוּטָה שֵׁל הַאָּדָם. גַּם כַּדְּ, יֵשׁ שֵׁהוּא עָבֵּד שפחה אל הנשמה, ולפעמים הנשמה הגלגול, זהו בסוד שַׁכַּתוֹב (בראשית ח) וְלֹא מַצְאַה הַיּוֹנָה מַנוֹחַ לְכַף רַגְלַהּ. וַיַּצֵר הַרַע רוֹדֵף אַחַרִיהַ לְהַכָּנֵס בַּגּוּף, שֶׁהִיא שִׁפְּחָה לַיֵּצֵר הָרָע. הוא שֶׁד יְהוּדִי. וּנְשַׁמָה י׳, אַמַה הַעָּבְרַיַה. וּבָה אותוֹ הַשָּׁד וְחוֹוֶר לְשַׁדֵּי, שַׁשּוֹמֵר אֵת אותה הַנְשַׁמַה, וַשַּׁב בַּה בִּתְשׁוּבַה, וּמְבַרְךְ בָּה אֵת הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא בְּכַל יוֹם בַּבַרוּדָ, וּמְקַדֵּשׁ בַּה אָת הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא בקדוש קדוש קדוש, ומיחד עמה את הקדוש ברוך הוא בקריאת שמע.

30. בַּסְתָרִי תּוֹרָהֹ, אֵית כֵּן לְהַבִּוֹשִּׂיל בַוֹשֵּׁל, נְּשִׂבותַא 30. בִּסְתָרִי תוֹרָה יֵשׁ לְנוּ לְהַמְשִׁיל מַשֵּׁל. אית דאיהי מטרוניתא. ונשמתא אית, דאיהי אמה. כגוון (שמות כא) וכי ימכור איש את בתו לאמה. וְגַּשָּׂבותא אַית, דָאַיהִי שַּׁפוּווֹה הַדִיוֹטַא דְבַר נַשׁ. אוף הַכִי, אַית דַאִיהוּ עַבר שַּׁפוּוה כְגַבי נִשַּׂבְתא. וכוֹבְנִיוֹ אוכא ברוא דכתיב, (בראשית ח) ולא בוצאה היונה בונווו לכף רגלה, ויצר הרע רדיף אבתרהא, לאעלא בגופא, ראיתו שוחות כגבי יצר תרע. איתו שד יתורי. ונשבתא יי, אמה העבריה. ובה ההוא שד, אתהדר שדי, דנטיר כה כההיא נשבותא, ותב בה בתייבתא, ומברה בה לקודשא בריה הוא בכל יובוא בברוך. ובוקדש בה כקודשא בריך הוא, בַּקַרשׁ קַרשׁ קַרשׂ. וּבִיַווֶד עַבַּוה לְקוּרְשַׂא בַּרִיךְ הוא, בקריאת שבוע.

Deuteronomy 22:28

The Zohar reveals from this verse a secret of the reincarnation process. The virgin is a pure soul that was forced to be part of a sin. If the soul was found with sins after death then it must stay in the same process in the life until the soul is purified.

<sup>&</sup>quot;.כִּי-יִמְצָא אִישׁ, נַעַרֶ בְתוּלָה אֲשֵׁר לֹא-אֹרָשָׂה, וּתְפָשָׂה, וְשָׁכַב עִמָּה; וְנִמְצָאוּ."

<sup>&</sup>quot;If a man finds a girl who is a virgin, who is not engaged, and seizes her and lies with her and they are discovered,"

The Torah commands the person that forced himself onto a virgin, to marry her. He is commanded to pay her father and is forbidden from sending her away all his days.

31. מַה שֶּׁהָיָה אוֹתוֹ שֵׁד, חוֹזֵר מַלְאָדְ שֶׁלּוֹ מְטַטְרוֹ״ן (רוּם מְמָנּוּ), וְחוֹזֵר לִהְיוֹת שַׁדִּי, מְטַטְרוֹץ (רוּם מְמָנּוּ), וְחוֹזֵר לִהְיוֹת שַׁדִּי, שְׁכָּרְ עוֹלֶה מְטַטְרוֹן בְּחֶשְׁבּוֹן שַׁדִּי. וּמִיָּד יִתְקַיֵּם בּוֹ, וְלוֹ תִהְיֶה לְאשָׁה לֹא יוּכַל לְשֵׁלְחָה בָּל יָמִיו. וְאִם לֹא חָזֵר בִּתְשׁוּבָה, הִיא מִשְׁבְּדָת אֵלִיו בַּחֲטָאִים שֶׁעְשְׂתָה, וְיִלְדֵים בָּה, הָאשָׁה וִילְדֵיהְ תִּהְיֶּיֶה לִּאִדְנִים בָּה, וְיִאשֶׁה וִילְדֵיהְ תִּהְיָיֶה לַאַדֹּיִי, וְנָאֶמֶר בְּאוֹתוֹ שֵׁד בַּעַל חוֹבוֹ, וְהוֹא יֵצֵא בְּגַפּוֹ. וְהַשֵּׁד הַיָּה הוֹא כְּמֹי לְמַלְאָך לְמַה, וּמְבֶּרְ מִשְּטִה שָׁל משֶׁה, שָׁהתְהַבּּבְּן מִמַּטֶּה הַנְתְהַבּּרְ מִמְּשָׁה לְמַלְאָך, וּמִמַלְאָך לְשֵׁר, מִתְּתַבּּרְ מִמֵּשָׁה בְּנִיתְ מִבְּי לְמַלְאָך, וּמִמּלְאָך לְשֵׁר, בִּיִּי תִּמְשִׁר לְמֵלְאָך, וּמִמּלְאָך לְשֵׁר, בְּיִי מִעְשֵּׁי הָאָדְם. וּמִבְּאן נוֹדְע יוֹסַף הַשִּׁד לְמֵלְאָך לְמֵּר, בִּמְי מִעְשֵׁי הָאָדְם. וּמִבְּאן נוֹדְע יוֹסֵף הַשִּׁד לְמֵרְאַך לְמֵבְי.

31. בַּוֹה דְּבָּוֹה אִיהוּ שֵּׂד, אִתְהַבָּר בַּוֹלְאָךְ דִירִיהּ
בְּוֹטַיְּטְרוֹן, (רוחא מניה) וְאִתְהַדָּר שֵׂדִי דְּהָכִי סְכִּיֹּלְ (מטטרון) בְּבְּוֹטַיְּטְרוֹן, בְּוֹזוּשְׂבֵּן שַׂדִי. וּבִּוֹּדִי וְכִּיִּ יְבִּיִּים בֵּיהּ, וְכוֹ תִהְיֶה כְּאשָׁה כֹּא יוּכַל לְשַׁלְּוֹזְהּ כָּלְא זְזוֹר בְּתִיוּבְתָּא, אִיהִי לְגַּבִּיה בִּיוֹוּ וְאִי כָּא זְזוֹר בְּתִיוּבְתָּא, אִיהִי לְנַבִּיה בִּיוֹ (שמות בִּשְׁרַ תִּבְּיָר בְּתִוּוֹבִיה, וְיִתְּבְיִר בְּתִיוּבְּרָ בְּתִיוּבְּרָ בְּתִיוּבְּרָ בְּתִיוּבְּרָ בְּתִיוּבְיָר בְּתִיוּבְיָר בְּתִיוּבְיָר בְּתִיוּבְיָר בְּתִיוּבְיָי בִּיה (שמות כֹּא זוֹוֹבִיה, וְהוּא יֵצֵּא בְּנַבְּיוֹ. וְהַאִי שֵּׂד, אִיהוּ שֵּׁד בְּעַבְׁל זווֹבִיה, וְהוּא יִצֹּא בְּנַפוֹ. וְהַאִי שֵּׂד, אִיהוּ לְבִּישִׁה לְבִּילְיוֹשׁ וְבִּלְאָךְ לְשֵּׁדֹּר, רְבִּים עוֹבְּרוֹי דְבַר נְשִׁיֹד לְבַוֹלְאָךְ לְשֵּיֹד, כְּפִוּם עוֹבְּדוֹי דְבַר נָּשֹׂי לְבִּלְּאָרְ לְשֵּׁיד, כְּפִוּם עוֹבְּדוֹי דְבַר נָשִׁיֹד לְבַוֹלְאָךְ לְשֵּׁיד, כְפִוּם עוֹבְדוֹי דְבַר נָשִׁיד נְשִׁיד בְּנִשֹּיה, בְּפִוּם עוֹבְּדוֹי דְבַר נָּשֹּׁי.

32. וְעַל שֵׁם שֵׁדִים שֶׁבָּאוּ מָזֶה, פֵּרְשׁוּהָ בַּעֲלֵי הַמִּשְׁנָה, שֶׁיֵשׁ מֵהֶם כְּמוֹ מַלְאֲכֵי הַשְּׁרַת, וְהַם תַּלְמִידִי חֲכָמִים שֶׁיּוֹדְעִים מַה שֶּׁהָיָה וּמַה שֶּׁעָתִיד לִהְיוֹת. וְהֵם בִּדְמֵיוֹתִיהֶם בְּאֶרִץ, אֵלוּ בַּעֲלֵי פִילוֹסוֹפְיָה, אִצְטַגְנִינִי יִשְׂרָאֵל, שֶׁיּוֹדְעִים מַה שֶּׁהָיָה וּמַה שֶּׁעָתִיד לִהְיוֹת מֵאוֹתוֹת הַחַמָּה וְהַלְּבָנָה, מִלְּקִוּי שֶׁלְּהֶם, וְכָל כּוֹכָב וּמַזּל, וּמַה הוּא מַרְאָה בַעוֹלַם. 32. וְעַל שֵׁם שַּׂדִים דְּאָתוּ בֵּוֹהָאִי, אוֹּהְבּוּהָ בְּוּאֵרִי בַּיְּאָתוּ בֵּוֹהָאִי, אוֹּהְבּוּהָ בְּוּאֵרִי בַּיִּאְנִי הַשְּׁבִּרוּ, וְאִינִּוּןְ בְּוּאִי דְּהַנָּהֹ, וּבִּוּה דְּעָּתִי בִּיּבְּיִהוּ דְּעָּתִי דְּהַנָּה, וּבִּוּה דְּעָתִידׁ לְּבָּוּתִי דְּבְּיִרְהוּ בְּאַרְעָא, אִינִּוּןְ בְּוּאִי דְּהְנִּוּה בְּאַרְעָא, אִינִּוּןְ בְּוּאִי דְּהְנָוּה בְּאַרְעָא, אִינִּוּןְ בְּוּאִי דְּהְנָוּה, וּבִּוּה וְסִיהָּנִי, וִשְּׂרָאֵל, דְּיִדְעִיןְ בִּוּאִי דְּהְנָוּה, פִּילוּסוֹפְיָא, אִצְּטַבְּנִּנְינִי יִשְּׂרָאֵל, דְּיִדְעִיןְ בִּוּאִי דְּהְנָוּה, כְּיִאוֹתוֹת דְּעַוֹבְּוּה וְסִיהָּנָה, כִּיִּאוֹתוֹת דְּעָוֹבְיוּה וְסִיהָּלָא, וְכָּוֹה אַוֹיְנִיה בְּעָּרְבָּוּא. כִּיִּאוֹתוֹת דְּעָוֹבְיוֹה בְּעָרְבְּא.

The Zohar teaches us that the soul is the aspect of the Letter Yod י. The negative forces created through sins and all kinds of impurities are the aspect of שד, 'Demon'. These forces strengthen the evil inclination and add to the power of the body consciousness to overcome the pure soul of the person. If the person avoids negativity, he keeps the soul in a pure state. The pure soul with the letter Yod ' overcomes the potential שדי. שדי is a holy name that provides protection. We write it on the Mezuzah that we place on our doors for protection. It has the numerical value of 314 as the name of the archangel Metatron (מטטרון). He protects the gate between the lower and upper worlds.

The actions of a person can transform the impure forces from demons to pure angels. With negative actions, they may turn their positive angles to negative.

The sage tells us to avoid those who are not pure and study Torah only from those who are pure and are surrounded with pure angels, because their purity makes them like the higher angels that serve YHVH.

33. וְגַשׁ מֵהֶם כְּמוֹ בְּהֵמָה, פָּרִים וְרָבִים בַּבְּהַמָה, דְּמִיּתָם לְמַטָּה הֵם עַמֵּי הָאָרֶץ, בּבְּהַמָּה, דְּמִיּרָם לְמַטָּה הֵם עַמֵּי הָאָרֶץ, וּפַּרְשׁוּהְ בַּעֲלֵי הַמִּשְׁנָה, שֶׁהֵם שֶׁקֶץ וּבְרוֹתִיהֶם שֶׁרֶץ. וְעַל בְּנוֹתֵיהֶם נְּאֲמֶר, (דברים כז) אָרוּר שֹׁבֵב עם כְּל בְּהַמְה. וְהֵם שׁוֹנְאִים אֶת תַּלְמִיבִי הַחֲכָמִים בַּעֲלֵי הַמְּשִׁנָה עֲל אָבְי הַשְּבַר. בּבְעֵלִי הַמִּשְׁנָה עֵל אָדְם, וּמְשִׁים זֶה בְּרְשׁוּה בְּעְלֵי הַמִּשְׁנָה עַל אָדְם, וּמְשִׁים הְבָּרְשׁוּ מִבְּיְשׁוּ בִּבְּעְלֵי הַמִּשְׁנָה עַל אָדְם, אִם יִהְיֶה בְּמוֹ מַלְאֵך ה' צְּבָאוֹת – תּוֹרָה יְבַקְשׁוּ מִפִּיהוּ, וְאִם לֹא – לֹא יְבַקְשׁוּ תוֹרָה מִפִּיהוּ,

33. וְאִית בִוּנְּהוֹן (דף רע"ז ע"ב) כַּבְּהֵבִּוּה, פָּרין וְרְבִין עָבּיה, דִּיּיִּקְנָּא דִּלְּהוֹן לְתַתָּא אִינִּוּן עַבּוּי הָאָרֶץ, בְּבְּהַבִּיה, דִּיּיִּקְנָּא דִּלְּהוֹן לְתַתָּא אִינִּוּן עַבּוּי הָאָרֶץ, וּבְנוֹתֵיהוֹן עָבּייה בִּוּתְנִּיתִין, דְאִינִּוּן שֶׁנֶּקְץ, וּבְנוֹתֵיהוֹן שֶׁנֶּרְץ. וְתַבִּיה בִּיּאָרֵי בְּוֹתִיהוֹן נָּאֶרֵי בְּוֹתְּיבִי וְזַכְבִּוּים בְּוּאֵרִי בְּיִּאָרֵי וְאִינִּוּן שוֹנְאִים לְתַלְבִּוּיבִי וְזַכְבִּוִים בְּוּאֵרִי בִּוּשְׂנָה, דְּאִינִּוּן שוֹנְאִים לְתַלְבוּית בִוּבְּוּשׁ. וּבְּנִּיוֹ בְּיִאֵרִי בִּיּאָרֵי בִּיְּאָרֵי בִּיְּאָרֵי בִּיְּאָרֵי בִּיְּאָרֵי בִּיְּאָרֵי בִּיְּאָרֵי בִּיְּאָרִי בִּיְאָרֵי וְנִיּלְאָרֵי בִּיְּאָרִין, עַבֹּל בַּר נְּשׁ אִי יְהֵא (מלאכי אוֹרָה בִּוּבְישׁוּ בִּוּבְיהוּ, וְאִי לְאוּ מִלְאַר יִיְיִ אָּבְּאוֹת הּוֹרָה יְבַקְּשׁוֹּ בִּוּפְיהוּ, וְאִי לְאוּ כֹּא יִבְּקְשׁוֹּ הִוֹרָה בִוּפְיהוּ, וְאִי לְאוּ כֹּא יִבְּקְשׁוֹּ הִוֹרָה בִוּבְיּאוֹי הוֹרָה בִוּפְיהוּ.

34. וְיֵשׁ אֲחֵרִים בַּעֲלֵי סִתְרֵי תוֹרָה, בַּעֲלֵי מִדּוֹת, שֶׁהֵם יוֹרְשִׁים נְשְׁמוֹת מִצֵּד הַמֵּלְכוּת הַקְּדוֹשְׁה שֶׁכְּלוּלָה מֵעֶשֶׂר סְפִירוֹת. שֶׁמִּי שֶׁיוֹרֵשׁ אוֹתָה וְזוֹכֶה בָּה, זוֹכֶה לְעֻשֶׂר סְפִירוֹת בְּלִי פֵרוּד, עֻשֶׂר וְלֹא תַשַׁע. שֶׁאִם הָיוּ יוֹרְשִׁים אֶת הַמֵּלְכוּת הַיְחִידָה, הִיוּ תַשַּׁע בְּפֵרוּד מִמֶּנָה. מִשׁוּם שָׁאֵין שְׁם פֵּרוּד, אָמֵר בַּעַל סֵפֶר יְצִירָה שָׁאֵין שְׁם פֵּרוּד, אָמֵר בַּעַל סֵפֶר יְצִירָה עשׁר ולא תשׁע.

34. וְאִית אַוֹזְרְנִּין בְּוּאֵרִי סְתְּרֵי תּוֹרָהֹ, בְּוּאֵרִי בִּוּדּוֹת, דְּאִינִוּן נִּשְׁבְּוּתִין בִּשְּׁבִי סְתְּרֵי תּוֹרָהֹ, בְּוּאֵרִי בִּוּדִּשְׂא, דְּאִיהוּ בְּלִילָא בֵּוּעָשֶׁר סְפִּירְן. דְּבִּוּלְכוּתָא לַּהֹּ, וְזָבִי לְשֶׁבִּי לְשִׁבִּי לְשִׁבִּי לְפִירְוֹ בְּלֵא פַרוּדָא, עֻּשֶׁר וְלָא בְּשִׁר יְלָא בִּינִלְּא בִוּעָשֶׁר סְפִּירְן בְּלֵא פַרוּדָא, עֻּשֶׁר וְלָא הְשִׁעֹ, דְּאִי הֲוֹוֹ יִרְתִין לְבֵּוּלְכוּתְא יְוֹזִידְאָהֹ, הֲוֹוֹ הְשַׁעַׁל בְּפַרוּדָא, אָבִּוּר בַּעַל בְּפַרוּדָא, אָבִוּר בַּעַל בְּפַרוּדָא, אָבִּוּר בַּעַל בְּפַרוּדָא, אָבִּוּר בַּעַל בְּבִּילְנוֹית הַבְּוֹן פָּרוּדָא, אָבִּוּר בַּעַל בְּפַרוּדָא, שִׁשְּׁעֹ.

Those who connect to the secrets of the Torah with purity, inherit souls from Malchut of Atzilut, which is holy. Their souls merit to have 10 unified Sefirot because there's no separation in the world of Atziluth. Others with a soul from the lower Malchut, don't have the unification with the upper 9 sefirot of Light.

The unification of the parents is very important in the process of drawing a higher soul to the child.

Man is the aspect of Zeir Anpin and the YHVH name יוד-הא-ואו-הא with 10 letters allows complete unification with the upper levels.

The letter Yod is also the aspect of Yessod that connects the upper nine with the lower one that is Malchut. The penis in the body is the aspect of Yessod. It's the connection to Malchut that should be with purity to be able to draw the Light of the upper nine sefirot into the vessel of Malchut.

Impure sex draws negative forces that support and increase evil inclination, pulling the man and the woman to greater negativity and disconnection from the Light that can come from above through pure channels.

The penis is called in the Zohar as the holy body part because of its ability to draw Light and higher souls, which is the continuation of life in the world.

Yessod is the aspect of righteousness and foundation of Light and life for the world of Malchut. The penis should be holy and all sexual actions should be with love, unity, and pure consciousness.

Read more related articles.

https://dailyzohar.com/daily-zohar-492/

http://dailyzohar.com/daily-zohar-531-food-for-the-serpent/

https://dailyzohar.com/daily-zohar-1000/

https://dailyzohar.com/daily-zohar-1329/

https://dailyzohar.com/daily-zohar-599-unformed-void-and-darkness/

25. וְאָם תּאמֵר שֶׁעוֹלְה לְמַעְלָה מֵעֶשֶׁר – שֵׁם הַמְפִּרְשׁ יוֹ״ד הֵ״א וָא״ו הֵ״א, הֲרִי שֶׁם הַמְפִּרְשׁ יוֹ״ד הֵ״א וָא״ו הִ״א, הֲרִי עֻשֶּׁר. יוֹ״ד שֻׁמְּתְיַחֵד עִמְּה, וְלֹא עוֹלֶה לְמַעְלָה מֵעֶשֶׂר. וּמְשׁוּם זֶה י׳, וְלֹא י״א. אְבָל מִי שֶׁמְחַבֵּר יוֹ״ד, שֶׁהִיא אוֹת בְּרִית, בְּשִׁר שָׁל בְּיִּה, וְהַמַּלְכָּה כְלוּלָה מִי׳, בְּשֵׁד שָׁל עבוֹדה זרה סמא״ל, נדוֹן בּגיהנּם.

35. וְאִי תֵּיבִוּא דִּסְלִּילָּת לְעֵּילָּא בֵוּעֶּשֶּׁר. שְׂבָּוּא בְּוּלָשֶׁר. יִיִּדְ דְבִּוּתְיַינִוֹד בְּוּאָיָילִא בִוּעָשֶׁר. וּבְּוּאִ יִּידֹ דְבִּוּתְיַינִוֹד בְּוּאַ יִּידֹ בְּיִאָּלָא בִוּעָשֶׁר. וּבְּגִּין דָא י׳, וְלָּא י״א. אֲבֶּל בַּוּאוֹ דִּבְּוּתְיֵבֶּר יוֹ״דֹ, דְאִיהִי אוֹת בְּרִית, בְּעִּדֹּוֹ דְבִּיּתְ בְּנִילִּא בִוּיִ, בְּשִׁדֹ דְּעָבוֹדְה בְּרִית, בְּשִׁדֹ דְּעָבוֹדְה בְּרִית, בְּשִׁדֹ דְּעָבוֹדְה בְּרִית, בְּשִׁדֹ דְּעָבוֹדְה בְּרִית, בְּעֵּיֹר דְּעָבוֹדְה בְּנִיה בָּנִיה בְּנִבּיוֹ בְּנִיה בְּנִבוּיה בְּנִבוּה בְּנִיה בְּנִבוּה בְּעַבוֹּדְה בְּעִבוֹיךְה בְּעֵבוֹיךְה בְּעֵבוֹיךְה בְּעֵבוֹיךְה בְּנִייִּה בְּנִיה בְּנִבוּה בְּעַבוֹיךְה בְּעִבוֹיךְה בְּעִבוֹיךְה בְּעִבוֹיךְה בְּעִבוֹיךְה בְּעִבוֹיךְה בְּעִבוֹיךְה בְּעִבוֹיךְה בִּעְבִּיֹיךְ בַּנִּיִּה בְּנִים בְּעִבוֹיךְה בְּעִבוֹיִבְּיִים בְּעִבּייִם בְּעִבּיִים בְּעִבּיִים בְּעִבּיִים בְּעִבּיִים בְּעִבּיים בְּעִבּיים בְּעִבּים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבְּים בְּעִבּים בְּעִבְּים בְּעִבְּיִבְּיִּבְּעִים בְּעִּבְיִים בְּעִבְּיִבְּים בְּעִּיִבְּיִבְּיִים בְּעִיּבְיִים בְּעִיבְית בְּעִבְּיִים בְּעִיבְים בְּעִיבְּים בְּעִיבְּיִים בְּעִיבְים בְּעִיבְים בְּעִיבְיוֹ בְּבְּיִים בְּעִיבְים בְּעִיבְיִים בְּעִיבְים בְּעִיבְיים בְּעִיבְיים בְּעִיבְיים בְּעִיבְּיִים בְּיִּבְיִים בְּעִיּבְיים בְּעִיבְיים בְּעִיבְיים בְּעִיבְּיִים בְּעִיבְיִים בְּעִיבְּיִים בְּעִיבְיים בְּעִיבְיים בְּעִיבְיים בְּעִיבְים בְּעִיבְיים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיבְיים בְּיוֹבְיים בְּיים בְּיבְּיִים בְּיוּבְייִים בְּבְּיִים בְּיוֹים בְּיבְיים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיבְיים בְּבְיים בְּיבְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיִיים בְּיבְיים בְּיִיים בְּיִים בְּיִיים בְּיי

36. שָׁמִּי שֻׁיּוֹרֵשׁ בַּת הַמֶּלֶךְ מַלְכוּת, לֹא זוֹכֶה בָּה, אֶלָּא בָּן הַמֶּלֶךְ, שָׁנִּקְרָא (שמות ד) בְּנִי בְכֹרִי יִשְׂרָאֵל, שֻׁמִּצֵד זֶה נִקְרְאוּ יִשְׂרָאֵל בָּנִים לַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא. זֶהוּ שֶׁכְּתוּב (דברים יד) בְּנִים אַתֶּם לַה׳ אֱלֹהֵיכֶם. וּמַלְכוּת זוֹ שֶׁל אֲצִילוּת.

36. דְבַּנִּים אַהֶּם כַּנְיָּ, אֶׁכְנִיּהָם, וּכֹּוּלְכוּת דָא דַּאְצִּיְּכוּת. בְּלִּנִּ בְּנִים אַהָּם כַּנְיָּ, אֶׁכְנִיהָפָא, דְּאִתְּלְּרִי (שמות ד) בְּנִּיּ בְּכוּרִי יִשְּׂרָאֵכְ, דְבִּוּסְסְיָּרָא דָא אִתְּלְּרִיאוּ יִשְּׂרָאֵכְ בְּכוּרִי יִשְּׂרָאֵכְ, דְבִּוּסְסְיָּרָא דָא אִתְּלְּרִיאוּ יִשְּׂרָאֵכְ בְּכוּרִי יִשְּׂרָאֵכְ, דְבִּוּסְסְיָּרָא דָא אִתְּלְּרִיאוּ יִשְּׂרָאֵכְ וּבּרִים בְּנִיּי לְּכִּי, דְבִּיִּלְכוּת, בְּעָּא דְּבִיּלְכָּא, דְבִּילְכוּת, בְּעָּהִי בְּנִילְבִיים אַבְּיִים אַבְּנִיים בְּנִייָּ אֶּבְּיִבְיִּה בְּרִיךְ הִוּא, הַבְּילְבִּיא בִּוֹלְכוּת, בְּא בְּרִיךְ הִיּהִי בְּרָבִים אָבִילְנְית, בְּבִּילְהָּא בְּרִיךְ הִיּוּא דְבִּילְכוּת, בְּא בְּרִים בְּיִיּיִים בְּנִיִּיִים בְּנִילְבִּיא בְּרִים הִיּבִּים אָבִּים בְּיִיִּים בְּיִיִּיִּים בְּיִיִּים בְּיִיִּיִּים בְּיִיִּיִּים בְּיִיִּיִּים בְּיִיִּיִּים בְּיִיִּיִּים בְּיִּיִי בְּבִּיִּיִּים בְּיִּיִּים בְּבִּיּא בְּרִיבְּיִים בְּיִּיִּים בְּיִיִּיִים בְּיִּבִּיּים בְּבִּיִּים בְּיִבְּיִּים בְּבִּיִּים בְּבִּיּבִּיּים בְּיִבְּיִּים בְּבִּיִּים בְּיִבְּיִּיִּיִים בְּיִּיִים בְּבִּיִּבְיִים בְּבִיבְּיִים בְּבְּבִּיִּים בְּבִּיִּבְּיִים בְּבִּיּבְיִּיִּיִּיְ בְּיִים בְּבִּיּים בְּבִּיבִּיּים בְּיִבְּיִּים בְּיִים בְּיִיִּים בְּבִּיבִּיּים בְּבִּיבִּיּים בְּיִבְּיִים בְּבִּיּבְּיִים בְּיִּיִים בְּיִּיִים בְּיִיִּים בְּבִּיבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִייִּים בְּבִּים בְּיִבְּיִים בְּבִּיבְיִים בְּבִּיּבְיּים בְּיִּים בְּיִייִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבְּיבִּים בְּיִבְיִים בְּיִייִים בְּבִּיבְּים בְּיבִּים בְּבִּים בְּיִבּים בְּיבּים בְּיבִּים בְּיִּים בְּיִייִי בְּבְיבִים בְּבְיבִים בְּבְּים בְּיִיים בְּבִּיבְּיִיים בְּיבְּיבְּבְים בְּיבִים בְּיבְיבְיבְיבְיים בְּיבְיבִּים בְּבּיבּים בְּיבּים בְּיבְּיבּים בְּיבּים בְּיבְּיבְיבִיים בְּיבְּיבִּים בְּבּיבְיּים בְּיבִּים בְּבִּים בְּיבּיבְיבִּים בְּבְיבִיים בְּיבְּיבִים בְּיבּים בְיבִּיים בְּיבִּיבְיבְיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּיּים בְּבּיבְיבִּיים בְּיבִּיּים בְּבִּיבִים בְּיבִּיבְיבְיבְיבְיבְיּיבְיבְיּים בְּי

The children of Israel are the aspect of the firstborn son to YHVH because they have the Torah that connects them directly to him.

Exodus 4:22

"וְאָמַרְתָּ, אֱל-פַּרְעֹה: כֹּה אָמַר יִהוָה, בִּנִי בָכֹרִי יִשְׂרָאֵל"

"Then you shall say to Pharaoh, Thus says YHVH, Israel is my firstborn son,"

Deuteronomy 14:1

"בנים אתם, ליהוה אלהיכם"

"You are the sons of YHVH your God."

Because of their higher level, the Israelites could connect and draw higher souls to the world. For that reason, the negative side awaits opportunities to corrupt and take away from the holy unification of a husband and his wife.

Below is a general guide on how to maximize the benefits of unification between a husband and wife. (Without marriage there's no holiness and blessings. Love and good sex is another subject and study.)

The best night is Friday night, which is at the level of Binah and the souls can unify on a higher level to draw high souls. Mitzvah night (after seven clean days and a mikveh) is also on a high level.

The room should be dark to disconnect from the images of the bodies and the physical environment. It helps to elevate the connection to spiritual levels.

Man and woman should be physically clean and after Netilah of the hands (three alternate wash on each hand). This is to avoid carrying any impurities touched before to the holy body parts.

Man on top (at least at the time of transferring light to the vessel of the woman) because the man is the aspect of Zeir Anpin.

If the unification is for having a child then before getting undressed, the man should make a blessing over a drink of water (Shehakol). The Holy Ari suggests reading Psalms 23. It has 57 words and is good for drawing spiritual and material sustenance. It's also good to read it before the blessing of the meal (Birkat Hamazon). (Source: - פרי עץ חיים שער קריאת שמע שעל המיטה פרק יא - כתבי הארי)

Read the Zohar text below to send away the female of the other side that wishes to grab any spilled drops and make of them demons and negative spirits that may control the baby and or make him receptive to negative actions.

This Zohar text blocks her from coming into the bed.

עטיפא בקטפא אזדמנת שארי שארי לא תיעול ולא תנפוק לא דידך ולא בעדבך תוב תוב ימא ארגישת גלגלוי לך קראן בחולקא קדישא אחידנא בקדושא דמלכא אתעטפנא

The consciousness of drawing Light through the sex act is all spiritual. The couple should understand the flow of Light from the upper levels and manifest thought into matter (seeds). The energy of the seed and its DNA is what they had in mind during the unification. Having thoughts of pleasure may bring a child with selfish and physical/material desires.

After the couple finishes, the man should pour a little water next to the bed. (into a cup on the floor to be thrown away later.)

The Final Redemption is directly connected to righteous souls. The Sages say " אין בן דוד בא עד שיכלו כל הנשמות שבגוף, "The son of David (Mashiach) won't come until all the souls in the body finished"

The 'body" is the body of Adam that shattered to sparks of souls that come to the world for correction. There are high levels of souls that never came to the world and should incarnate before Mashiach comes. There's a great revelation of Light when bringing new soul to the world. The more the better and above all is to bring righteous souls and complete the Tikkun of Adam.

This will also help us understand the statement in Exodus 4:22 "Israel is my firstborn son". As parts of the soul of Adam, we are definitely his firstborn.

There are still high souls from the body of Adam that need proper channels to come to the world.

For that reason, I offer free and anonymous consultation to couples that wish to have righteous children. Each high soul that comes to the world expedites the coming of Mashiach and the Final Redemption.

Email to: Zion at DailyZohar.com

מלכות למלאכים של הבריאה. והיא נַעַרת הַמַּלְכַה, מִשְּׁמֵשֶׁת שֵׁלָה, וְהִיא דְּמוּת הַגְּבִירָה שֵׁלָה, כּלוּלה מי׳. זוֹ בחטאי ישראל יכולה להתחלל בין אמות העולם. אבל מלכות של אצילות עליה הוא, הַקרוֹשׁ ברוך נאמר (ישעיה מב) אני ה' הוא שמי וכבודי לאחר לא אתן ותהלתי לפסילים. לא נותן אותה לְמִי שַׁמְחַלֵּל שַׁבָּתוֹת וְיָמִים טוֹבִים, אֵלֵא לְמִי שַׁהוּא בֵּן הַמֵּלֶדְ וְשׁוֹמֵר

37. וְאֵית לַלָּבְּלָה בַּלְכוּת דַּבָּרִיאָה, וְאִיהִי בַּוּלְכוּת 37. וְיֵשׁ בְּנִגְדָה מַלְכוּת שֵׁל בִּרִיאָה, וְהִיא בושיבושא דיכה, ואיהי דיוהנא דגבירתא דיכה, לאַתְזַוֹלֶלָא בִּין אוּבִיין דְעָלְבָוּא. אַבָּל בַוּלְכוּת דאצילות דקודשא בריך הוא, עלה אתמר (ישעיה מב) אַנִּי יִיַ׳ הוּא שָּׂבִיי וּכִבוֹדִי לְאָוֹוַר כֹא אֲתֵוֹ וּתִהְכַּתִי כַפַסילים, לָא יָהִיב לָה לִכוּאוֹ דִּנִזִלְן הַּבְּעוֹת וַיבוים טוֹבִים, אָכֹּא לבואוֹ דְאִיהוּ בַּרָא דְבוּלֹכָא, תּוֹרָה וּמִצְווֹת בְּיִרְאֵת וְאַהָבַת רְבּוֹנוֹ, וְלֹא עַל מְנָת לְקַבֵּל פְּרָס, אֶלָּא כְּבֵן שֶׁהוּא מְחֻיָּב לַעֲשׁוֹת צִוּוּי אָבִיו, שֶׁעָלָיו נָאֶמַר (שמות כ) כַּבֵּד אֶת אָבִידְּ וְאֶת אָמֶדְ. אֶת אָבִידְּ – זֶה הַקְּדוֹשׁ בְּרוּדְ הוּא. וְאֶת אִמֶּדְ – זוֹ שְׁכִינָה. וְעִם כְּל זֶה, מִי שְׁמְחַלֵּל נַעֲרַת הַמֶּלֶדְ, נָחְשָׁב לוֹ כְּאִלוּ חלל את המלכּה שׁלוֹ.

וְגָּטִיר אוֹרְיִיתָא וּפָּלּוּדִיןֹ, בִּדְּדִוֹזִיכּוּ וּרְזִזִיכּוּ בְּמִלּנּ בְּוֹזַוּכֵּל הַבְּוֹזַפֵּל נַּאֲנָרְה דְּבִּוּלְכָּא, אַתְּוֹזַיִּאִים כֵּיה כָּאַכּוּ בְּוֹזַוּכֵל לְבָּוֹלְבַּד צִּוּוּיִיה דַּאֲבּוּי, דְּעָבֹיְה אָהְבַּוּר (שמות כּ) כַּבֵּד לְבָּוֹלְבַּד צִּוּוּיִיה דַּאֲבּוּי, דְעָבֹיה אָהְבַּוּר (שמות כּ) כַּבֵּד לְבָּוֹלְבַּד צִּוּוּיִיה דַּאֲבּוּי, דְעָבֹיה אָהְבַּוּר (בְּאַר בְּוֹזוּיָב בְּלִיה אָנִרְה וְּבָּוֹאַרְה בְּעַבְּיוֹה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבּיוֹ בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבּיּה בְּיִבְּיה בְּיִבּיה בְּיִבּיה בְּיִבּיה בְּיִבְּיה בְּיִבּיה בְּיִבְּיה בְּבִּבּר בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּבִּבְּר בְּיִבְּיה בְּבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּבִּיה בְּיִבְיה בְּיִבְּיה בְּיבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְיה בְּבְּיה בְּבִּיּה בְּבְּיה בְּיִנִייה בְּיִיה בְּיִבְּיה בְּיה בְּיִבְּיה בְּיִּבְיה בְּיוֹינִיה בְּיבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיבְּבְייה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְּיִבְּיה בְיוֹיִיה בְּיוֹיִיה בְּיוֹיִיה בְּיבְּיה בְּיִּבְייִבְיים בְּיִבְייִבְיִים בְּיוֹיִילִים בְּיבְּיה בְּיִבְייִבְיִים בְּיבְיוֹיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיים בְּיִבְּיִים בְּיִבְייִבְא וּבְּיִיבְיים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִייִים בְּיִיבְיים בְּיִבּיים בְּיִּבְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּיים בְּיִבּיים בְּיוֹים בְּיבְיבְּיבְיים בְּיִבּיים בְּיוֹבְיבִים בְּיוֹיוֹבְיל בִּיים בְּיוֹבּיוּב בְּיוֹבּיוֹים בְּיוֹבְיב בּיוֹיוּים בּיוֹיבּים בְּיבּיבְיבּיים בְּיוֹים בּיבּים בּיבְּיב בְּיוֹים בְּיבּים בּיוֹיוִים בּיוֹים בְּיבּים בְּיוֹבְיבּים בּיוּבּים בּיבּבּיים בְּיוֹיוֹב בּיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיבִים בּיוֹים בּיוֹים בּיבּים בּיוֹים בְּיוֹים בּיוֹים בּיבְיבְייה בְּיוֹים בְּיוֹים בּיוֹים בְּיוֹים בּיבּיים בּיוּיבּיים בּיוּים ב

38. וְרַבּוֹתֵינוּ, כָּל הַשֵּׁדִים אֵינְם שְׁקוּלִים, וְרַבּוֹתֵינוּ, כָּל הַשֵּׁדִים אֵינְם שְׁקוּלִים, וְלֹא כָּל הָעֲבָדִים שֶׁל הַשְּׁכִינָה, שֶׁבָּתוּב בָּה (תהלים קג) וּמֵלְכוּתוֹ בַּכּל מְשְׁלָה. יֵשׁ לָה בַּמָּה נְעָרוֹת עִבְרִיּוֹת וּשְׁפָחוֹת נְכְרִיּוֹת, עִבְרִיּוֹת וִשְׁפָחוֹת נָכְרִיּוֹת, עְבְרִיּוֹת, וְיֵשׁ לָה עֲבָדִים וּשְׁפְחוֹת נָכְרִיּוֹת, בְּעוֹלְם בָּוֹמִי שִׁלֹא תִמְּצֵא מֵלְכוּת אַחֶרֶת בְּעוֹלְם בּוֹמן שׁהִיא שׁוֹלטת.

38. וְרַבְּגָּוֹ, בָּל שֵּׂרִיוֹ לָאוּ אִינֵּוּן שְׂהָּוּלִיוֹ, וְלָא בָּל עַּבְרִיוֹ דִּשְׂכָּוּ יִאָּית לָה כַּבְּה נַּעֲׁרוֹת עִבְּרִיוֹת, וּשְׂפְּוֹזוֹת עִבְּרִיוֹת. וְאִית לָה עַבְּדִים וּשְׁפְּוֹזוֹת נָבְרִיוֹת, בְּכֵּל בִּשְּׁלְבִוּא, דְּכְתִּיב בָּה, (תחלים קג) ובּוּלְכוּתוּ בְּבִין דְּכָלְא יִשְׂתְבַּוֹז בַּוּלְכוּתִא אָוֹזְרָא בְּעָבְּלְבָוּא, בְּוֹבְינִּא בְּאִיהִי שִׂלְסִיא.

Isaiah 42:8

"אֲנִי יְהוָה, הוּא שְׁמִי; וּכְבוֹדִי לְאַחֵר לֹא-אֶתֵּן, וּתְהַלְּתִי לַפְּסִילִים"

"I am YHVH, that is My name; I will not give My glory to the other, Nor My praise to graven images."

The souls from Malchut of Atzilut are given to the pure ones that follow all the laws of the Torah. It is not given to those who don't keep the Shabbat and holidays. The Torah is a guide and a tool for us to connect to all spiritual worlds and to 'maintain' a soul from Malchut of Atzilut. That means a righteous on a higher level.

There are souls from Malchut of B'riah (world of Creation), where angels reside. These souls have similarities to the higher souls of Malchut of Atzilut but because of the inequities of the Israelites, they can be scattered among the nations of the world and with a lower level.

Many high-level souls came to the world but not all of them are able to keep the soul in a pure and elevated state. The other side makes a lot of effort to exploit their weaknesses and causes them to lose the spiritual levels they had achieved. In most cases, it's about the elements of power, ego, money, and sex.

The ego of a weak righteous is fed by people's admiration. He's given different honors and invitations by the rich and influential people. Many seek their advice and wisdom. From ego, it goes to receiving gifts and money from rich people. The desire to have more is growing. Altruistic reasons to collect money turn to heavy bank accounts and a greater sense of power in the material world. Easy money comes with a lot of negativity attached to it. It corrupts those who touch it, especially with large amounts. After money comes the worst of all and that is sex. The power of money corrupts the righteous and creates distance from the pure connection to Yessod and the upper 9 sefirot of Light.

Money and sex are both on the level of Yessod. The righteous that once had an upperlevel connection to Light is now seeking connection to Malchut and control women with sex, usually with fantasies of righteous ability to bring greater Light (that's already

lost) to the woman. The sense of channeling Light (physical) to a woman replaces the work of prayers and drawing pure Light to the world.

Unfortunately, there are too many stories of corruption of money and sex among spiritual leaders. There's a current story about a famous rabbi in Israel that was arrested and many women came to testify against him, even his wife and close followers. Another famous rabbi to a line of great kabbalist was sentenced to a year in prison for money corruption. There are much more known and unknown.

I pray that they will be able to do proper repentance and corrections to climb back to higher levels because their fall delays the coming of Mashiach.

We should be careful when choosing a rabbi or a spiritual teacher to follow. Watch their ego, money, and relationship with women. If you see flaws then run away because their path is not the one to follow. We are closer to the revelation of Mashiach and when he is announced there will be no more opportunities to make spiritual corrections. We should be strict with ourselves and teachers before it is too late to change. The sages tell us to choose only teachers who are pure and with a face like an angel of the highest level. It's hard to find angels among people but we can look for the purity of their actions.

הַיָּתָה לַפַּלְכָּה. נְקָבָה וַסְמָאֵל אֵל אַחֶר, הַיָה עָבֶד לַקָּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא לְאַחר שׁעשׁוּ עַצְמָם אֱלָהוּת, וְהַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא עַתיד להעבירם מהעולם ולמחות אותם.

39. וָאָכֵיין שָּׂפווות גַּבְרִיוֹת, בִוּסְטַרָא דְסַם הַבַּווֶת, 39. וְהַשִּׁפְחוֹת הַנְבִרִיוֹת הַלַּלוּ מִצֵּד שֵׁל נִּיּלִבָּא בְּסִבִּוּאַל. בְּהָּנֻּפַּוֹזִה בְּוֹע לְבִּוּלְּרוּנִּיּתאי נִיּלִבָּא סם הַפּּמֹע, וְמֵבָּה אָּן סֹמָאַן. אָאִפְּחַה וֹסְבָּוּאֵל אֵל אַנוֹר, עַבְּר הַנָה כִיה כִּקּוּדְשָּׂא בִּרִיךְ הוא, לבָתַר דַעַבירו גַּרבוייהו אֱלוֹהות, וְקוּרְשָׂא בריך הוא עתיד לאעבר כוון בועכבוא, ולבובווזי כוון.

The foreign (from the other/negative-side) maidservants are the aspect of an elixir of death and opposite the Shechina. They are the females of the minister of the otherside, Sama-el (We do not speak this name because it would be like calling for his presence).

Proverbs 30:23 "תַּחַת שְׂנוּאָה, כִּי תִבָּעֵל; וְשִׁפְּחָה, כִּי תִירַשׁ גִּבַרְתָּה" an unloved woman when she gets a husband, and a maidservant when she displaces her mistress."

This verse explains the aspect of the other-side that takes control when the Shechina is not present. Sama-el and his female part were the servants of God but they made divine of themselves. At the end of the Tikkun, God will remove them from existence.

להם אלהות, ולא ברצונם, למה נענשו? אלא כשהיו דור המבול ודור הפלגה וָהַיוּ בהם, מַקַטָרגִים (מְקַטָּרִים) לַהֶּם ומשתחוים שהיו כח ובאותו מקטרגים (מְקַטָּרִים) להם לָהֶם, הַיּוּ יוֹרְדִים אֱלֵיהֶם וְעוֹשִׁים רְצוֹנַם, ומדברים עמם באותם צלמים, הרי נעשו

40. וְאִי הֵיבְורוּן, אִי בְּנֵי נַּשָּׂא עַבְדִין כּוֹן אֱכֹהוּת, וְכַא 40. וְאָם תֹאמְרוּ, אָם בְּנֵי אַדָם עוֹשִׁים בְּרְעוֹיתָא דִּלְהוֹן, אֲבַוּא' אִתִעַנִּשׁוּ. אֵכָּא בַּד הַווֹ דוֹר הַבַּּעבוּל וְדוֹר הַפַּלֶגָּה יַדְעָי בְּהוֹוֹ, וַהַווּ בִּיַּקְיֹרְגִּיוֹ (נ"א מקטרין) כלוֹן, וְסַגְּּהִיןֹ כלוֹן, וּבְהַהוּא זַזִיכָּא הַהַוּוֹ בִּיקָבְיֹּרְגִּיוֹ (נ"א מקטרין) כּוֹוֹן, וְסַגַּדִּיוֹ כּוֹוֹן, דָּווֹ נַּוֹזְהֵנִי לַגַּבַיִיהוּ, וַעַּבְדֵי רִעוּתַיִיהוּ, וּמִבַּוּלְלַן בְּהוֹן בְּאִינוֹוֹ צוּלְבֵּיוֹּ, הַא אָתַעָבִידוּ אֵלוֹהוּת וַעַּבוֹדָת כּוֹכְבִים

אֶלְהוּת וַאֲבוֹדַת כּוֹכָבִים וּמַזְלוֹת. מִשׁוּם זֶה הַקָּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא עָתִיד לְהַאֲבִירָם, וְיִמְחֶה אוֹתָם מֵהָעוֹלָם צְלָמִים שֶׁלְּהֶם שֶׁהָיוּ עוֹבְדִים בָּהֶם, וְנִשְּאֲבוּ מֵהֶם רוּחוֹת וּצלמים.

דַּבְּווֹ פַּלְוֹזִיןָ בְּבִּוּןֹ, וֹאֹהְּיַצֹּאַבוּ כּוּנְּבוּוֹן רוּזִזִּן וֹאַיּלְבּוּוֹ, וֹאֹהְּיַצֹּאַבוּ כּוּנְּבוּוֹן רוּזִזִּן וֹאַיּלְבּוּוֹן לְאַלְּבָּרָא כּוּוֹן, וֹזִּלְּוֹזִוּ כּוּוֹן כּוֹלְבֹוּא' אַיּלְבּוּוּן בּלְבוּוֹן וּכּוּנְּכְוִתּיּ בְּנִּיןְ בָּא, פּוּנְדְּאָּא בְּרִיךְ הִּיּא אָנִיּוּ

If we say that people, made them divine then why they are to be punished. The generation of the Flood worshiped them and served them with offerings. They went down and fulfilled the people's wishes. They formed different idols and established negative spiritual entities and connections. Because of that, they will be removed in the future from existence.

41. וּכְשָׁיֵשׁ בְּעוֹלְם עֵרֶב רַב, יוֹרְדִים לְּהִתְגַּשֵּׁם בְּהֶם, וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא יַעֲבִירֵם מֵהְעוֹלְם. זֶהוּ שֶׁבְּתוּב (זכריה יַגֻּבְירֵם מֵהְעוֹלְם. זֶהוּ שֶׁבְּתוֹב (זכריה יֹג) וְאֶת רוּחַ הַשַּמְאָה אַעֲבִיר מִן הָאָרֶץ. וְאָם תֹאמְרוּ, בִּזְמֵן שֶׁל הַגְּלוּת הָאַחֲרוֹנְה אֵין עֲבוֹדַת כּוֹכְבִים וּמַזְלוֹת – מִשׁוּם שֶׁבְּנִי אֵין עֲבוֹדַת כּוֹכְבִים וּמַזְלוֹת – מִשׁוּם שֶׁבְּנִי הְעוֹלְם לֹא יוֹדְעִים בְּהֶם. וְאֵלוּ שֶׁיוֹדְעִים בְּתָם שֶׁמַּכְעִיסִים בְּעָרֵב רַב שְׁם, נִמְצָא לְהֶם שֶׁמַּכְעִיסִים אֶת הַקְּדוֹשׁ בְּרוּדְ הוּא וּשְׁכִינְתוֹ, וְיִשְׂרָאֵל בֵּיב, וְעֵרֶב רַב מַצְלִיחִים בְּהֶם, וְעֵלֶב רַב מַצְלִיחִים בְּהֶם, לְקַיֵּם מָה שֶׁבְּתוֹב (דברים ז) וּמְשַׁלֵם לְשֹׂנְאִיו אֶל פִנִיו להאבידוֹ.

41. וְכַד אִית בְּעָּכְּׁפָּא עֵּרֶב רַב, זַּוְזְהִין ְ לְאַתְגַּשְׁבָּוֹא הַבְּירְ הוּא יַעְבַּר כוֹן בִוֹן עָלְבָּוֹא, הַּדָּא הוּא דְּכְתִיב, (זכריה יג) וְאֶת רוּזוֹ הַפּוֹיבְוֹאָה אַעְּבִיר בִוֹן הָאָרֶץ. וְאִי תֵיבְּוֹרוּן, בְּוֹבְינָא דְּגָּלוּתָא בַּתְּרָאָה, לֵית הְּאָרֶץ. וְאִי תֵיבְּוֹרוּן, בְּוֹבְינָא דְּגָּלוּתָא בַּתְּרָאָה, לֵית עַבוֹרַת כּוֹכָבִים וּבִוּנָלוֹת, בְּגִּין דְּכָּא יַרְעִין בְּגֵי עָלְבָּוֹא בְּרִיךְ הוּא וּשְׂיִכִינְתִיה, וְיִשְּׂרָאֵה לוֹן בְּבוֹיְתְיֹין בְּעֵּיֶרְב רַב תַבְּוֹן, אִשְּׂתְּכֵּוֹז כוֹוֹן בְּחוֹן. וְאִינֹּוֹן דְּיַבְּאֹין בְּעֵיֶרְב רַב תַבְּנוֹן, אִשְּׂתְכֵּוֹז כוֹוֹן דְּבִוֹיְתִיוֹן לְּקִוֹיְה, וְעִשֶּׁרְאֵל בְּעִירְ הוּא וּשְׂיְכִינְה, וְיִשְּרָאֵל בְּנִים בוֹאִי בְּנִייְהוּ, וְעַנֶּרְב רַב בִּיצְּלִיוֹזוֹן בְּהוֹן, פְנָבִיוֹה, וְיִשְּׂרָאֵל בְּנִייְהוֹר, וְעַיֶּרְב רַב בִּיצְּלִיוֹזוֹן בְּהוֹן, בְּיִלְיִבְּיִה בוֹאי בְּרִיךְ הוּא וּשְׁיִבִיה, וְיִשְּׂרָבוֹז כוֹוֹן בִּינְיהוֹר, וְעַנֶּרָב רַב בִּיצְּלִיוֹזוֹן בְּהוֹן, שְׁלְבְּיִא בְּרִיךְ הוּאִי עִּבְּיִרְה הוֹוּן בְּיִלְיִיהוֹ, וְיִשְּׂרָבוֹים בּוֹאִין בְּעִינִים בְּשִׁיבְּיִבְים בְּעִיּיִבוֹן, וְעִיּבְּרִים וְבִיּוֹיִילִיוֹן בְּיוֹבְיוֹים בְּבִיּוֹים בְּיִבִיים בְּיִבִּיִים בְּיִיבִיים בּוֹיִבְּיִים בְּיִבִּיִים בְּבִיּיִים בְּיִיים בְּעִיים בּיִיוֹן בְּיִים בְּיִבִּים בְּיִיבִים בְּיִאִים בְּיִבְיִים בְּיִבִּים בּוֹבִיים וְנִבְּיִבְים בְּיִבִּים בְּעִיים בְּיִים בְּיִים בְּבִיים בּיִים בּיִים בְּיִבִּים בְּיִבְיִים בְּיִבִּים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִבִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בּוֹים בְּיִבְים בְּיבִים בְּיִבְיים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְיִים בְּבִּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִיבִּים בִּיּיוֹם בְּיִבְיּים בְּיִבְּיִבְּיוֹם בְּיבִּיים בְּיִיוֹים בְּיוֹיִים בְּיִיוֹיוֹיִים בְּבְּיִים בְּבְיבִיים בְּיוֹיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִבְּיוֹם בְּבְּיוֹם בְּבְיבִּים בְּיוֹבִיים בְּיוֹבְיבִים בְּיוֹיוֹיוֹים בְּבִיים בְּיבִיים בְּיוֹבְיבִים בְּיוֹבְיוֹים בְּיבִּים בְּיוֹבִיים בְּיבְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיבִיים בְּיוֹבִיים בְּיוֹבְיבִים ב

When the Erev-Rav is in the world, Sam-ael and his female, come down to this world using the spirits, entities and idols created for them.

Zechariah 13:2 " וְּהָיָה בִיּוֹם הַהוּא נְאָם יְהוָה צְּבָאוֹת אַכְרִית אֶת שְׁמוֹת הָעֲצַבִּים מִן הָאָרֶץ וְלֹא יִזְּכְרוּ עוֹד וְגָם יְהוָה צְבָאוֹת אַכְרִית אֶת שְׁמוֹת הָעֲצַבִּים מִן הָאָרֶץ "It will come about in that day," declares YHVH of hosts, "that I will cut off the names of the idols from the land, and they will no longer be remembered; and I will also remove the prophets and the impure spirit from the land."

The impure spirit and idols are known and used by the Erev-Rav in the generation of the last exile, meaning before the revelation of Mashiach. They anger the Holy One Blessed be He and the Shechina. The Israelites that are with the Erev Rav are also under the same failth.

The Erev-Rav are successful in this world as it said in Deuteronomy 7:10 "וּמְשַׁלֵּם לְשֹׁרְאָיו "but repays those who hate Him to their faces, to destroy them; He will not delay with him who hates Him, He will repay him to his face"

The Erev-Rav are those that focus on the material world, their pleasures and control

in this world. They have no share in the world to come. God 'pays' them for the little good that they do in this world so they won't be able to claim 'earnings' after they pass away.

We should be careful not to be associated with Erev-Rav because they may drag us down with them. Those who are blessed with material comfort should be careful in all their actions to make sure they do good with their wealth to accumulate 'earnings' for the world to come. When we do good without material rewards or recognition awards, the rewards are saved for the world to come and the Resurrection.

Those who suffer from material lack while doing righteous deeds should be happy because they will have greater rewards later.

Many righteous kabbalists had the power of mind over matter and could produce gold out of thin air. They didn't use their power for selfish reasons because they knew that what they get in this world is taken from the next.

מִי יַכוֹל לְדַבֶּר לְפַנֵיךְ, שֵׁאֲתַה בִּדְמוּת רְבּוֹנְדָּ. שֵׁבִּוְמֵן שֵׁדְבֵּר בְּהַר סִינֵי, כֵּל חֵיּוֹת המלאכים, וחיות הכּסא, ועליונים ותחתונים שתקו, ולא נמצא דבור אחר, אלא שלו. וּבְשָׁבִיל שֵׁאַתַה בָּנוֹ בַּדְמוּתוֹ, צריכים כל בַעלֵי הַיִשִּיבה לְשָׁמֹעַ דְבַרִים מפּיד, אל תתן שתיקה לדבריד.

42. קבוו פַכָּלהו הַגַּאָיוֹ וַאֲבוורַאִיוֹ וּבַרִיכוּ לַרַעַּיאַ 42. קמוּ כַּל הַתַּנַאִים וְהַאֲמוֹרָאִים וּבַרְכוּ בִוהַיבִוּבָּא, וָאָבִורוּ כֵּיה ִ סִינַּי סִינַּי, בַוּאוֹ יַבִיל לְבַוּלְלֵא אֶת הָרוֹעֶה הַנָּאֶמָן וְאָמְרוּ לוֹ, סִינַי סִינַי לַבָּבָרָנּר, בַּאַנְּהַ בָּבִיּנּלְבָּאַ בִּרָאַרָב, בִּבִּנְאַ בִּכּנּיכִּ בֹּחָוּרֵא הַסִׁינַּיִּי כֹּכְ זִזִּיוֹן בִּכֹּוּלְאָׁכִיןְּי וְזִיּוֹןְ בְּכֹּרְסִׁיִּיאִי וִעָּכָּאִיוֹ וִתַהָּאִיוֹ, שַּׂתִּקּוּ, וִכָּא אִשִּׂתַכַווֹ דְבוּר אָוַוֶרֵא אַכַּא דִיכּיה. וּבְגַּיוֹ דָאַת בָרֵיה בִּדְיוּקנַא דִיכּיה, צָּרִיךְ לְבִוּשִׂבַוֹעַ בָּכְּלֹהוּ בָוּאַרֵי בִוּתִיבְתָּא בִּוּכְּוֹין בִּוּפוּבַוּךְ, אַל תַנְיָן שִׁיִתִיכָּה לְבִוּכּוּ לַבְוּכּוּ (קרח קע״ח ע״ב כל פטר רחם)

All the Tannaim (Tannaim were great spiritual people like rabbi Shimon who were able to control nature.) and sages rose and blessed the Faithful Shepherd, praising him. They said "Sinai, Sinai, who can speak before you. You are in the image of your master. At the time he spoke on Mount Sinai, all the heavenly creatures and angels, including the Holy Creatures of the Holy Throne, of upper and lower levels, were silent. Only the sound of his voice was heard. Because you are among us in his image, all those who are present here for your teaching, are waiting got your words.

When Moses, the Faithful Shepherd, comes down to teach Rabbi Shimon, many great souls of sages join the study.

We see similar gatherings in many places in the Zohar during the teaching of Rabbi Shimon and Moses. Because Rabbi Shimon and Moses reveal new Torah secrets, it awakens the great souls in heaven to come down and add the light of the Torah to their souls. We learned from the Idra Zuta that when Rabbi Shimon prepared himself to leave the world 70 righteous souls came down to escort him to heaven.

בַצָּבָא וָגוֹ׳. וְשָׁמַח אָת אָשָׁתוֹ אֵשֶׁר לַקַת (דברים כח). מָצְוַה (טו) זוֹ שֶׁחַתֵּץ יִשְׂמַח בָּאִשְׁתוֹ שָׁנָה אַחַת, שֶׁבַּתוּב נַקִי

43. כִּי יִקַּוֹז אִישׁ אָשָּׁה וְזַדְשָּׁה כֹּא יֵצֵא בַּצָּבָא וְגֹוֹ׳. 43. כִּי יִקַּח אִישׁ אָשָּׁה חֲדָשָׁה לֹא יֵצֵא ושבווו את אשתו אשר לקוו. פקורא (טו) דא, וותו לבוווהי באתתיה שותא זור, הכתיב גַּהִי יָהָיָה לְבֵיתוּ

יִהְיֶה לְבִיתוֹ שָׁנָה אֶחָת. וְאוֹתָם שְׁנֵים עָשָּׁר חָדְשִׁים הַם מִשֶּׁלָה, שֶׁהֲרִי שָׁנָה הִיא כַּלָּה, וְאֵין כַּלָּה פְּרָט בִּשְׁנִים עָשָּׁר חֲדָשִׁים, שֻׁבְּתוּב (מלכים-א ז) עמֵד עַל שְׁנִיוֹם] עָשָׂר בָּקָר. וְהוֹאִיל וְאֵין תִּקוֹן הַכַּלָּה, רַק בִּשְׁנִים עָשָׂר, צָרִיךְ הָחָתָן לְשַׁמְּחָה וּלְבֵיתָה, לָה וּלְתִקוּנִיהָ, בְּמוֹ שֶׁלְמַעְלָה. וְעַל זֶה בָּתוּב בְּלֵעֵקֹב (בראשית כח) וַיִּקַח מֵאַבְנִי הַמְּקוֹם. אַבְנִי הַמְּקוֹם הָיוּ שְׁתֵּים עֶשְׂרַה, וְמַלְמוֹתֶיהָ, וְעַלְמוֹתֶיהָ הָיוּ שְׁנֵה מְשָׁבֵּח שֶּׁבְּל הוּא סוֹד שֶׁל שְׁנָה. לָבֵן צָרִיךְ חָתָן לִשְׁמֹחַ בָּאִשְׁתוֹ שַׁנָה אָחַת. שְׁנְּה שֶׁנָה. וְאִינּוּן י"ב יַרְוּזִין אִינּוּן בִּוּדִיכְה. דְּהָא שְׁנָּה אֵיהִי בַּפְּה, וְבֵית בַּפְּה בַּר בְּי"ב יַרְוּזִין, אִיהִי בַּפְּה, וְבֵית בַּפְּה בַּר בְּי"ב יַרְוּזִין, דְּבְתִּיב, (מלכים א ז) עוֹבוד עַל שְׁנִּים עָשְׁר בְּקָר. וְהוֹאִיל וְבֵית תִּקּוּנָא דְּכַכְּה, בַּר בְּי"ב, אִצְּטְיִריך וְזִתְן לְבִית תִּקּוּנָא דְּכַכְּה, בַּר בְּי"ב, אִצְּטְיִריך וְזִתְן לְבֵית בִּיּת וְבִּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּיִבְּית בְּית בִּיה, (בראשית כח) וַיִּבְּיוֹ בְּית בְּיִבְיקוֹם י"ב בִּיה, (בראשית כח) וַיִּבְּיוֹ בְּית בְּיִבְיקוֹם י"ב בְּוּוֹ, וּבִּוּאוֹ דְּיוֹבִיי כְּבִּיקוֹם. אַבְּנִיקוֹם י"ב בְּוֹוֹ, וּבִּוּאוֹ דְיוֹבִי לְעַוֹּבִייְתְהָא, (דף רע"ח ע"א) וְעוֹנְכִיפְּיתְוְ לִיבְּית בְּבִּיתוֹבִי בְּאָתְּנִיה שָׁנָּה אָוֹת. כְּלִּית בְּאָתְנִיה שָׁנָּה אֵוֹת.

Deuteronomy 24:5

" פָּי יִקַּח אִישׁ אִשָּׁה חֲדָשָׁה, לֹא יֵצֵא בַּצָּבָא וְלֹא יַעֲבֹר עָלָיו לְכֶל דְּבָר; נָקִי יִהְיֶה לְבֵיתוֹ שָׁנָה אֶחָת, וְשִּׁמַח אֶת אִשְׁתּוֹ אֵשֵׁר לְקַח"

"When a man takes a new wife, he shall not go out with the army nor be charged with any duty; he shall be free at home one year and shall give happiness to his wife whom he has taken."

It's a precept for the groom to make his bride happy during the first year. A bride's state is for one year.

The Malchut is also called 'year'. The Zohar connects year and 12 months to a special 'sea' (a pool) that King Solomon built for water used during the services of the priests (1 Kings 7:23-26). It was made out of copper, standing on top of 12 bulls. 'Sea; is the aspect of Malchut was the light is received.

The number 12 refers to Chokmah, Binah, Zeir Anpin, and Malchut. Each of the four have three columns to make a total of 12. For that reason, the groom needs to act on the spiritual level and make a strong connection with his bride by making her happy for 12 months.

Genesis 28:11

"וַיִּפָגַע בַּמָקוֹם וַיָּלֵן שָׁם כִּי בָא הַשֵּׁמֵשׁ וַיִּקָח מֵאַבְנֵי הַמָּקוֹם וַיָּשֵׂם מִרַאֲשׁתָיו וַיִּשְׁכַּב בַּמָקוֹם הַהוּא"

"He came to the place and spent the night there, because the sun had set; and he took from the stones of the place and put it under his head, and lay down in that place." Jacob took 12 stones to connect to the Shechina. On that spot he had the dream with the angels, connecting upper and lower levels.

44. וַהֲרִי בַּאֲרוּ, שֶׁחֶדְוָה זוֹ אֵינָה שֶׁלוֹ, אֶלְא שֻׁלְּה, שֻׁבְּתוּב וְשִׁמֵח אֶת אִשְׁתוֹ. וְשִׁמֵח אֶת אִשְׁתוֹ לֹא כְתוּב, אֶלֶא וְשִׁמֵח, יְשַׁמֵח אֶת הַבַּלְה. כְּמוֹ זֶה אֵין שִׁמְחָה יְשַׁמֵח אֶת הַבַּלְה. כְּמוֹ זֶה אֵין שִׁמְחָה לַבַּלְה אֶלְא בְּגוּפָה וְתִקוּנֶיהָ. וּמִי מְשַׂמֵח לַבַּיתוֹ. וֹמִי מְשַׁמֵח אוֹתְם? צַדִּיק. וְעַל זֶה נָקִי יִהְיֶה לְבֵיתוֹ. נְקִי, שֶׁלֹא יַצְמֵל בְּדְבְרֵי הְעוֹלְם, שֵׁיִּהְיֶה בּוֹ נָקִי, שֶׁלֹא יַצְמֵל בְּדְבְרֵי הְעוֹלְם, שֵׁיִהְיֶה בּוֹ נְקִי, שֶׁלֹא יַצְמֵל בְּדְבְרֵי הְעוֹלְם, שֵׁיִהְיֶה בּוֹ

 רְצוֹן לְשַׁמֵּחַ אוֹתָה. נָקִי מֵהַכּּל. נָקִי מִמְּסִים וּמֵאַרְנוֹנִיוֹת וּמִמֵּס גַּלְגֹּלֶת. נָקִי, שָׁלֹא יֵצֵא לַצְּבָא לְהִלְּחֵם בִּקְרְבוֹת. לְהִמְּצֵא חֶדְוָה מֵעְלָה וּמֵשָׁה, וּלְעוֹבר חֶדְוָה לְמַעְלָה. אַשְּׁבִי הָעָם הַקָּדוֹשׁ שֶׁרְבּוֹנָם שָׂמֵחַ בָּהֶם. אַשְׁבִיהֶם בְּעוֹלָם הַגָּה, ואשׁריהם בּעוֹלם הבּא. נְּלָּי בִּוּכּבָּא. נְּלָּי לְבַוּפִין וּלְאַרְנְּוּנִּין וְגֹּוּלְגַּלְתִּיןֹ. נְּלִי דְּלָא יִפּוּלְ לְחֵזִילָּא לְאַנְּוֹזְא לְּרָבָא. לְאַשְּׂתַבְּוֹזְא זַוְדְוָה עֵיבָּא וְתַבָּא, וְּלָאַהְעָרָא זָזְדְוָה לְעֵיכְּא. זַבְּאִיןְ עַבָּוּא לַּרְבָא, וְזַבְּאִיןֹ אִינּוּן בְּעָלְכָנִא דְּאָתֵי. (פקודא י״ו למיהך בר נש באורחוי דקודשא בריך הוא, פקודא י״ז לאורחא וכו׳ פ״ה ע״ב)

The process of establishing strong and proper connection to the bride/Malchut is so important that the groom is exempt from joining the army or pay 'taxes'. The groom should be free of 'earthly' worries so he can dedicate himself to the connection to his bride. It should be pure on the lower and upper levels.

Our work is the aspect of groom and the Shechina is the Bride. When we follow the Torah, the Light flows from the upper levels to Malchut. We bring joy to all worlds from the world of Briah (Creation/Binah) through Yetzirah (Formation/Zeir Anpin) and Asiyah (action/Malchut).

It's a precept to always be happy. Worries and sadness is disconnection from the Light and the negative-side take advantage of us and push us away from the righteous path. The Torah exempt the 'groom' from going into war against our opponents from the other-side because building a strong connection to the 'bride', which is the Shechina is a condition to win the war on the negative-side.

In this world, a groom won't connect properly to his bride if she is not happy. Weak spiritual connection won't draw the desired light.

.45 בַּיוֹמוֹ תָתֶּן שָׁכַרוֹ וְגוֹ׳ (דברים כד). פַּתַח רוֹעָה הַנָּאֱמַן וָאַמַר, מִצְוַה אָחַר זוֹ לַתֶת שָׁכַר שַׂכִיר בִּוְמַנּוֹ. זֵהוּ שֵׁכַתוּב בִּיוֹמוֹ תַתֶּן שָּׁבָרוֹ וָלֹא תַבֹא עַלֵיו הַשָּׁמְשׁ. בַּעַלֵי הַיִשִּׁיבוֹת עֵלְיוֹנִים וְתַחָתוֹנִים שָׁמַעוּ, מָטַטָרוֹן הוּא שִּׁבֵר שַׂבִיר מֵחַ״י הַעוֹלַמִים, שליח שלו, כנגד ח״י ברכות התפלה בכל יום שלש פעמים. ולכן ביומו תתן שָׁבַרוֹ – זוֹ תִּפְלַת שַׁחֲרִית. וְלֹא תַבֹא עַלֵיו הַשַּׁמֵשׁ – זוֹ תִּפַלַת מַנְחָה, שֵׁאָם עַבַר יוֹמוֹ, בַּטָל קַרבַנוֹ. כִּי עַנִי הוּא (שֵׁל צַדִּיק) וַדָּאי. עָנִי הוּא בָּגַלוּת. אֵין לוֹ מִשֵּׁלוֹ אלא מה שנותנים לו בתפלה, משום זה שׁלּוֹ, (תהלים תִפְלַה היא קב) תפלה לעני כי יעטף, בעטיפת ציצית, תַּפְלֵה שֵׁל יָד הִיא. 45. (דברים כ׳׳ד) בְּיוֹבוֹוֹ תִּתֵּן שְּׂכָרוֹ וְגוֹוֹ׳. פָּתוֹז רַעִּיָּיִא בְּוֹבוֹ תִתֹן שְׂכָר שָׂכִיר בְּוֹבוֹוֹ תִתֹן שְׂכָר שָׂכִיר בְּוֹבוֹוֹ תִתֹן שְׂכָר שָׂכִיר בְּוֹבוֹוֹ תִתֹן שְׂכָרוֹ וְלֹא בְּוֹבוֹוֹ תִתֹן שְׂכָרוֹ וְלֹא תְּבֹא עָׂלְיוֹ הַשֶּׁבְּשֹׁ. בְּוֹאֵרִי בְּוֹבוֹוֹ תִתֵּן שְׂכָרוֹ וְלֹא תְּבֹא עָׂלְיוֹ הַשֶּׁבְּישׁ. בְּוֹאֵרִי בְּוֹבוֹוֹ תִתֵּן שְׂכָרוֹ וְלַא שְׂכִּר, בֵּוֹזִ׳׳ עָׂלְבִיוֹ, בְּעַבְּיֹנִיוֹ תִּתִּן שְׂכָרוֹ, בְּשֹׁלִיתוֹ הִיכֵּיה, לְּלַבְּבְלָא זַזִ״י בְּרְכָאוֹ הְאַלְיוֹ הַשְּׁבְּיוֹ וְתַבְּא, בְּיוֹבוֹוֹ תִתֵּן שְּׂכָרוֹ, הָא שְׂלְיוֹז הִיכֵּיה, רְבִּא עָבְרוֹן הְבֹּעְלִיוֹ הַשְּׁבְּנִיוֹ, וְבְּאָרְוֹתְ, בְּעִלְיוֹ הַשְּׁבְּנוֹתְא, בְּנִלוֹתְא, בְּנִיֹלוֹתָא, בְּנִינְוֹה, רְאִי עָבַר יוֹבוֹו, בְּטֵל בְּרְבְּנוֹי, הָּא צְּלְיוֹת הַשְּׁבְּנוֹת עָיְנִיה, בְּעִלְיוֹ הַשְּׁבְּנוֹת עִּיְנִיה, בְּעִלְיוֹ הַשְּׁבְּנוֹת עְיִבְיֹלְיוֹ הִישְׁלְּנִוֹת, הְבִּיְּלְ תִּבֹי יוֹבוֹוֹ, בְּעֵלִי בְּרִבְינִוֹה, בְּיִלְיוֹת, בְּעִינְיִה, בְּעִלְיוֹ הִיּאְלְיִוֹת, בְּעִבְיוֹה, עְנָבִי הוֹא בְּנְּלוֹתְא, בְּנִילוֹת, בְּיֹלְיוֹ הִיּעְלָּוֹה, וְתִבְּיִלְיה, עְנָבִי הִוֹבְיוֹ הִיעִלְיה, בְּעְלִים הַעְּבְּילְה, בְּיִבְיוֹה, וְנִבְּיוֹה, עְּבָּילוֹה, עְבִיים הַיּעְלְיה, בְּעְלִים הַעְּעִייִם הְינִלְיה, תְּבְּלָּה הִילְיה, תְּבְּלָה הִילְ, תְּבִּילוֹה, עִבְילְה, בְּעִייִם הְנִילְה, בְּעִלְיִם הְּיבְּילִה, תְּבְּלְה הִילִה, תְּבְּלָּה הִילְיה, בְּעְלְיִם הַ בְּעְבִייִם תְּלִיה, תְּבְּלְה הִילִה, תְּבְּלְה הִילְיה, תְּבְּלְה הִילְיה, תְּבַּלְה הִילְיה, הְבַּעְלְיִם הַּבְּילִה, תְּבְּילוֹה, תְחִבּים בְּיִבְיוֹים בְּיִבְּילוֹה, תְּבִיים בְּעְבִיוֹם בְּעְבְיִים בְּילְיה, הְבִּילוֹה, בְּבְילוֹם בְּיבּבִיים בְּיבְּילוֹת בְּיבְילוֹם בְּיבְּילוֹ בְּילְבְיוֹ בְּעֹיבְיוֹי בְּיוֹבְיוֹ בְּיוֹבְעוֹי הְיבְּיוֹ בְּבְּיוֹבְיוֹ בְּיוֹבְיוֹי בְּבְיּים בְּיוֹבְיוֹי בְּיוֹבְיוֹי בְּיבְיּיבְיוֹ בְּבְּילְים בְּבְּיבְּבוֹי בְּבְיוֹם בְּבְיּבְיּבְיוֹ בְּיבְּבְיוֹי בְּבְּיבְיבוֹי בְּבְּבְּיבוֹי בְיבְּיבוֹי בְּיבְיבוֹי בְּיבְיבוּ בְּיבְּיבוֹי בְּיבְּיבוֹים בְּילְיבִיים בְּיבוֹים בְּבְּילְבוֹים בְּבְיבְיבוֹים בְּיבְיבוּיבוֹיי

Deuteronomy 24:15

בּיוֹמוֹ תַתַּן שֹׁכָרוֹ ולֹא תַבוֹא עַלִיו הַשִּׁמִשׁ כִּי עַנִי הוּא וְאַלִיו הוּא נִשָּׂא אַת נַפּשׁוֹ ולֹא יָקְרָא עַלִיךְּ אַל יָהוָה וֹהַיָּה בַּךְ " "חֵטא

"You shall give him his wages on his day before the sun sets, for he is poor and sets his heart on it; so that he will not cry against you to YHVH and it become sin in you." The participants of this study, the head of the schools (Yeshivot) above with Rabbi Shimon and his students listen to the Faithful Shepherd that opened and said; the precept that follows (in the Torah) is to give the hired hand, his wages on the same day, before nightfall.

The archangel Metatron is the aspect of 'wages'. He is the messenger from 18 worlds that is Yessod of Atzilut. This level is called 'n 'Chai', numerically 18, with the purpose of receiving the 18 blessings of the silent prayer, 'Amidah'.

'give him his wages on his day' is the aspect of the morning prayer, 'Shacharit'. 'before the sun sets' is the aspect of the afternoon prayer, 'Mincha'. If the prayer time passed, then the connection is lost. 'for he is poor' is the aspect of exile, a state without light unless we pray for it. The daily prayers are the 'work' and the light is the 'wages'.

The Endless Light is always ready to answer our prayers and sustain us. On the practical level, we should pay the full wages for a hired hand. If we fail, then the Light we pray for is withheld from us.

עַרבִית, שֶׁהָיא אֱמוּרִים וּפְדַרִים, שְׁיֵרִי קרבנות היום. והם כמו פרט הכרם ופאת שדף, שעליהם נאמר, שירי מצוה מעכבים את הפרענוּת. (ויקרא יט) לעני ולגר תעזב אתם, שהעמוד האמצעי מְחוּץ לְמָקוֹמוֹ נְקָרֵא גָר. וּמְשׁוּם זֶה, אֵנִי שַׁדַּרְגַּתִי עַמוּד הָאֵמְצָעִי, קוֹרֵא לְעַצְמִי גַּר בָּגַלוּת הַרָאשׁונִים. זָהוּ שֶׁכַּתוּב (שמות ב) גַר הָיִיתִי בָּאֵרִץ נָכְרְיָה, שֵׁהוּא בְּגַלוּת רביעית בגללם.

46. וָאֶלֵיו הוּא נוֹשֵּׂא אֶת נָפְשׁוֹ, דֵא הַפַּלַת עַרְבִית, 46. וָאֶלַיו הוּא נשֵׁא אֶת נָפְשׁוֹ – זוֹ תִפְּלַת דאיהי אַבוורים ופַדַרים, שִּׁיוּרִין דְּקַרְבְנִין דִיוֹבַוא. הכרם, (ויקרא יט) ופאת הפורענות. כַענו וכַנור הַעַווב אותם, דעבורא דאַמַצַעַיתא בר מאַתריה, גַּר אַתקרי. ובְגַּיוֹ דַא, אַנֹאַ דּדרגֹּאַ דּיכ<sup>ו</sup>י עַבוּדאַ דּאַבוצַעַיתאַ, קרינא דְּכָתִיבֹ, (שמות ב) גֶּר הַיִּיתִי בְּאַרֶץ בגלותא רביעא בגינייהו.

'and sets his heart on it' is the aspect of the night prayer, 'Arvit'. It was made to replace the light drawn from the offerings made in the Holy Temple, from the previous day. They connect the last day to the new day. When the sunset the day ends and the next day starts with darkness. The offerings from the previous day are still on the altar, consumed through the night. They keep the forces of the negative-side away from the holv.

When we continuously do positive actions, follow the Torah and the studies of the Zohar, we create a protective shield around us. It's the aspect of the offering continuously burn on the altar to keep the other-side away from us. Leviticus 19:9,10

<sup>&</sup>quot;וּבָקֵצְרְכֶם אֶת קצִיר אַרְצָכֶם לֹא תְכַלֶּה פָּאַת שָׂדְרָ לִקְצֹר וְלֶקֶט קְצִירְךָּ לֹא תְלַקֵּט״."

<sup>&</sup>quot;וַכַרמַךּ לֹא תַעוֹלֵל וּפַרָט כַּרמַךּ לֹא תַלַקּט לַעָנִי וַלַגֵּר תַּעַזֹב אֹתָם אַנִי יִהוָה אַלֹהֵיכָם"

<sup>&</sup>quot;'Now when you reap the harvest of your land, you shall not reap to the very corners of your field, nor shall you gather the gleanings of your harvest."

"Nor shall you glean your vineyard, nor shall you gather the fallen fruit of your vineyard; you shall leave them for the needy and for the stranger. I am YHVH your God."

This precept instructs us to leave parts of our 'fruits' for the poor, allowing them to come and gather from the gifts God gave us. Like the fruit of the land grow by the grace of God, so does our income. It's the same principle. The farmer knows that even if he does his best to prepare the land and plant seeds, it's all in the hand of nature, which is the power God to bring the better harvest. In our day job or business, God can make our source of income flourish or dry out. We can make is flourish if we follow the Torah and share it.

This precept ends with "I am YHVH your God" to tell us that doing this precept connects us directly to the fulfillment that comes directly from YHVH.

We should always be generous with sharing the gifts that we receive from God. By leaving the 'the corners of the field' to the poor, we build a wall to protect the continuation of our 'fruitful' field.

I suggest giving every week, especially on Fridays, even in smaller amounts. The act of giving every week expands our vessels to receive the greater Light of Shabbat. I am sure that those who do that see the difference and 'fruitfulness' in their lives.

47. שאלו אותו בעלי המשנה, רועה הנַאָמַן, הַרִי מִצְוָה זוֹ הֵיוּ מְקַיִּמִים ישׁראל בָּאָרֶץ יִשְׂרָאָל (או לא). אָמֶר לְהָם, כְּדֵי לעורר רחמים על אלו שגרשו ממקומם. שַהַאַדַם, כִּשָּהוּא מַחוּץ למקומו, נקרא גר, כל שכן על נשמות שהולכות מערטלות מאותו עולם ובאות לעולם שאַמַר מה זהוּ הַכַּתוֹב, (משלי כז) כַּצְפוֹר נוֹדֶדֶת מָן קְנַה, זו הנשמה ששכינה לא זזה ממנה. כן שנאמר בו (שמות טו) ה' איש מלחמה, נודד ממקומו, שהוא נע ונד מַמָּקוֹמוֹ, שָׁהוּא עוֹלֵם הַבַּא בִּינַה, וְנַד אַחַריהַ בַּעוֹלַם הַזָּה, עַד שַּׁתַשָּׁלִים יַמִים שַהתחַיבה לַלֶּכָת מְחוּץ לְמַקוֹמָה, וְהוּא שוֹמֶר אוֹתָהּ עַד שֵׁיַחַזִירַנַּה למקומה, ונשבע שהוא לא יחזר למקומו עד שיחזירנה למקומה. ומי שחוזר בתשובה, כמי שהחזיר את הקדוש ברוך הוא והשכינה למקומה. וזה סוד הגאלה, שאמר (תהלים צה) היום אם בקלו תשמעו.

47. שָׁאִילּוּ כֵיה בָּוּאֵרִי בַּוֹתְנִיתִּין, רַאָיָא בְּוֹהִיבִּוֹנְא, הָא פָּפּוּרְטָבְּי, בְּאַבִּיר (תחלים צח) הַּיּוֹם אָם בּפּוּרְטָבָּי, וְאִיהוּ בְּעָבִיר בִּוֹאָ בְּצִין בְּאָתְעָרָא רְוֹזַבִּוּי, עֵׂל בְּאַרְעָא רְנִא בְּנִינִיהוּ, דְּבָּר נְּשָׁ בַּדֹ אִיהוּ לְבַר בִּיּשְׁרָצֵל (אוּלא). אָבַּוּר כוּוֹן, בְּגִּיוֹ בְּאָתְעָרָיה, נִּיּשְׁרָבִי בּוּאַתְרִיה, נִּיּשְׁרָבִי בּוּאַתְרִיה, נִּיְּשׁׁרְבִי בּוּאַתְרִיה, בִּיּא אַהְּלְּבִי, בָּל שֶׁבֵּן עַׂל נִּשְׂבָּיתוּ לְבַר בִּיּבּ (שמות טו) יְיִי אִישׁי בִּיּשְׁרְרָהָא. וְבִּיּאוֹ בְּיִבְּירָה בְּיִבּ (שמות טו) יְיִי אִישׁי בִּיבְּירִה בְּיִבְּירִה בְּיִבְּירִה בְּבְּיִא, וְאַרְיִיה, בִּיּאְרִיה, בִּיּאְרִיה, בִּיִּא בִּיְרָה בִּיּא יִנְוֹזוֹיר בִּיְבָּ (שִׁרְרִה, בְּעָבִיר בְּיִבְּירִה, עַׂרְלְבִיא בְּעִבְּירִה, בִּיְבָּיוֹ בִּיּאְרִיה, בְּיִבְּירִה, עַּרְלְבִיא בְּעִבְּירִה, בְּיִבְּירְרִה, בְּיִבְּירִה, בְּיבֹי בִּיּאַבְּרִרִה, בְּיבְּירִה, בְּיבְּירִיה, בִּיּא בְּעִרְרָה, בְּיִּבְירִרְה בִּיְבְּירִרְה, בְּיִבְּירִרְה, בִּיּא בְּיִינִיוֹלְייִ עְּיִבְּיִיְנְה, בְּיִּבְּיִיבְרָה, בִּיְּא בְּרִיךְה, בִּיּא בְּיִבְירִה, בְּיִּבְּירְרָה, בִּיְּא בְּיִיבְירִרְה, בִּיּיבְּיוֹ בְּיִבְּיִיוֹלְייִים יוֹבִיוֹן דְּאְבָּבְירְרְה בְּיִבְיוֹיוֹב עְבְּבְּרִיה בְּיִא בְּבִיּבְרִיה, בְּיִבְּיוֹתוּא, בְּיִּבְיוֹל עִיבְּירְרְה, בִּיּא בְּיִרְרְה, בִּיּא בְּיִרְרִיה, בִיּבְּיוֹבְיוֹיוֹין בְּיִבְּיִיבְרִיה, בִּיּא בְּיִרְרִה, בִּיּא בְּיִרְרִה, בִּיּא בְּיִבְייִיה, בְּיִּבְּיוֹלוּ בִיּשְׁבְירִיה, בִּיּא בְּיִרְרָה, בִּיִּיּיוֹם בְּיִּבְיוֹיוֹין עְּיִילְיוֹים בִּיּבְּיוֹיוֹיוֹין בְּיִיבְיוֹיוֹיִילְ בְּיִבְּיִיוֹים בְּיִבְּיוֹבְיוֹין בְּיִיבְיִיוֹיוֹיוֹי, בְּיִיּבְיוֹיוֹיוֹי, בְּיִבְיוֹיוֹיוֹי בְּיִיוֹיוֹין בְּבְיבְיוֹיוֹיוֹין בְּיוֹבְיוֹבְיוֹיוֹין בְּיִיבְיוֹיוֹיוֹי בְּיִילוֹי בְיִינְיוֹיוֹיוֹי, בְּיוֹים בְּבְּבְייִיוֹיוֹין בְּיִיבְיוְבְיוֹין בְּיִבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹין בְּיוֹים בְּיִבְּיוֹיוֹין בְּיוֹבְייוֹב בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹיוֹי בְּיוֹבְיוֹבְייוֹב בְּיוֹבְיוֹים בְּיבְּבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹבְיוֹי בְּיוֹבְיוֹיוֹים בְּיִיבְיוֹים בְּיִבְיוֹבְיוֹבְיוֹי בְיוֹ

Exodus 18:3

"ואָת שָׁנִי בָנֵיהַ אֲשֶׁר שֶׁם הָאֶחָד גַּרשֹׁם כִּי אָמַר גַּר הַיִיתִי בַּאָרֵץ נַכְרַיַּה"

"and her two sons, of whom one was named Gershom, for Moses said, "I have been a sojourner in a foreign land."

The Faithful Shepherd said that his level is the central column and called himself a 'stranger' in a foreign land that is the aspect of Zeir Anpin in exile for the sake of the children of Israel.

They asked him to explain the precept of leaving the crops in the corner of the field for the poor and stranger. This precept was done in the land of Israel, when the Holy One is in his place then why the 'stranger' is mentioned in this precept. Moses answered that the reason for that is to raise mercy on the souls that are not in their place.

The Shechina is the aspect of the soul that is away from the Holy One and considered as a 'stranger' in a foreign land. The Holy One Blessed Be He, is leaving his place that is the world to come and Binah, to 'wonder' after the Shechina, that is the aspect of the soul in this world.

Proverbs 27:8

".כָּצָפּוֹר נוֹדֶדֵת מִן קְנָהּ כֵּן אִישׁ נוֹדֵד מִמְּקוֹמוֹ".

"Like a bird that wanders from her nest, So is a man who wanders from his home." The 'bird' is the aspect of the soul. The Holy One protects the soul until she completes her time in this world. Also he promised to stay with the soul until she comes back to her original 'nest'.

This Zohar describes this as the secret of the Redemption. When the children of Israel are in the land of Israel, the Holy One Blessed Be He, is in the aspect of 'stranger' for the souls that are 'naked' from spiritual garments. They can make their garments by following the Torah and precepts. Only 'dressed' souls can return to their place in the world to come, Binah.

With the positive actions of the precepts we add beautiful threads to our spiritual garments and earn merits when the Holy One comes to redeem us through the King Mashiach.

Many souls of the children of Israel are in a state of 'stranger'. They incarnated in a 'foreign' body and should come closer to the 'field'. The field is the aspect of the Light of the Torah/Zohar that helps them gather light from the 'field' and create the desired garments for their souls. The night prayer, 'Arvit' is the connection to the Central Column and draw mercy on the souls and at that time the Holy One also returns to his place.

הַעַלִּיוֹנָה וְהַתַּחָתוֹנָה, רוֹעֵה הַנַּאֱמַן, אַנוּ שָׁלוּחֵי רְבּוֹן הַעוֹלֵם אֱלֵיךְ, אֲשָׁרֵי חֵלְקְדְּ שַׁאַתַה בַּעַל תַשׁובַה, שַׁקוּל לְשִׁשִּׁים רבוא ישראל, ואתה החזרת את הקדוש בַּרוּךְ הוּא וּשְׁכִינַתוֹ לְמַקוֹמוֹ, מַעַלַה לְמִקוֹמֵם, וְאֵין כֹּחַ לַמְשִׁיחִים לְגָאל אֵת ישראל חוץ ממד, ובגללד הם מתעכבים. הַשָּׁלֵם דְבַרִים נָכַבַּדִים הַלֵּלוּ, שֵׁעֵלִיהָם

48. אָבִורוּ בַּוּאָרֵי בַּוּתְנִּיתִין דְבִוּתִיבְתָא עָבַּאָה וְתַתַאָה, 48. אַבִּורוּ בַּעָלֵי הַמְשִׁנָה שֵׁל הַיִשִּׁיבָה רַעָּיָא בִוהַיבִּוּנָא, אֲנָוֹ שִׂלִיתוֹ דִּבַוארֵי עַלְבַוּא לְנַבְּרָ, וַבָּאָה װוּלָקָּךְ, דְאַנִּתִּ בַעַּל תִשׂוּבָה, שָּׂקוּל לְשִּׁתִּין רבְנוּן דִיִּשִּׂרָאֵכֹּ, וִאַנְּתִּ הַרְּרַת כִּקּוּרְשָׂא בְּרִיךְ הוּא וּשִּׂבִינְּהֵיה לַאַתְרִיה, עַיֹּלָּא וְתַהָּא. וּבְגִּינָּך יִתְפַרְקּוּוֹ יִשִּׂרָאֵל וְיַנְזִוֹנְרוּן לְאַתְרַיִּיהוּ. וְכֵּית זַזִיכָא כַבְּיִשִּׁיזִזין. וְמַטַּה. וּבִגְלֶלְךּ יִנְּאֵלוּ יִשִּׂרָאֵל וְיַחִוֹרוּ לָבוּפַרַה לִיִשָּׂרָאֵל, בַר בִּיינֶּה. וּבְגִּינֶה אִינּוּן בִוּתְעַבְּבִיןְ. אַשִּׂלִים בִּוּלִין יָבֶרין אָלֵין, דְעָבֹיִיהוּ אָהַבַּוּר, (תהלים

#### יט) הַנֶּוֹלֶבְיִרִים בִינְּהָב וּבִּיפוֹ רָב וּבִּותוּהָים בִּוּדְבַשׁ וְצוֹפַת נָאֶמַר (תהלים יט) הַנֶּחֶמְדִים מִזְּהָב וּמִפַּז רב ומתוקים מדבש ונפת צופים. צופים.

The scholars of the upper school of the Holy One Blessed be He and the scholars of the lower school of the archangel Metat-ron that came down to the study of Moses and Rabbi Shimon said to Moses, we came as messengers of the master of the world to tell you that you are the foundation of repentance (Teshuvah) and considered as the entire 600,000 souls of Israel. You returned the unification of the Holy One Blessed be He and the Shechina to their place above and below. Because of you Israel will be redeemed and go back to their place of peace. Mashiach ben Yosef and Mashiach ben David have no power to redeem Israel without you. The Redemption is delayed because of you. Please continue the explanation about the precious words of the Torah study that it was said about them;

Psalms 19:11 "הַנֶּחֶמָדִים--מְזָהָב, וִמְפַּז רָב; וִמְתוֹקִים מְדְּבַשׁ, וְנְפֶּת צוֹפִים "They are more desirable than gold, yes, than much fine gold; Sweeter also than honey and the drippings of the honeycomb."

Moses is the first and final redeemer. He connected Malchut and all the sefirot of Zeir Anpin, Central Column to Binah. The first redemption was to take the Israelites from slavery in Egypt and give them the Torah to follow and reveal its light in the world. He went up to God in Binah and became the vessel of Da'at when he connected the Light of Torah that comes from Chokmah to Binah and through him to Zeir Anpin and Malchut. Moses's work earned him control over the Central column from bottom up. He controls the gate of Da'at at the top. It will open to let Mashiach Ben David come down to the world from the Garden of Eden. Mashiach ben Yosef is a descendant of Ephraim, son of Joseph. He will be revealed in Malchut and receives his power from his connection to Yessod.

שַׁלשׁ תַּפָּלוֹת, תַקָּנוּ בַּעֲלֵי הַמְשְׁנָה שֶׁלְּבֶם להיות האדם בשלש ברכות ראשונות בעבד שמסדר שבחים לפני רבונו, וּבַאָמְצַעִיוֹת כָּמוֹ עַבֶּד שַׁמְּקבֵּל פַּרָס פַרס מֶרבּוֹנוֹ וְהוֹלֵדְ לוֹ.

49. אָבַוּר כוֹּדָּ, בָּוּאָרֵי בִּוּתִיבְּתָאוֹּ, בְּגִּיוֹ הַאִּי שָּׂכִיר, 49. אָמַר לְהֶם, בַּעֻלֵי הַיְשִׁיבָה, בִּגְלַל הָאָיהוּ עָּבֶׁרֹ, הָאָתֵי כִלַהָּבָּכָא הִכַּוֹת צָּׁכּוֹתִיזֹּ, הַהָּינֹוּ הַשָּׂכִיר הַעָּה, שָׁהוּא עָבָר, שֶׁבָּא לְקַבֵּל בָּוֹארֵי בַּוֹתְנִּיֹתִין דִּלְכוּוֹ, לְבֵּוֹהֵנִי בַּר נַּשׁ, בְּתַּלֹת בִוּבָּוֹאַרִיהֹּ. וּבְבַתְּרָאֵי, כִּעַבֶּד דְנַּטָּל פַרָס בִוּבַוֹאַרִיהֹ, מֵרְבּוֹנוֹ, וּבַאַחַרוֹנוֹת כִּמוֹ עֲבֵד שֵׁנוֹטֵל

Moses answered them; your scholars established the prayer of the Amida in a structure that the 'hired hand' (see #45, DZ 2518) can elevate his prayers to the archangel Metatron in order to receive his 'wages'.

The prayer of the Amidah was in three parts. The first three blessings are praise to YHVH. They connect Chessed, Gevurah and Tiferet to Chokmah, Binah and Da'at, 'attaching' Zeir Anpin, like a three-prong electrical plug. The middle part has thirteen blessings that are different types of requests for knowledge, forgiveness, health and more. The last part has three blessings to express thanks for receiving our 'wages'.

All the blessings of the Amida are in plural form because as the children of Israel we pray for all the souls that connected to the same roots.

The title of this study "More desirable than gold" taken from the verse above, teach us that gold is only good in this temporary world and its value disappears at the time of death. If we want life in the world to come we need to transform our gold and material wages to light by following the ways of the Torah

מַשַּׁל לָזֵה. כִּשָּׁהַקָּרוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא יִשְׁלַח אָת מְטַטְרוֹן, שָׁהוֹא עַבְדוֹ, בְּגַלֵל תִּפְלֵה, הוא יאמר אליו: (בראשית כד) אולי לא תאבה האשה ללכת אחרי. פלומר, אולי התפלה לא רוצה ללכת אחרי. אמר לו הַקָּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא: וְנִקִּיתַ מְשִּׁבַעַתִי זֹאת. שֶׁחַכִמָה הִיא אַבָּא, שֵׁיוֹרֵדֶת בְּצַדִּיק, לְשָׁמֵר שָׁכִינָה בַּגַּלוּת, וּמְשֵּׁם שַׁלַח

50. וֹבְגִּין בָּא, עֶּבֶר אַבְרָהָם, וַרִבְּהָה, אִיהוּ אַבִּוּתַכָּא 50. וֹבְגִּין בָּא, עֶבֶר אַבְרָהָם וַרִבְקָה הוּא לְהַאִי, כַּדֹ לְּוּדְשָּׁא בִּרִיךְ הוּא, יִשְׂלַוֹז לְבִּעַיּטְיֹרוֹן דְאָיהוּ עַּבְּדָא דִיכִיה, בְּגִּיןֹ צָּכוֹתָא אִיהוּ יֵיבִּור לְגַבֹּיהֹ, (בראשית כד) אוּלֵי לא תאבה הַאִּשָּׂה לֶלֶכֶת אַזוֹרֵי. כּּלוֹבִור, אוּלֵי צִּלוֹתָא לַא בַּעֵּי לְבֵויוַבׁ אַבַתראי. אַבַּור כֵּיה קוּדְשָּׂא בִּרִיך הוא, וְנָּקּיתָ ואת. דווכמה איהו אבא, ייה, כנוטרא שכינתא בגלותא, ובותבון שלוז

Abraham sent his servant, Eliezer, to bring a wife for his son, Isaac.

Genesis 24:5 " וַיֹּאמֶר אֵלָיו הָעֶבֶד אוּלַי לֹא תֹאבֶה הָאִשָּׁה לָלֵכֶת אַחֲרַי אֵל הָאָרֵץ הַזֹּאת הֶהָשֵׁב אָשִׁיב אֵת בִּנְך אָל הָאָרֵץ אֲשֶׁר יָצָאתָ מִשָּׁם "The servant said to him, "Suppose the woman is not willing to follow me to this land; should I take your son back to the land from where you came?"

The Holy One Blessed Be He sends Metat-ron to receive the prayer that is the aspect of Malchut. The angel asks; 'what if the prayer won't come with him' and the Holy One replied that in such case, he is free from completing the task.

The name of the servant, Metat-ron, has the numerical value of 314, as the name of God that represents Yessod, 'שדי' (pronounced Shadai). Metat- takes the prayer from Yessod and returns it, the Shechina, to her place.

Abraham is a patriarch and as a father, he ascends and connects to Chokmah on the Right, then comes down to Yessod to protect the Shechina in exile. This is the aspect of sending the servant (Eliezer, Metat-ron) to find a 'bride' (Proper prayer, Rebecca, Shechina) for his son (Isaac, Zeir Anpin).

51. אמר לו אותו שליח: תן לי סימנים לַדַעַת בַּתַּפַלָה, שַשַּׁם הַבַּת. אַמֵר הַקּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא: וְהָיָה הַנַּעֵרָ[ה] אֵשֵׁר אֹמַר אֵלֵיהַ הַטִּי נָא כַדֵּדְ וְאֵשְׁתֵה וְאַמְרֵה שְׁתֵה. וְאָם לא, אלא שאמצא כל איברי הגוף מָלֶאִים חֲטָאִים וְלֹא נָמְצֵא בּוֹ אִיבר (בּפְנִי אַבַרָהָם) לשרות בּוֹ תּוֹרה, שׁהיא בּדמוּת הַעָמוּד הַאָּמְצַעִי, וַלֹא מְצָוָה, שֵׁהִיא דְמוּת

קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא, וְהָיֶה הַנַּגַעַרה אֲשֵּׁר אוֹבַוּר אֵכֵּיהַ הַּטִּי נָא כַהַרְ וְאֵשִּׁהֵה וְאַבְּיַרָה שִּׁתָה. (דף רע"ח ע"ב) וַאָם לַאוּ, אֵלַא דָאשָׂכווו כַּל אַבַרִיוֹ דְגוּפָא בולייו דווביו, ולא אשוכוות ביה אבר (נ"א באפי אברהם) לְשַּׂרְיֵיא בֵּיה תּוֹרָה, דְאִיהוּ שֶׁל רִבְקָה, שֶׁהָיְתָה שׁוֹשַׁנָּה בֵּין הַחוֹחִים, שֶׁהֵם רְשָׁעִים גְּמוּרִים – צִּנְּה לִמְטַטְרוֹן עַבְּדּוֹ: הִשָּׁמֵר לְךְּ פֶּן תָשִׁיב אֶת בְּנִי שְׁמָה, שֶׁהִיא רוּחַ הַקּדָשׁ. שֶׁהֵרִי מִצְוָה הִיא נֶפֶשׁ, רוּח היא תּוֹרה. דְּעַבּװּדָא דְּאֶבְיִצְּּעִיׁתָא. וְכָּא בִּיצְּיָה, דְּאִיהוּ דִּיּיּיְּהְגָּא דְרִבְּכָּה, דְּבָּוָה (שִׁיר השִירִם בּ) שׁוֹשַׂנְּה בֵּין הַוֹזוֹוֹזִים, דְאִינוֹן רְשָׁעִים נְּבוּיִרִים. בְּוֹנֵי כְעַבְּבֵייה בְּיַטַּיְרוֹן, (בראשית כד) הִשָּׁבֶּור כְּךְ פֶּן הָשִּׁיב אֶת בְּנִּי שָׂבְּוה, דְאִיהוּ רוּוָזִא דְּקּוּרְשָׂא, דְּהָא בִוּצְּנָה אִיהוּ נַפַשָּׂא, רוּוָזָא אִיהוּ הוֹרָה.

Metat' asked the Holy One for signs to recognize the proper prayer, where the Shechina is.

Genesis 24:14

" וְהָיָה הַנַּעֲרָ, אֲשֶׁר אֹמַר אֵלֶיהָ הַטִּי-נָא כַדֵּךְ וְאֶשְׁתָּה, וְאָמְרָה שְׁתֵה, וְגַם-גְּמַלֶּיךְ אַשְׁקֶה--אֹתָהּ הֹכַחְתָּ, לְעַבְדְּךְּ לְיִצְחָק, וּבָה אָדַע, כִּי-עַשִּׁיתַ חֵסֵד עָם-אֵדֹנִי"

"now may it be that the girl to whom I say, 'Please let down your jar so that I may drink,' and who answers, 'Drink, and I will water your camels also '-- may she be the one whom You have appointed for Your servant Isaac; and by this I will know that You have shown lovingkindness to my master."

If the prayer satisfies the servant and pleases him, then he knows that the Shechina is within the prayer. If the prayer is not proper then the servant finds it full of inequities and selfishness. In such case it can't hold the Torah that is the Light of Ruach and the aspect of the Central Column. The Mitzvah that is not fulfilled, is the aspect of the Light of Nefesh that is for Rebbeca that represents the Shechina.

Our prayers should be on a level that is like presenting a bride for marriage. It must selfless and connect to the Shechina with purity in order to be accepted and raised for unification with the Light.

52. וְלֶבֵן פֵּרְשׁוּהָ בַּעֲלֵי הַמִּשְׁנָה, לֹא הַמִּדְרָשׁ הוּא הָעִקְּר אֶלָּא הַמַּצְשָׂה. וּבְּמְלוֹם אַחֵר אָמְרוֹ, כֵּל שִׁיְרְאַת חֶטְאוֹ לְּבְמְלוֹם אַחֵר אָמְרוֹ, חָכְמְתוֹ מִתְקַיֶּמֶת וְכוּ׳. לְחָבְמָת חְטְאוֹ – הָאֵם הָעֶלְיוֹנָה, תְשׁוּבָה. יְרָאַת חֶטְאוֹ – הָאֵם הָעֶלְיוֹנָה, תְּשׁוּבָה. חְיְכְמָה – הָאָב הָעֶלְיוֹן. בְּשָׁמַקְדִּים ה׳ חְכְמָה – הָאָב הָעֶלְיוֹן. בְּשָׁמַקְדִּים ה׳ קְטַנְּה, שָׁהִיא מִצְוָה, שׁוֹרָה עֻלְיו תּוֹרָה, שֶׁהִיא וֹ׳. וּבְשָׁמַקְדִים יִרְאָה לְחָבְמָה, שֵּׁהִיא ה׳ הָעֶלְיוֹנָה, שׁוֹרָה עֻלְיו חְבְמָה, שֵּׁהִיא ה׳ הָעֶלְיוֹנָה, שׁוֹרָה עֻלְיו חַבְמָה, שֵׁהִיא י׳, וְנִקְּרָא בַּן. וּמִבְּאוֹ (דברים שְׁהִיא י׳, וְנִקְּרָא בַּן. וּמִבְּאוֹ (דברים יִר) בּנִים אתם לה׳ אלהיכם.

52. וּבְגִּין בָא אוּקְבוּוּהָ בָּוּאֵרֵי בַּוּהְגִּיתִין, כֹא הַבִּּוּדְרָשׁ הוּא הָעִיקּר אֶפְּא הַבִּוּעֲשֶׁה. וּבַאֲתָר אֵוְזִרְא אָבְּוּרוּ, מִיכְּלּא הַבִּוּעֲשֶׁה. וּבַאֲתָר אֵוְזִרְא אָבְּוּרוּ, מִיכְּלָּא הַבִּוּעֲשֶׁה. וּבַאֲתָר אַוְזִרְא אָבְּוּרוּ, מִיכְּלָּא תַּבְּעִּילְ הֹי לְּוֹבְבָּוּתוֹ, חָיְבְּאוֹ לְּנְיְבָּא עַבְּעָהוּ, מְיַבְּא עַבְּעָהוּ, אַבָּא עַבְּעָה. כַּד אַכְּוֹדִים הֹי וְעַלְּאָה, הְשִּׁוּבְה. בְּיִּא עָבְיֹה הוֹרָה, הְאִיהוֹ וֹי. וְכַד אַקְּדִים הִי וְבִּגִּיה עַבְּיה עַבְּיה הִי עַבְּעָה, שַּׂרְיִיא עַבְּיה חִי בְּנִּים כֹּייִי אֵבְּנִיה עַבְּיה הִי עַבְּנִיה הִי עִבְּנִיה בַּוֹן. וּבִּוּבְּאוֹ, (דברים יוּ) בְּנִים אַתְּם כֹּייִי אֲכִּיה אָהַי כִּי בּוֹן. וּבִּיבִּאוֹ, (דברים יוּ) בְּנִים אַתְּם כֹּייֵי אֵלְהַיכִם.

When we elevate the lower ה H of the YHVH name that is Malchut to the upper ה H that is Binah, we return the vessel of Malchut to the Light of Binah and create the aspect of Teshuva, תשוב ה.

The lower ה H is also called Mitzvah because when we follow a Mitzvah we connect to Binah that brings the Light of Chokmah that is the 'Y of the name. The outcome of elevation with the Mitzvah connects us to the יה YH that are the Father (Chokmah) and

Mother (Binah). For that ability to connect we are called (Deuteronomy 14:1) "You are the children of YHVH, your God".

מתקימת חַכמַתוֹ קוֹדַמֵּת לְחַכְמַתוֹ, מטאוֹ שיִראַת אוֹמֵר, FÌQX חנינא ַרַבִּי. וָכֶל שַׁחָכָמָתוֹ קוֹדֵמֶת לְיֵרָאַת חֲטָאוֹ, אֵין חָכָמָתוֹ מְתְקַיֵּמֵת.

Rabbi Chanina ben Dosa said: "Whenever a person's fear of sin comes before his wisdom, his wisdom will endure; but when a person's wisdom comes before his fear of sin, his wisdom will not endure."

When a person studies in order to avoid making mistakes and conduct his life with purity, his actions make the difference and his wisdom expands because he connects to the Y of the name, which is Wisdom. Those who study without following the precepts can't connect to Wisdom and 'his wisdom will not endure'.

Following the precepts with understanding the deeper reasons behind every precept is important to make a high-level connection. This understanding creates the fear of losing the light they achieve when making sins. Those who just follow the Torah and do the proper actions without understanding may fail easily because they don't understand the impact of losing the light that the action brings with it.

שס״ה. זכרי עם ו״ה – רמ״ח. וכלם תרי"ג, שהינו תרי"ג מצוות שנתנו זהו שבתוב (דברים לב) כי חלק ה' עמו.

.53. וָהֹאִי אִיהוּ (שמות ג) זֶה שָּׁבִּי י"ה כְעַוֹכֹּם, ווֶה זָּכַרִי 53. וְזָהוּ (שמות ג) זָה שָׁמִי – י״ה – ו"ה. שְּׂבִוּי עָשׁם י"ה, שַּׂס"ה. זְּבִרִי עָשׁם ו"ה, רבו"זז. לְעֹלָם, וְזֶה זִכְרִי – ו"ה. שְׁמִי עם י"ה וֹכֹלָהוּ תרי״גָּ. דִּהַיִּינִי תרי״גַ פַּלּוּדִיןֹ, דְאָתְיְיּהִיבׁוּ כִּלְבְנִין כַּדִרישִׂיוֹ, כְּבֶּוֹבֶוֹי כּוֹן זוּוּכָלָקא בִּשְׂבוּיה, הַדָּרא לְבָנִים קְדִּיוֹת לָהֶם חֵלֶק בִּשְׁמוֹ. הוא דֹכִתִיבֹ, (דברים לב) כִּי זֵזְכֵלְ יִיֵּ׳ עַבׁנוֹ.

Exodus 3:15

ַויאמר עוד אַלהִים אַל מֹשָׁה כֹּה תאמַר אַל בָּנִי יִשְּׂרָאֵל יָהוָה אַלֹהֵי אַבֹּתֵיכֶם אַלהֵי אַבְרָהָם אַל שָׁלְחַנִי אֲלֵיכֶם זֶה שָּׁמִי לְעֹלָם וְזֶה זְכְרִי לְדֹר דֹּר"."

"God, furthermore, said to Moses, "Thus you shall say to the sons of Israel, 'YHVH, the God of your fathers, the God of Abraham, the God of Isaac, and the God of Jacob, has sent me to you.' This is My name forever, and this is My memorial-name to all generations."

This is my name', 'זָה שָּׁמִי', refer to יאַה YH of the name. Together Numerically 365 for the 365 precepts of 'You shall not do...'.

This is my memorial name', 'וזה זכרי', with זוה VH, together is 248 for the 248 positive precepts. All together equal to 613, which is the sum of all precepts in the Torah. They were given to the children of Israel to make direct connection with the YHVH name. Deuteronomy 32:9

"כִּי חַלֵּק יָהֹוָה עֲמוֹ יַעֲקֹב חֲבֵל נַחַלְתוֹ"

""For YHVH'S portion is His people; Jacob is the allotment of His inheritance."

Many people study 'diluted' Kabbalah and don't follow the ways of the Zohar to make proper spiritual connections. Only those lucky ones that feel the light of the Zohar in their heart, seek to study more and follow the laws of the Torah to their best ability. With daily study of the Zohar, prayers and doing the precepts we can create the fear making mistakes that may cause us to lose the light we earned. This fear also drives us to do more percepts. The sages tell us that the reward of fulfilling a precept is the opportunity to do another precept.

54. וּכִשֶּׁמֶּקְדִּים תּוֹרָה לְמָצְוַה אוֹ חַכמה לְיָרָאַה, מְתְהַפֶּּךְ שִׁמוֹ עַלֵיו לְנָקֶבָה, מְדָת הַדִּין, כָמוֹ זָה – הוה״י. שֻׁמְתַהַפֶּדְ לוֹ הַכּל לְדִין, וְקַשִּׁים מְזוֹנוֹתֵיו בַּתּוֹרֵה כָּמוֹ קָרִיעֵת ים סוף. וכמו זה הגאלה, אם זכו – יצאו בַרַחֲמִים, זֶהוּ שֵׁכַּתוּב (ישעיה סו) בְּטרם יבוא חבל לה והמליטה זכר, ויצאו בָרַחַמִים. וָאָם לֹא – מַקְדִּים הָרַחַמִים, וַיִצְאוּ בָצַעַר. וַיַפָּה שֶׁהַקְדִים צַעַר וְדִין לְרַחֲמִים. וַלָּכֵן פַּרְשׁוּהָ רַבּוֹתֵינוּ זְכָרוֹנָם לְבָרַכָה בַּעֵלֵי הַמְשִׁנָה, לְפוּם צַערא

54. וַכַר אַקדִים תּוֹרָה לַבַּוֹצֵוֹה, אוֹ זוֹכְבֵּוֹה לַיִּרְאָה. אָתַהַפּר שִּׂבֵּיה עָבִיה כְגוּהָבָא, בִּוַדְת הַדִּיוֹּ, בְגַּוִוּגָא דָא הוה"י. דְאָתִהַפַּר כֵיה כּכָּא כִּדְינָא, וְקָשִּׁיוֹ בְּוֹונֹותָיו בְּאוֹרַיִיתָא, בִּקְרִיעַת יַם סוף. וּכְגַּוונָא דָא פּוּרְהָנָּא, אָם זָּכוּ יִפָּקוֹן בְּרַוֹזַבֵּוּי, הַדָּא הוא דָּבָתִיבֹ, (ישעיה סו) בְּטָּרֵם יַבֹא וֹזְבֵל כָה וְהָבִּוּלִיטָה וָּפָר, וִיִּפָּקוּוֹ בְּרַוֹזַבֵּוּי. וְאִי כְּאו אַקְּדִים רַוְזַבֵּוּי, וְיִפּקוּוֹ בּצַּעַרא. וִשַּׂפִיר דְאַקדִים צַּעַרא וְדִינָּא קרַוְזְבֵיי. וּבֹנֵין דֹא אוֹהָמוּה רַבּוֹתִינוּ וָכְרוֹנָם לַבְרַכָּה, מַאַרִי בותניתיו לפום צערא אגרא.

The last two letters of the word precept, Mitzvah מצוה, represent Zeir Anpin IV and Malchut Ha. When we act on a percept, we create a vessel using the I (Zeir Anpin) and the ה (Malchut) and transform the first two letters, מצ (numerically 130 equal 10 times 'Love') to YH יה. This transformation from יה to יה to revealed through the use of special Gematria called ATBASH אתבש. The Mitzvah reveals the complete YHVH name with the unification of light and vessel. We draw the light of Chokmah Y י and Binah H ה to the vessel we created in Malchut. The sequence of YHVH יהוה implies mercy. When one tries to draw light without proper action/vessel, he reverses the process and the name as הוהי HVHY, which reveals an aspect of judgment. These kinds of 'shortcuts' transforms everything to judgment and cause great difficulties in all aspects of one's life.

The Final Redemption would be in a similar way. If we prepare a proper vessel, we will experience mercy, otherwise judgments. The Zohar recommends accepting the difficulties purify our vessel and be able to receive the The sages taught us that "The rewards are according to the efforts we made" Isaiah 66:7 "בָּטֶרֶם תָּחִיל יָלְדָה בְּטֶרֶם יָבוֹא חֵבֶל לָהּ וְהִמְלִיטָה זָכָר." "Before she travailed, she brought forth; Before her pain came, she gave birth to a boy."

The difficulties we experience come to help us cleanse the vessel. With every good deed, precept, prayers, studies we build a pure and strong vessel.

לה צער, לאחר שיוצאת ברחמים. וסוד הַדָּבַר – (ירמיה לא) בִּבְכִי יַבֹאוּ, אֲחַר כַּדְ – וּבַתַחַנוּנִים אוֹבִילֶם. וַלַכֵּן, (שם ל) וַעֵּת צַרָה הִיא לְיַעָקֹב וּמְמֵנָה יַוַשְּׁעַ, וְיֵצְאוּ בַרַחַמִים. וכִמוֹ שֶׁהַקָּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא שֵׁלַח

55. ובַוּפַקָּנוֹ דְנַפַשָּׂא, בִוּקּוֹדֶם דְנַפַקָּת אָית כָה 55. וִיצִיאַת הַנַּפַשׁ, מְקֹדֵם שֵׁיוֹצֵאת יֵשׁ צַּאַרָא, כִּבְתַר דְּנָפִיקַת בְּרַוֹזְבֵיי. וְרָזָא דְבִּכְּה (ירמיה לא) בבכי יָבאוּ, לְבָתַר וּבְתַוֹנֻוֹנִינִים אוֹבִיכֵם, וּבְנְּיוֹ רָא, (ירמיה ל) וְעֵּת צָּרָה הִיא כְיֹנְעַׂקֹבׁ וּבִובֶּונָּה יְוְשֵׂעַ, וִיפַקּוֹן בִרוֹזְבֵיי. וּכְגַּוונָא דִשָּׁכַוֹז קוּדְשָּׂא בִּרִיך הוא

# רְעִּיֹא בּוּהִיבּוֹגֹא בּקּדֹבוּיתאָ. הָבִי שָּׁבַּוֹז כֶּךְ אֶת הַיּוֹנָה וְלֹא מִצְאָה מָקוֹם לִשְׁרוֹת, כָּדְ שַׁלַח אוֹתְדּ, רוֹעֶה הַנָּאֱמָן, בַּהַתְּחָלָה.

Before the soul comes out to the world she experiences the pain of labor. After she's out mercy comes.

Jeremiah 31:8

" בָּבְכִי יָבֹאוּ וּבְתַחֲנוּנִים אוֹבִילֵם אוֹלִיכֵם אֶל נַחֲלֵי מַיִּם בְּדֶרֶךְ יָשָׁר לֹא יִכָּשְׁלוּ בָּהּ כִּי הָיִיתִי לְיִשְׂרָאֵל לְאָב וְאֶפְרַיִם בְּכֹרִי הוּא."

"With weeping they shall come, and with pleas for mercy I will lead them back, I will make them walk by brooks of water, in a straight path in which they shall not stumble, for I am a father to Israel, and Ephraim is my firstborn."

Jeremiah 30:7

"הוֹי כִּי גָדוֹל הַיּוֹם הַהוּא מֵאַיָן כָּמֹהוּ וְעֵת צָרָה הִיא לְיַעֵקֹב וּמִמֶּנָה יְוָשֵׁעַ"

"'Alas! for that day is great, There is none like it; And it is the time of Jacob's distress, But he will be saved from it."

Genesis 8:9

" וְלֹא מָצְאָה הַיּוֹנָה מָנוֹחַ לְכַף רַגְלָהּ וַתָּשָׁב אֵלָיו אֶל הַתַּבָּה כִּי מַיִם עַל פְּנֵי כָל הָאָרֶץ וַיִּשְׁלַח יָדוֹ וַיִּקְּחֶהָ וַיָּבֵא אֹתָהּ אֵלָיו אַל הַתַּבָּה"

"but the dove found no resting place for the sole of her foot, so she returned to him into the ark, for the water was on the surface of all the earth. Then he put out his hand and took her, and brought her into the ark to himself."

The dove is the aspect of the soul that wanders in this world through sufferings and then return to her roots when earning Teshuva, repentance.

Rabbi Ashlag adds here that we learn from that Zohar that we need to go through judgment, wars, pain, and sufferings before we are rewarded with mercy and Redemption. As we study previously, "The rewards are according to the efforts we made"

The hardship and pain before the Redemption is important for us because it will draw the mercy that we need.

56. וּמַה בְּתוֹּב בְּהֶם? (שמות ב) וַיִּכֶּן כֹּה וַבֹּרְאַכִּי אֵין אִישׁ. שֻׁבֻּלָּם רְשָׁעִים, וְלֹא מְצְאתְ בְּהֶם אִישׁ זוֹכֶה לְהוֹצִיאָם מֵהַגְּלוֹּת. מְצְאתְ בְּהֶם אִישׁ זוֹכֶה לְהוֹצִיאָם מֵהַגְּלוֹּת. וְלָכֵן סֵרְבְתָּ לְלֶכֶת לְשָׁם, וְאָמֵרְתָּ שְׁלַח וְלָכֵן סֵרְבְתָּ לְלֶכֶת לְשָׁם, וְאָמֵרְתָּ שְׁלַח שְׁלָח וְמָמְרְתָּ שְׁלַח זְמָן, בְּדְּ יִתְקַיִם עם יִשְׂרָאֵל, (מיכה ז) כִּימֵי זְמֵן, בְּדְּ יִתְקַיִם עם יִשְׂרָאֵל, (מיכה ז) כִּימֵי צִאתְדְּ מֵאֶרֶין מִצְרִים אַרְאֵנּוּ נִפְּלְאוֹת. וּבְּגְּרוֹת הָצְרִים אַרְאֶנּוּ נִפְּלְאוֹת. וְבָּגְרוֹת הָרְבִיעִית, אֵין לְדְּ בְּנָפִים. מְּמִי וֹנְה. שֶׁאַרְה וְאַבְּרֹץ כִּנְפֵי יוֹנָה. שְׁאַבְּה בְּמֹוֹ גוּף בַּגְּלוֹת הָרְבִיעִית, אֵין לְדְּ בְּנָפִים. וְלֹא עוֹר, אֶלָּא בַּהַתְחָלָה הָיוּ יִשְׁרְאֵל בְּמוֹ גוּף, וְאַהָּה וְאַהָרן בִּשְׁתֵי כַנְפֵי יוֹנָה, וּבְהֶן וֹיִי שְׁרָאֵל בְּמוֹ גוּף, וְאַהָה וְאַהָרן בִּשְׁתֵי כַנְפֵי יוֹנָה, וּבְהָן מִּרְה יִשֹּׁרְאֵל

56. ובַוה בְּהִיב בְּהוֹן. (שמות בּ) וַיִּפֶּן כַּה וָכַה וַיִּרְא כִּי אִישׁ אִישׁ. וְבַבְּהוֹן וַזִּיִּבִין, וְשֹׁרְאֵל.
אין אִישׂ. דְּכַלְּהוֹן וַזִּיִּבִין, וְלָא אֵשְׂבְּוֹזִת בְּהוֹן אִישׁ וֹבְּיִלְ, וְלָא אֵשְׂבְּוֹזִת בְּהוֹן אִישׁ אִיבְּיל, וְלֵא אֵשְׂבְּוֹזִת בְּהוֹן אִישׁ אַנְּהְ כִּגְּיֹן בְּא בִּיִר הִשְּׂבְוֹז וְאִישׁ יִּבְּילְוֹן וְאַבְּוֹר, וְבְּגְּילְ, וְבִּאְבָּין בְּאַבְּיוֹן וְיִשְּׂבְּוֹז יִשְׁבְּיֹן וְיִשְׁבְּוֹן וְיִשְׁבְּוֹז וְיִשְׁבְּוֹז וְיִבְּאַבְּיֹן וְלֵא אַבְּיֹרוֹן וְיִשְׁבְּוֹז וְיִבְּבְּיֹן בִּיּאָבְיִן אַבְּיֹן וְיִשְׁבְּוֹז וְיִשְׁבְּוֹן וְיִשְּבְּוֹן וְיִבְּבְּיִן בִּיְּבְיִוֹן וְיִשְׁבְּוֹז וְיִיְבְּיִּלְ בִּיְבְּיִוֹן וְשְׁבְּוֹז וְיִבְּבְּיוֹן וְיִבְּבְּיוֹן וְלָא עִוֹּר, שְּבְּנִין בִּיְבְּיִוֹן וְשְׁבְּוֹז וְיִבְּבְּיוֹן וְלֵא עוֹדֹ, אֶבְּיֹּוֹ בְּעִבְּיְ הִינִּלְן בְּיִבְּיִוֹן וְיִשְּבְּוֹן בְּבִּיוֹן בִּיְבְּיִוֹן וְיִשְׁבְּוֹן וְיִבְּבְּיוֹן בִּיְבְּיִבְּיוֹן וְיִבְּבְּיוֹן וְיִבְּבְּיוֹן בְּעִבְּיִוֹן וְיִבְּבְּיוֹן וְלְא עִוֹיִן וְשִׁבְּוֹן בְּבְּיוֹן וְלְא עִוֹיוֹין וְיִבְּבְּיוֹן בְּיִבְּיִוֹן בְּיִבְּיוֹן בְּיִבְּיוֹן בְּבְּיוֹן בִּבְּיוֹן וְיִבְּבְּיוֹן בְּבְּיוֹן בְּבְּיוֹן בְּשִּבְּוֹן בְּבְּיוֹן בְּבְּיוֹן בְּבְּיוֹן בְּבִּיוֹן בְּבְיוֹן בְּיִבְּיוֹן בְּבִין בְּבִּיוֹן בְּבִּיוֹן בְּבְּיוֹן בְּבִּיוֹן בְּבְּיוֹן בְּבִּיוֹיְנְא בְּבְיוֹן בְּבְּבְּיוֹן בְּבְּבִין בְּבְּבְּיוֹן בְּבְּבְּוֹן בְּבִיוֹיתְא בְּבִיוֹן בְּבְּוֹיוֹיוֹיוֹן וְשִּבְּבְּוֹיוֹין בְּבְּוֹיוֹין וְשִּבְּוֹין בְּבְּוֹיוֹין וְשִּבְּוֹין בְּבְּוֹיוֹין וְשִּבְּוֹיוֹין וְשִּבְּבְוֹים בְּוֹיִיוֹיוֹין וְשִּבְּבוֹין בְּבְוֹיוֹין בְּבְּבְיוֹין בְּבְּיִבְּיוֹין בְּבְּבְּיוֹם בְּבְיוֹיוֹין וְשִּבְּבוֹין בְבְּבוֹין בְּבְּבְיוֹיִים בְּבְבְיוֹיוֹין וְשְבְּבְּוֹבְיוֹיוֹין וְשִבְּבְיוֹם בְּיוֹיִין בְּבְּבְּבְיוֹיוֹיוִין וְשְבְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹיוֹין בְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹם בְּבְּיוֹיוֹיוֹיוֹ וְשִבְּבְּוֹם בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְּבְיוֹם בְּבְבְיוֹים בְּבְבְּיוֹם בְּבְּבְּבְּיוֹם בְּבְבְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹיוֹם בְּבְבְּבְּיוֹם בְּבְבְּיוֹם בְּבְבְּיוֹם בְּבְּבְּבְּבְּיו

Exodus 2:12 "וַיָּפֶּן כֹּה וָלָה וַיִּרְא כִּי אֵין אִישׁ וַיַּךְ אֶת הַמִּצְרִי וַיִּטְמְנֵהוּ בַּחוֹל". "So he looked this way and that, and when he saw there was no one around, he struck down the Egyptian and hid him in the sand."

Moses killed the Egyptian after he looked into his past and future and found that he had no positive deed. He also saw the future of the Israelites and even tried to push away the task that God gave him.

Exodus 4:13 "ויֹאמֶר בִּי אֲדֹנִי שְׁלַח נָא בְּיַד תִּשְׁלְח" "But he said, "Please, Lord, now send the message by whomever You will."

Dove is the aspect of the soul and for the Israelites, the Shechina was their soul and connection to the Holy One Blessed Be He. The Zohar says that Moses and Aaron were the aspects of two wings for the Shechina and the Israelites could 'fly' out of Egypt.

Micha 7:15 "כִּימֵי צֵאתְךְ מֵאֶרֶץ מִצְרְיִם אַרְאָנּוּ נִפְלְאוֹת." "As in the days when you came out from the land of Egypt, I will show you miracles."

The Final Redemption would be like the process of leaving Egypt. After the time of hardship there will miracles and then freedom and peace. Moses represents all the souls of the Israelites. When the time comes God will send Mashiach ben Yosef and Mashiach ben David to be the 'wings' that will break us out of the final exile and bring peace on us and the entire world.

57. אֵין מִצְוָה שֶׁלֹא נִכְלְלוּ שֶׁם עֻשֶׂר סְפִּירוֹת. בַּתֵּבְה – (בראשית ו) תַּחְתִּיִם שְׁנִים וּשְׁלִישִׁים תַּעֲשֶׂה, לְהַכְלִיל בָּה בְּהָנִים לְוִיִם וְיִשְׂרְאֵלִים. תֵּבְה שְׁכִינְה עַּמְהָם, תּוֹרַת ה׳, הִיא רְבִיעִית הַהִּין, ה׳ עִמְּהֶם, תּוֹרַת ה׳, הִיא רְבִיעִית הַהִּין, ה׳ רְבִיעִית. וּמְשֻׁלֶּשֶׁת בְּיה״ו, לְהַשְׁלִים בּוֹ יֻהוֹ״ה. וְעָשֶׂר דְּרָגוֹת שֻׁנְּכְלְלוּ בוֹ, שֶׁהֵן יִיֹּה הִ״א וְא״וֹ הִ״א. לְהַתְקַיֵם בְּהֶם יִיֹּה בִּישְׁרָאֵל, (דברים ד) וְאַתֶּם הַדְּבַקִים בָּה׳ אֵלְהִיכֶם וְגוֹ׳, (שם יד) בְּנִים אַתֶּם לַה׳ אֵלְהִיכֶם וְגוֹ׳, (שם יד) בְּנִים אַתֶּם לַה׳ אֵלְהִיכֶם. שֵׁם זֶה שִׁלְטוֹנוֹ בְצֵלֶם הָאָרָם, וְעַל בַּל אִיבִר וְאִיבַר שֵׁלוֹ.

57. כֵּית פָּהִּידָא, דְּכָּא אִהְכְּלִילוּ תַּבְּוֹן עֻשֶׁר סְפִירוֹת. בַּתִּיבָה תַּוְזִתִּיִם שְׂנִיִים וּשְׂלִישִׁים תַּעֲשֶׁיהָ. לְאַכְּלְלֵא בָּה, כַּהֲנִים וְשְׂלִישׁים תַּעֲשֶׁיהָ. לְאַכְלְלֵא בָּה, כּהֲנִים לְוִיִם וְיִשְּׂרְאֵלִים. תֵּיבְה שְׂכִינָה עַבְּיהוֹן, תּוֹרַת יְיָ׳, אִיהֹי רְבִיעִית הַהִּיוֹ, ה׳ רְבִיעָׂית הַהִּיוֹן, ה׳ וְעַשְּׂרָלְאָה. וּבְּושׁוֹּכֶשֶׁת בְּיה"ו, לְאַשְׂלְכָּוֹא בִּיה ידוד. וְעַשְּׂרָת דַּרְנִּיֹן דְּאִתְכְּלִילוּ בֵּיה, דְּאִינוֹן יוֹ״ד הַ״א וְא״וּ וְעַשְׁיֹרָת דַּרְנִּיֹן דְּאִתְכְּלִילוּ בִּיה, דְּאִינוֹן יוֹ״ד הַ״א וְא״וּ הַבִּיל בְּיִי אֶלְהַיִּלְא בְּהוּ בְּיִיְּיְלְּא בְּהוּ בְּיִיְיֹּלְתְּא בְּהוּ בְּיִיְיְבִיא בְּהוּ בְּיִיְּלְ, וִיברים דּי וְאַתֶּם לַוְיִי הָּאִי שְׁלְטְנֹנוּתִיה בְּצוֹּלְבְיִא דְּבַר נְּשֹׁ, אֵלְבָּיל בִּלְיִה בְּיִיְיֹ אֵלְבְיֹב בְּיִיְיִ אֶלְבְיֹנוֹת בִּיִי עַּבְּיוֹ בְּיִילְי, וְשֹּבְּר נְּעֹי בְּיִילְי, וְברִים דִּיְיִי אֶלְבְיֹלוֹנְתִיה בְּיִיְי, אֲלֹבְית בְּיִייְבְוֹא שִׁבְּעֹן נְוֹנִי, וִיברים דִּי נְשִׁלְּבְיּת בְּיִיי, אֵלְבֹּיוֹ עַבְּיִּוֹן בְּאָלְנְבְיֹּוֹת בְּיִייְי, אֵלְבֹּיוֹ עִים בְּיִי, אֲלֹבוֹי בִּיִי בְּבִּי עְבִּיִים וְנִוֹי בְּיִיי, אֲלֹבְית בְיִיי, אֵשְּׁלְטְנְנוֹת הִילוֹן בִּילוּ בְּבִּיים בְּיִיי, אֵשְּׁבְּעִים בְּיִיי, אֵשְׁלְטְנִוֹנְתִיה בְּיִיי, וְאִיים בְּיִילְי בְּיִית בְּיִיי, וְאִילְם בְּיִילְיה בְּיִיי, וְאבֹר דִּילִיה.

The YHVH name of Zeir Anpin has 10 letters יוד-הא-ואו-הא. Its numerical value is 45 as in 'אדם', 'Man'. Every Mitzvah has an action/vessel that includes the ten Sefirot. Genesis 6:16

"צֹהַר תַּעֲשֶׂה לְתַּבָה, וְאֶל-אַמָּה תְּכֶלֶּנָה מִלְמִעְלָה, וּפֶּתַח הַתֵּבָה, בְּצִּדָה תָּשְׁים; תַּחְתִּיִם שְׁנִים וּשְׁלְשִׁים, תַּעְשֶׂה "You shall make a window for the ark, and finish it to a cubit from the top; and set the door of the ark in the side of it; you shall make it with lower, second, and third decks." The three levels of the Ark that is a special vessel, represent Chessed, Gevurah and Tiferet and the יהו YHV of the name. The three also represent the entire nation of Israel, Priests, Levites, and Israel, which is the twelve tribes. The Ark itself is the fourth

element, The YHVH name is complete. This brings to a unification with the Light of the upper levels using Zeir Anpin and the 10 letters name that controls the Tzelem, which is the spiritual image of the person that provides the life energy to the body.

Deuteronomy 4:4

"ואַתַּם הַדבַקִים בַּיהוַה אֵלֹהֵיכָם חַיִּים כַּלֹכֶם הַיּוֹם"

"But you who held fast to YHVH your God are alive today, every one of you."

This verse is quoted here to teach us that the precepts connect us fully to the light and bring us Lifeforce to our spiritual garments and when the time comes it will be what would determine if we are protected in the Ark or not.

שנאמר דגים וחגבים אינם טעונים שחיטה, אלא אסיפתם היא המתרת אוֹתַם. כַּדְ בַּעֵלֵי הַמִּשְׁנָה, אֵינַם צְרִיכִים שַׁחִיטַה, אֵלֶא שָׁנָאָמֶר בַּהֶם (בראשית מט) ויגוע ויאסף אל [על] עמיו. מה דגי הַיַם חַיוּתַם בַּיַם, אַף הַלְמִידֵי חַכַמִים בעלי המשנה חיותם בתורה, ואם מתים. ממנה, שבה המשנה, התנין (הַתַּנָאִים) שׁל התרבו תַנִינֵי הַיַם. וָאָם אֵלוּ שׁבּיבּשׁה יעלו (יפלו) למים ולא יודעים לשחות, הם מֶתִים. אָבַל אַדַם שָׁהֶם בַּעַלֵי קבַּלַה, הָם לְמַעלַה מִכָּלַם, בָּהֵם נֵאֱמַר (בראשית א) וירדו בדגת הים ובעוף השמים, שהם תנינים, (יחזקאל (ט) הַתַּנִּים[ן הגדול, נחש בָּנגֵד (שמות כו) וָהַבְּרִיחַ הַתִּיכֹן בְּתוֹדְ הַקְרשִׁים.

.58. פּקּוּרָא בַּתַר דָא, כַּרוּוֹ בִּרִינִי ווֹגַּבִים, דְאָתִבֵּור 58. מִצְוָה אַחַר זוֹ לַדוּן בִּרִינֵי חַגָּבִים, דְגִּים וַווֻגַּבִים אֵינַוֹ טָעוֹנִיוֹ שָׂווִיטַה, אֶכַּא אָסִיפַתַם היא המתרת אותם. הכי מארי צַּרִיכִיוֹ שָּׂוֹזִיטַה, אֶכַּא דְאָתַבור בְהוֹוֹ ויגוע ויאסף עֹל עַבוּיוֹ. בַוֹה נוֹנֵי יַבַּוֹא, וֹזִיוּתוֹ בִּיבַוֹא, אוּף תּכְבוּידֵי ווֹכבוּים, בוארי בותנִיתיוֹ, ווֹיוּתיִיהוּ באוריִיתא, וְאִי תֿנֿינֿאַ (נ"א תנאין) דְּבַּוּתנָּיִיתִין, דְּבַה אָתַרַבוּ תַנָּינֵי יַבַּוּא. וְאֵי אִינוּוֹ דביבשהא יעלרון (נ"א יפלון) לבויא, ולא לְשַׁיֹּטִישָׁא, אִינוֹוֹ בַוּיִיתִיןֹ. אֲבֶל אֶדָם דְאִינוֹוֹ בַוּאַרִי קַבֶּלָה, אִינוֹן לְעַיֹּלֶא בִוּכָלְהוּי, בְהוּ אָתְבַוֹר (בראשית א) וְיִרְהוֹ בִּרְבָּת הַיָּם וּבְעוֹף הַשָּׁבַיִים, דִּאִינֿוּוֹ בַּאַרֵי בותניתיו, תניניא. התניו הגדול, (ישעיה כז) נווש בריוו, לקבל (שמות כו) והבריון התיכון בתוך הקרשים.

The Mitzvah that comes after is about fish and grasshoppers. Fish (in the water) and some kinds of grasshoppers (on land) require no slaughtering. The process of gathering them permits them for eating. Fish is surrounded by water that is chassadim. The righteous and scholars of Torah are considered as fish in the water. They are saved from the 'slaughtering' of the Angel of Death because of their purity. They adhere to the ways of the Torah and protected by it. If a 'fish' is out of the water, he dies. Without the study of Zohar that is the higher level of Torah studies, we are without life energy and protection.

Those on land that wish to swim in the water need qualified teachers with pure knowledge of Kabbalah. They can teach how to swim in the water and stay alive even when there are predators (negative influence) in the water. It is our responsibility to find a pure and reliable guide to teach us survival skills while in the water, avoiding traps and predators.

59. בּזְמֵן שֶׁתַּנִּינִים בַּעֲלֵי הַמִּשְׁנָה יֵשׁ בָּהֶם מַחֲלֹקֶת וּמֵקְשִׁים זֶה עַל זֶה, בּוֹלֵעַ אֶת חֲבֵרוֹ. וְזֶהוּ תַּלְמִיד קָטָן שֶׁלֹא הִּנִּיע לְהוֹרָאָה וּמוֹרָה, חַיָּב מִיתָה. וְאִם הֵם שְׁוִים זֶה לְזֶה וְיֵשׁ בָּהֶם מַחֲלֹקֶת וְקַשְׁיָה, נֶאֶמֵר בָּהֶם בַּסוֹף, (במדבר כא) וְאֶת וְהֵב בְּסוּפָה, וּפֵרְשׁוּהַ אֲהַבָּה בְּסוֹפַה. 150 בְּזֹבְינָּא דְּתַנִּינִן (דתנינין) בָּוּאֵרִי בִּוּשְׁנָּה, אִית בְּהוֹן בַּיוֹזֵכוֹכֶּּת, וּבַּוּקְשִׁין דָּא כְּדָא, בְּכַע כְּוֹזִבְרִיה. וְהַאִי אִיהוּ תַּכְּבִּייד וְאֵי אִינִּין שָׁיִין דָא כְּדָא, וְאִית בְּהוֹן זְזִיֶּיב בִּייתָה. וְאִי אִינִּין שָׁיִין דָא כְּדָא, וְאִית בְּהוֹן זְזִיִּיב בִּייתָה. וְאִי אִינִּין שָׂיִין דָא כְּדָא, וְאִית בְּהוֹן מַטוֹף, (במדבר כֹּא) וְאֶת בְּהוֹן בְּסוֹפָה. בְּסוֹפָה.

When the scholars of Torah that are considered as big and powerful sea creatures have arguments among them, one may swallow another, like a big fish swallows a smaller fish in the water. Those who are equally strong respect for each other and their arguments can lead them to love each other.

The lesson here is to connect to a pure Kabbalah teacher that follows the ways of the Torah. There are many charlatans rabbis and teachers that take advantage of the ignorance of most people. They use Kabbalistic terms to impress and influence others to believe in them and join their school. They present themselves as 'big fish', attract more followers into their 'sea' but swallow their energy, puking them later to the land when they have no value for them. These lost small fish should immediately seek a pure teacher to swim in the fresh and pure water of life. If one feels that his teacher is not pure and at the same time he loves to swim with the other fish in his school, he should share and join the group's energy, avoiding being swallowed by the big fish.

60. בּין כָּדְ חֲבִרי דָּג נְּדוֹל הִוְדַמֵּן אֵלְיוּ וְאָמַר, רוֹעָה הַנָּאֶמָן, (שם כד) אֵיתָן מוֹשְׁבֶּדְ וְשִׂים בַּטֶּלַע קְנֶּדְ. תַּנְיָא שֶׁמְּסֵיֵּע קֹנְּדְ, שַּבְּסִיּע קֹנֶּדְ, תַּנְיָא שֶׁמְּסֵיֵּע לְדָּ, שֶׁחְבֵרי דָּגִים בְּטֶלַע הַמֵּן שֶׁלְּהָם, אֵיתָן בְּהָפּוּדְ אוֹתִיוֹת – בְּנְיָא. אֵיתָנִים בְּהִפּוּדְ אוֹתִיוֹת – בְּנְיָא. אֵיתָנִים בְּהִפּוּדְ אוֹתִיוֹת – תַּנְיָא. אֵיתְנִים בְּהִפּוּדְ אוֹתִיוֹת – תַּנְאִים. הִשְּׁמֵר מֵהֶם, שֶׁבְּי בְּהִפּוּדְ לְחַחְוִיק בַּשֶּלַע שְׁל דְּגֵי הַיְּם, שֶׁל בַּעְצֵיי הַמִּשְׁנָה, שֶׁהֵם שָּלְּיִה, לְנְקֹב עַד שֶׁמַגִּיעָה לַמְּהַהוֹם הַּנִּילָה שַׁשִּם.

00. אַדְּהָכִי, הָא נִּינָּא רַבְּא אִוְּדְבֵּוֹן לְנַבֵּיה, וְאָבַּוּר רַעְּׂיָא בְּוֹהִיבִּוֹנָא, (במדבר כד) אֵיתָן בּווּשָּׂבֶּך וְשִּׂים בַּסֶלַע לְּנָּא רְבִּיּא אִוְּדְבִּוֹן לְנַבִּיה, וְאָבַּוּר רְעְּׂיָא בְּוֹהִיבְוֹן בִּסֶלֵע לְּנָּא רַלְּא תִּנְיִא דִּבְּוֹסֵיִיעַ כְּךְ. דְּהָא זֵּוֹנִין בַּסֶלַע לְּנָּא רְכְּבִּר פָּה וּכְבַּר רְכִּינִיְא, תֵּיְנִיא, אֵיתְנִּים בְּהַפּוּך אַתְּווֹן, הַנָּאוֹן דְּבָעִי לְאַתְּלְפָּא בַּסֶלַע דְּנִּגִּי יַבְּוּא, רְבָּא הְנִיִּיהוּ, דְּהָא אַנְּהְ כְּבַּר פָּה וּכְבַּר כְּבִּר כְּבִּי וֹבְּיא, רְבָּא דְּבָנְיִיהוּ, דְּהָא אַנְּהְ כְּבַר פָּה וּכְבַּר כְּלִיהוּ, רְבָּא אַנְּהְ כְּבַר פָה וּכְבַּר כְּיִבְּי לְשִּרְלְפָּא בַּסֶלַע דְּנִּנִיי יַבְּוּא, רְבָּא וְוַרִידְא וְזַרִיםְא, (דלינקוב) לִינְּלְּוֹב עַר דְּבָּוּסִי לְּנִילְיף, כְּיִיבִּין לְּבִּיה בְּבִיל לְּנִילְיף, בְּיִבְּא דְּתַבְּיוֹן, הִינִּין, דְּאִינִּוֹן תַּנְּאִים, כְּנִילִי רְבָּא דְּבִּיְלִיף, רְבָּא דְּתַבְּיוֹן, הִינִין, דְּא וְזַרִיף, הְאִינִּוֹן הְנִבְּיִים, כְּעִּיִּי לְבָּא הְבִּים בְּבִּמִיי לַבְּיוֹים, לְּיִנְיּוֹן, הִינִין, דְּא וְזַרִיףְא וְזַרִיםְא, (דֹּבִילִין בְּוֹיִבְיוֹן בְּעָּיוֹם בְּבְּעֹיִי לְבִּיוֹים בְּבִּנִיים בְּבִּנִיים בְּבִּנְייִר דְּבְּיִילִייף, בְּיִילְייִים בְיוֹבְיּא וְזַיִרִיץ בְּיִּא דְּבִיבְייִים לְּרִיבְּיִים בְּנִינִיין בְּיִילְיף, בְּיִבְּיִיין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִינִין בְּיִינִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִבְּעִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִנְייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִנִין בְּיִבְיִים בְּבִייִים בְּיבִייִיין בְּיִייִין בְּיִייִין בְּיִייִים בְּיִייִייִין בְּיִייִים בְּיִייִייִין בְּייִייִין בְּיִייִין בְּיִינִייוֹי בְּיוֹים בְּיבְיםייִיי בְּיִייִיין בְּיִייִין בְּיִייִים בְּיִייים בְּיִייִיים בְּיוֹים בְּיבְייִיים בְּייִייִים בְּיוֹייִים בְּיִיים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּייִים בְּייִיים בְּיִייְיִים בְּייִילְייִים בְּייִיבְייִייִים בְּיִייְיוֹים בְּיִיבְיּיים בְּיִייִּים בְּיִייִיים ב

A big fish, Rav Hamnuna Saba, join the study and said, Numbers 24:21 " אֵיתָן מוֹשָׁבֶּךְ אָיִח בַּסָּלַע קְּנֶּךְ "Your dwelling place is strong, And your nest is set in a rock."

The word 'strong' (איתן' refers to the Tannaim (great sages on the level as Rabbi Shimon) are also fish that help Moses to elevate the Shechina when she is in exile. Their nest is in the rock, which is the aspect of Malchut. Rav Hamnuna suggests to Moses to protect himself from the fish, Tannaim, in the rock because Moses is 'slow speech and slow tongue' (Exodus 4:10). Whoever wishes to attack the sea fish that are in the rock, Tannaim, should be strong with a sharp tongue that could penetrate the great abyss that's

61. כִּי עוֹד חָזוֹן לַמּוֹעֵד וְיָפֵחַ לַקּץ וְלֹא יְכַזֵּב (חבקוק ב). וּפֵּרְשׁוּהָ שֶׁפְּסוּק זֶה נוֹקֵב וְיֹבֵּה עַד הְּהוֹם רַבְּה. מִיהוּ שֶׁיּוֹבד לְתְהוֹם רַבְּה לִמְצֹא זְמַן זֶה? אֶלָּא אַתָּה, שֶׁנֶּאֶמֵר בְּבָּה לִמְצֹא זְמַן זֶה? אֶלָּא אַתָּה, שֶׁנֶּאֶמֵר בְּבָּה לִמְצֹא זְמַן זֶה? שֶּׁלָּא אַתָּה, שֶׁנֶּאֶמֵר מְשְׁכְּטִיךְ הְּהוֹם רַבְּה. כַּמְה בַּעֲלֵי מִשְׁנָה שֶׁרְצוּ לֶנְרֶדְת לְעשֶׁק הַהְּלֶכָה לִמְצֹא שָׁם שֶׁרְצוּ לֶנֶרֶת לְעשֶׁק הַהְּלֶכָה לִמְצֹא שָׁם שֵּׁרְצוּ לֶנְרֶדְת לְעשֶׁק הַוְּזְלֶכְה לְמְצֹא שָׁם עֵל גַב שֶׁלְשׁוֹנָם הְיְתָה בְּפַטִישׁ יְפוֹצֵץ טְּל גַב שֶׁלְשׁוֹנָם הְיְתָה בְּפַטִישׁ יְפוֹצֵץ סְלַע, וּמִי שֶׁנֶּקב שֶׁלוֹ בְּאוֹתוֹ סֶלַע בְּלֹא סֶלוּ בְּאוֹתוֹ סֶלַע בְּלֹא סְלוֹב בְּאוֹתוֹ כָּלְע בְּלֹא שָׁנְקְבוּ אוֹתוֹ, וְיֵשׁ צְנְקֹב בְּאוֹתוֹ כַלְע בְּלֹא שֶׁנְקבוּ אוֹתוֹ, עֵד שֶׁהִנִּיעוּ לְתְהוֹם רַבְּה, וְלֹא עֵלוּ מִשֶּׁם.

61. (חבקוק ב) פִי עוֹד (דף רע"ט ע"א) וְזְחוֹן כַבּווֹעֵד וְיִפְּחַוֹּ כַבּוֹעֵד וְיִפְּחַוֹּ כַבּוֹעֵד וְיִפְּחַוֹּ כַבּוֹעִד וְיִפְּחַוֹּ כַבְּאַ, בַּאֹן הוּא דְּנְּוֹזִית כֹּתְהוֹם רַבְּא, עַרְ הְּהוֹבִּוֹא וְבִּאָ בַּוֹאוֹ הוּא דְּנָּוֹזִית כֹּתְהוֹם רַבְּא, עַרְ הְּהוֹבְּוֹ רְבָּא, שֶׁבְּא עַנְּהְ, דְאִהְבֵּיִר בְּךְ (תהלים לְאַשְּׂבְּוֹזְא וְבְּיֹנְא דָא, שֶׁבְּא עַנְּהְ, דְאִהְבִיר בְּךְ (תהלים לְאַשְּׂבְוֹזֹא וְבְּיֹנִא דָא, שֶׁבְּא עַנְּהְ, דְאִהְבִיר בְּךְ (תהלים כְּעִארְ וְבִּיוֹא וְבְּיִלְיִּ בְּבָּוֹיִ עִּע כִּנְיִלְּהְ בְּבִּרֹּוֹ וְבָּעוֹ כַבְּיִה בְּבְיֹּה וְבְּעוֹי בַּבְּיֹלְ דְּבָּעוֹ כְבָּה, וְבַּיְוֹתוּ תַבְּיוֹן, וְבָּא בְּבְּהוּוֹן הְנֵת בְּפַּטִיישׁ יְפוֹצִּץ בְּבְּהוֹין בְּנִילְיִ בְּנִילְהוֹן הְנֵתְ בְּבְּלְא רְשֹּוֹּ, אְתָא סְלֵע, וְזַלִישׁ פַּטִּישׁ דִּלְהוֹוֹן, כְנֵבְיְבְּא בְּבָהוּא טֵכַע, וְנִילְא הְנִבְּיֹלְ הִבְּלְּבְּא בְּבָּהוּא טֵכַע. וְבָּיִא בְּבְהוּא שְׁכַנִי, וְבִילִיה בְּבְּהוּוֹן, כְּנֵבְיְבְא בְּבָהוּא טֵכַע. וְבִּיְאוֹיִל לְבָּיִלְיִ בְּיִלְיה בְּבְּהוּא שְׁלַיבוֹן לְבִּילְ בְּעֹי בְּיִלְי, וְבְּיֹלִיה בְּבְּהוֹוֹן, כְּנִבְיִים בְּבְּלֹא רְשֹוֹּי, אְנִילְיה בְּבִילִיה בְּבִילִיה בְּבְיהוּוֹן הְנִבְּלְ בְּבְּהוּא בְּבְּהוּא עִבְּלִי, וְשִׁוֹי לְבִילְיה בְּבִילְם בְּבִּיל בְּבִּילוּ בְּבִילְם בְּיִבְיוֹ בְּבְּילְ בְּבִּילוֹ בְּבְּבִילְ בְּבְּיוֹ בְּיִבְיּים וְיִינְיוֹי לְבָּא בְּבְּבִילוּוֹ בְּבְּבְּיוֹבְיוֹ בְּבִיבְיוֹ בְּיִבְּבְּיוֹ בְּיִבְיוֹ בְּיִבְּבְּיוֹ בְּבִיבְּיוֹבְיוֹ בְּבִיבְיוֹים בְּבִבּיוֹי, בְּיִבְּיוֹי בְּיִבְּיוֹי בְּיִבְּיוֹי בְּיִבְיּיוֹ בְּיִבְיִים בְּיִבְּיוֹי בְּיִבְיּיוֹ בְּיִבְיוֹיוֹי בְּבִיבְיוֹים בְּבִיבְיוֹי בְּיוֹבְיוֹי בְּיוֹבְיוֹי בְּיִבְיּוֹי בְּיוֹבְיוֹי בְּיִבְּיוֹי בְּיִבּיוֹי בְּיוֹב בְּיוֹבְיוֹי בְּיוֹבְבּיוֹי בְּבְיבְיוֹי בְּיבְבּיוֹי בְּיבְבְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּבְיבְיוֹי בְּבִיבְיוֹי בְּיבְבְיוֹי בְּבְּבְיוֹי בְּבִיבְיוֹי בְּבִיבְּיוֹ בְּיבְיבְיוֹי בְּיוֹ בְּבְיבְיוֹי בְּיוֹי בְּבְיבְיוֹי בְּבְבְּיוֹי בְּבְבְיוֹי בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְבְּיוֹי בְּבְיבְּיוֹים בְּבְבְּבְיוֹי בְּבְבְבְיוֹי בְּבְיבְיוֹיוֹי בְּבְבְּבְיוֹי ב

Habakkuk 2:3

"כָּי עוֹד חָזוֹן לַמּוֹעֶד וְיָפֶחַ לַקָּץ וָלֹא יָכָזָב אָם יִתְמַהְמָהּ חַכֶּה לוֹ כִּי בֹא יָבאׁ לֹא יָאַחֶר."

"For the vision is yet for the appointed time; It hastens toward the goal and it will not fail. Though it tarries, wait for it; For it will certainly come, it will not delay."

The Zohar explains that this verse goes down to the great abyss to find the time of 'the end', which is the time of the Final Redemption.

Psalms 36:7

"צִדְקָתָךְ כָּהַרְרֵי אֵל מִשְׁפָּטֶךְ תָּהוֹם רַבָּה אָדָם וּבְהֵמָה תוֹשִּׁיעַ יִהוָה."

"Your righteousness is like the mountains of God; Your judgments are like a great abyss. O YHVH, You preserve man and beast."

The 'great abyss' is the depth that is below the rock. The Zohar explains in Zohar Vayechi #444-#448 that the rock is the stone that Jacob placed under his head when he found the place where God started the creation of the world. This stone is the 'drinking stone' that was the foundation of the world.

Many tried to go down into the depth of this abyss to find the end but didn't come back.

Moses wasn't allowed to connect to the 'rock' inside the land of Israel. In my opinion, the Zohar reveals here that Moses 'attacked' the rock (Numbers 20:11) to get the support of the righteous and save the people but he didn't have permission and was punished for it.

62. וּבִּזְמֵן שֶׁהַנֶּקֶב פְּתוּחַ, כָּל מִי שֶׁהָיָה נוֹפֵל שָׁם, לֹא הָיָה עוֹלֶה. וּמְשִׁיחַ בֶּן דְּוִד נְפַל שָׁם עִם מְשִׁיחַ בֶּן יוֹסֵף. שֶׁאֶחְד הוֹא (זכריה ט) עָנִי וְרֹכֵב עַל חֲמוֹר, וְאֶחְד הוֹא (דברים לג) בְּכוֹר שׁוֹרוֹ, זֶה מְשִׁיחַ בֶּן יוֹסֵף. וְזָהוֹ (שמות כא) כִּי יִכְרָה אָשׁ בּוֹר 62. וּבְוֹּבְוֹלָא דְּנוֹּהְבָּא פָּתִיזִוֹא, כָּל בַּוֹאוֹ דְּפַּיל תַּבְּוֹלְ עָבׁ הַבְּוֹלְ, לָא דְּנִוֹּהְ סְּלִילְ. וּבְּוּשִׂיזוֹ בֶּוֹ דְּיִוֹד נְּפַל תַבְּוֹ עָבׁ בְּוּשִׂיזוֹ בֶּוֹ דִיֹבוֹ עָל הְיִבוֹ עִלְהֹ וְיִבוֹר. וְזֵוֹד אִיהוּ, (דברים לג) בְּכוֹר שוֹורוּ, דָא בְּוּשִׂיזוֹ בֶּוֹ זְ עָבֹּוֹר. וְזֵוֹד אִיהוּ, (דברים לג) בְּכוֹר שוֹורוּ, דָא בְּוּשִׂיזוֹ בֶּוֹ זִיבווֹר. וְהַאי אִיהוּ (שמות כא) כִּי יִכְנֶרה אִישׁ בּוֹר וְלֹא יִיבוֹר וְלֹא

ולא יכסנו ונפל שמה שור או חמור. ולכן נְקְרָא הַמְּשִׁיחַ בַּר נַפְּלֵי. וְהִיא נַפְּלַה אַחֲרִיהֶם, וְנֶאֱמֵר עָלֶיהָ, (עמוס ה) נָפְּלַה לא תוסיף קום בתולת ישראל. ואתה הוא בעל הבור ישלם כסף ישיב בַשִּׁיחַ בַּן יוֹסֵף שֵׁעַתִיד לְהַהַרג.

יָכַסֶנוֹ וָנַפַל שַּׁבַּוֹה שוֹר אוֹ ווָבוור. וּבְנִין דָא אָקָרִי בִּישִׂיתַ, בַּר נַפַבֶּי. וְאִיהִי נַפַבַּת בַתַרַיִיהוּ, וְאָתִבֵּור עָּלֶהֹ, (עמוס ה) נָּפַלָה לא תוסיף קום בְתוּלַת יִשְּׂרָאֵל. וְאַנָּתִ הוֹא (שמות כא) בַעַּל הַבּוֹר יִשַּׂכֵּם כֵּסֵף יָשִּׂיב כִּבְעַלֵיוּ וְהַבֵּוֹת יִהְיָה כּוֹ, דָא בְּוֹשִּׂינוֹ בָּן יוֹסֵף, דְעָבִיר לְבְעַלֵיו (שמות שם). וְהַמֵּת יְהְיָה לּוֹ – זָה לאתקטלא. (מצאתי כאן חלק כמו ד' שורות ונראה שחסר)

When the great abyss is perforated anyone that falls through the puncture can not come up. Mashiach ben David fell inside together with Mashiach ben Yosef. Exodus 21:33 "וָכִי יָפָתַּח אִישׁ בּוֹר אוֹ כִּי יָכָרָה אִישׁ בּר וַלֹּא יַכְסֵנוּ וַנָפַל שָׁמָה שׁוֹר אוֹ חֵמוֹר". "If a man opens a pit, or digs a pit and does not cover it over, and an ox or a donkey falls into it," The Ox is the aspect of mashiach ben Yosef (Joseph). We learn that from the blessings of Jacob to Joseph.

Deuteronomy 33:17 " הָּדֶר לוֹ וִקַרְנֵי רָאֵם קַרְנָיו בָּהֶם עַמִּים יְנַגַּח יַחְדָּו אַפְסֵי אָרֶץ וְהֶם רְבְבוֹת אָפְרֵיִם וְהֵם אַלְפֵי מְנַשֶּׁה." "As the firstborn of his ox, majesty is his, And his horns are the horns of the wild ox; With them he will push the peoples, All at once, to the ends of the earth. And those are the ten thousands of Ephraim, And those are the thousands of Manasseh."

Mashiach ben David is described as "Humble and ride on a donkey" Zecharia 9:9 " גִּילִי מָאֹד בַּת צִיוֹן הָרִיעִי בַּת יִרוּשָׁלַם הִנֵּה מַלְכֵּךְ יָבוֹא לָךְ צַדִּיק וְנוֹשָׁע הוּא עָנִי וְרֹכֵב עַל חֻמוֹר וְעַל "עיַר בּן אַתנות" "Rejoice greatly, O daughter of Zion! Shout in triumph, O daughter of Jerusalem! Behold, your king is coming to you; He is just and endowed with salvation, Humble, and mounted on a donkey, Even on a colt, the foal of a donkey."

Mashiach is called the son of the fallen because King David was supposed to die three hours after his birth. A state that is called in Hebrew נפל, 'fallen'. Adam promised 70 years of his life to David, because Adam sin, his 'gift' was canceled. He reincarnated in the patriarchs to restore the gift of life to King David. Abraham gave 5 years, Isaac gave nothing because he was left column and the aspect of judgments like king David. Jacob gave 28 years and Joseph gave 37 years. See Zohar Vayishlach paragraph #52-57.<a href="https://unityzohar.com/zohar-books/vayishlach/51">https://unityzohar.com/zohar-books/vayishlach/51</a>

The Shechina fell with them until the day, YHVH will fulfill his promise as it is written in Amos 9:11 "בַּיּוֹם הַהוּא אָקִים אֶת סֻכַּת דָּוִיד הַנֹּפֵלֶת וְגָדַרְתִּי אֶת פִּרְצֵיהֵן וַהַרְסֹתָיו אָקִים וּבְנִיתִיהָ כִּימֵי עוֹלָם" "In that day I will raise up the fallen booth of David, And wall up its breaches; I will also raise up its ruins And rebuild it as in the days of old;"

The Faithful Shepherd, Moses, is the 'owner of the pit' (Exodus 21:34) and will compensate for the 'damage' meaning he will make good of the fall.

תהו – קו יַרק, קַלְפָּה יָרְקָה שֵׁל הַאֵּגוֹז. שני בהו – אבנים מפלמות, שהם סלעים חזקים, שבעלי המשנה פסקו מהם כמה

63. גַּוֹזֶת בְּגָּיהֹ. דְוַדָּאִי אַרְבַּעַ גַּלִיוֹת הָוֹי, תַּלָת, 63. יַרַד בָּגַלְוֹ. שֵׁוַדָּאִי אַרְבַע גַּלְיוֹת הָיוֹ. לָקָבֶל הְכַּת הְלִיפִין דָאָגוֹוֹאָ, דְאִינוֹן תּהוּ, הַוּ יָרוֹהָ, שְׁלֹשׁ בְּנָגֶר שְׁלֹשׁ קְלְפּוֹת הָאֵגוֹז, שֶׁהַם: הָלִיפה יָרוֹהָא דֶאֶגוֹוֹאָ. תִּנְּיִנְא בהוּ, אֲבְנִּיוֹ בִופוּכְּבִוּיוֹ, דָאִינֹוּן סְכַעָּים תַּהָיפִיןֹ, דְבִוּכֵל בַוּהָוֹם פסקוּ בִּינַּיִיהוּ

פסקות, ולקחו אותם להוציא מים של הַתוֹרָה, וַלָּכֵן נִקְרָאוֹ אֲבַנִים מְפַּלַמוֹת, שמהם יוצאים מים. קלפה שלישית, דקיקה, גלות שלישית, שהיתה קטנה, ווהו וחשה. גלות רביעית – תהום רבה, חלל האגוז. ווהו (בראשית א) וחשף על פני תהום.

כָבֵּוֹה פַסַקּוֹת, וְנָּקִיטֹ כּוֹוֹ, לַאֲפַקָּא בִּוֹיֵא דְאוֹרַיִיתַא. וֹבְגַּיוֹ דֵא אָתָהָרִיאוּ אָבְנִים בִּוֹפוּכְּבווֹת, דְבִנְנַיִיהוּ בַּוֹיִוֹ נַּפּקיוֹ. קֹלִיפה תִלִיתָאָה, דִּקִיקֹא, נַּלוּתָא תִלִיתָאָה, רְהַוָה וְעַיר, וְהַאִי אִיהוּ וְווֹשַּׂרְ. גַּכוּתָא רְבִיעַאָה, תהום רבה, ווכל דאגווא. והאי איהו, בראשית א) ווושר על פני תהום.

The four exiles of the Israelites are an aspect of Klipot from Genesis 1:2. The first three are according to the three layers of the walnut shell.

The first is for the green layer of the shell. 'וָהָאָרֶץ, הַּיְתָה תהו' The earth was formless', is the aspect of the Babylonian exile.

Second Klipa is the aspect of stones that bring out water. 'וָבֹהוּ',' and void' is the aspect of the Persian exile.

Third Klipah - יְחֹשֶׁרְ', 'and darkness' is the aspect of the Greek exile.

The fourth Klipa is for the space inside the nut. 'על-פּנְי תָהוֹם', 'over the surface of the deep' is the aspect of the exile of Edom (Rome)

"וְרוּחַ אֱלֹהִים, מְרַחֱפֶת עַל-פָּנֵי הַמְּיִם", 'and the Spirit of God was moving over the surface of the waters' is the aspect of the spirit of Mashiach.

שַׁבַּתוּב בִּיוֹסֵף (דברים לג) בְּכוֹר שׁוֹרוֹ הַדְּר לוֹ, שֵׁנָאֲמֶר בּוֹ (בראשית לז) וַיַּשְׁלְכוּ אתוֹ הַבַּרָה, נָקַבָה רַעָה. וְהַבּוֹר רַק – זַבָר (דַבּוּר), רֵק בְּלִי תוֹרָה, אֲבַל נְחַשׁים וְעַקְרַבִּים יֵשׁ בּוֹ. וְזוֹ הַגָּלוּת הָרְבִיעִית, דּוֹר שָׁל רָשַּׁעִים מַלֵּא נְחַשִּׁים וְעַקְרַבִּים, רַפַּאִים כִּנְחַשִּׁים וְעַקָּרַבִּים, שֵׁעוֹקְרִים דְּבְרֵי רַבּוֹתֵינוּ וְדָנִים לְשֵׁקֵר, עֵלֵיהֵם נאַמַר (איכה א) הַיוֹ צַרִיהַ לְראש.

64. וְאָתַקָּרֵי בּוֹר, דְנַפַל שַׂבַּוֹה שׁוֹר, דָא דְכַתִיב 64. וְנְקָרֵא בּוֹר, שֵׁנַפַל שַׁמָּה שׁוֹר, זָה בִּיוֹסֵף, (דברים לג) בִּכוֹר שוורוֹ הָדֶר כוֹּוּ. דְאָתָבֵּוּר ביה, (בראשית לז) וישלליכו אותו הבורה. נוקבא בְּישַׂא. וְהַבּוֹר רֶהָ, דְּכוּרָא (נ"א דבורא), רָהְ בְּלֵא תורה, אַבֶּל נָּוֹשִּׁים וְעַׂהָרַבִּים יֵשׁ בוֹ. וַדְא גַּלוּתָא ָרְבִיעַאָה, דור דְּרְשַּׂעִים מַלֵּא נְּוַזְשִּׁים וַעַּהַרְבִּים, ַרְבַּאָים כִּנְּוַשִּׁים וְעַהָרַבִּים, דְעַהָּרִין בִּקּי דְרַבַּנָּוֹ, וְדַיִינִין לְשַׂהָרַא, עַבֹּיִיהוּ אָתְבַור, (אִיכה אַ) הַיוּ צַּרִיהַ

Genesis 37:24 "וַיָּשְלְכוּ אתוֹ, הַבּּרָה; וְהַבּוֹר רֵק, אֵין בּוֹ מָיִם "And they took him and threw him into a pit. The pit was empty; there was no water in it."

"threw him into a pit" is the aspect of the female Klipa. "empty pit without water" is the aspect of the male Klipa. The Torah is the aspect of water and 'emptiness' means the absence of it that makes room for snakes and scorpions.

This 'emptiness' is the fourth exile that is a lack of Torah, a generation that is full of evil, deceivers, cheaters, and frauds like snakes and scorpions.

"הָיוּ צֶרֶיהָ לְרֹאשׁ אֹיָבֶיהָ שָׁלוּ, כִּי-יִהוָה הוֹגָהּ עַל רֹב-פִּשָּׁעֶיהָ; עוֹלְלֵיהָ הָלְכוּ שִׁבִי, לְפְנֵי-צֶר" 1:5 "Her adversaries have become her masters, Her enemies prosper; For the LORD has

caused her grief Because of the multitude of her transgressions; Her little ones have gone away As captives before the adversary."

The Book of Lamentations is attributed to the prophet Jeremiah. He's crying about the state of exile when the leaders of the generations are against the people and the Torah.

65. וַיִּפֶּן כֹּה וַכֹּה וַיַּרָא כִּי אין אישׁ (שמות ב), שֵׁל יִשְׂרָאֵל הַמְעֹרָבִים בָּרְשָּׁעִים הַלַּלוּ, אָרָב רַב, וְזֶה בִּסוֹף הַגַּלוּת. וּמְשׁוּם בַּךְ הַץְ הַגַּלוּת נוֹקָב עָד תָהוֹם רַבָּה. וְרוֹעֵה הָנָאֵמָן, תָהוֹם הוּא הַמַּוֵת בָּהָפּוּךְ אוֹתִיוֹת, וָאֶין מָוֶת אֶלָא עַנִיּוֹת, אָתַה יַרְדְתַּ שָׁם. וָהָאֵמוֹרָאִים, וְכָלֵם יוֹרְדִים בִגְלֵלְדְּ לַתִּהוֹם

.65. (שמות ב) וַיְּפַּוֹ כֹה וַכֹּה וַיַּרָא כִּי אֵיוֹ אִישׁ דִיִשְׂרָאֶל, בָּאָכֵּין רַשִּׂיעַיָּא עַרב רב, וְדָא בְּסוֹף גַּכּוֹתָא. וּבְגִּין דָא הֵלְי דְפוּרְהָנָּא נוֹהֶב עַר הַהְהוֹם רַבְּה. וְרַעְּיָא בוהיבונא, תהום הוא הביות בהיפור אתנון, וכית בַוֶת אֶכַּא עַנִּיוּתַא, אַנָּת נָווִיתַת תַבַּוֹן. וָהַא הָא אָתְבְּרִיר קְעֵיּלְא, קַבִּיי תַּנָּאִים וַאֲבוּוֹרָאִים, וְכַּלְהוּ וַהֲרִי זֶה הִתְבָּרַר לִמַעֵּלָה לִפְנִי הַתַּנָּאִים נַוותיוֹ בְגַּינָה בִתהובוא לְסַיִּיעָא לֶה.

Exodus 2:12

"וַיַּפֶן כֹּה וַכֹֹה וַיַּרָא כִּי אֵין אִישׁ."

Moses looked into the future of the Israelites and saw that the leaders at the end of the exile would be from the Erev-Ray (mixed multitude). For that reason, the final step of the exile is on the depth of the 'great abyss', 'תהום רבה'. The word for the abyss, 'תהום' becomes 'המות', 'the death' when rearranging the letters. Poverty is an aspect of death and in this context, the Zohar refers to a lack of 'knowledge', Da'at, which is the connection to the light in the upper levels. Without 'knowledge', there's no flow of light to the lower level and 'poverty' of light means death. Because of that state, the Tannaim

and Amoraim (https://en.wikipedia.org/wiki/Amoraim) came down to the abyss to

"So he looked this way and that, and when he saw there was no one around"

Lesson: The Erev Rav is everywhere. They hold power in government and spiritual leadership. They are selfish with great hunger for influence and money to get the power in this world. They are like worshippers of the Golden Calf of this world. They cheat, take advantage of good people with words of wisdom but with a very selfish agenda. They love money and will take as much as they can from anyone in their surrounding. There are Erev-Rav Rabbis and spiritual leaders with tens of millions in their bank but what they show as doing for others is fake.

It's better to be with a small group of true believers or even alone that to be in a group of Erev-Rav that may draw only judgments.

B"H Mashiach is revealed soon and rid the world of them.

מְשׁוּם שֵׁאֲתַה לְוַיָתֵן (נָחָשׁ בָּרִים) שֵׁל יַם הַתוֹרָה, בַּעַל כַּל הַדָּגִים נָקָרָא לְוִיַתַּז, עַל שֶׁם הַתּוֹרָה שֶׁנָאֱמֶר בָּה (משלי א) כִּי לְוַיַת ֶחֶן הֶם לְראשֶׁדְ, וּבְדְּ (תהלים לו) אֲדַם וּבָהֵמָה תוֹשִׁיעַ ה׳. אַדָם – שַׁנָאֵמָר

help Moses in the fourth and final exile.

66. וָאַנָּת תַנָּיָא דְבִּוֹסַיֵּיעַ כָּרְ יַתִּיר בִוֹכַּכְּהוֹ, בְּנִּיוֹ דְאַנָּת - 66. וְאַתָּה תַנָיָא שֵׁמְסַיֵּע לְדְּ יוֹתֵר מְכַּלְּם, כִוֹיָתֶן (נחש בריח) דִינַבָּוֹא דְאוֹרַיִיֹתָא, בָוֹארֵיה דְּכָכ<sup>ּל</sup> צֿוּנִיין לוֹיָתֶן אָתִהָּבִי, עַבל שַב אוֹרַיִיתָא, דְאָתִבַּור בִּיה (משלי א) כִּי לְוַיַת זֵוֹן הַם לִראַשֶּׂר. וּבָּר (תהלים לו) אָדָם ובהבוה תושיע ייַ'. אָדָם דֹאָתבור בֵּיה (במדבריט) אָדָם בּוֹ (במדבר יט) אָדָם כִּי יָמוּת בְּאֹהֶל, וּבֵאֲרוּ בַּעֲלֵי הַמִּשְׁנָה, אֵין הַתּוֹרָה מִתְקַיֶּמֶת אֶלָּא בְּמִי שֶׁמֵּמִית עַצְמוֹ עָלֶיהָ, וְאֵין מִיתָה אֶלָּא עֲנִיּוּת. וּכְהַמָה – אֵלוּ עַמֵּי הָאֶרֶץ, שֶׁהֵם נִכְפִּים כְּמוֹ סוּס וּפֶּרֶד תַּתַת בַּעֵלֵי הַמִּשְׁנַה. בּי יָבוּוּת בְּאֹבֶּל, וְאוֹּקְבוּיּהָ בָּוּאֵרֵי בַּוּתְנִּיתִיןְּ, אֵיןְּ הַתּוֹרָה בִּוּתְכַּפְּיָיןְ כַּסּוּס כַּפֶּרֶד הְּוֹזוֹת בִּוּאֵרֵי עַבְּיֹבוּוֹ עָבִיהָ, וְבֵיּת בִּוּיִהָה אֶכָּא עֲנִּיּוּתָא. וּבְהַבִּוּה, אִכֵּין עַבִּוּי הָאֶרֶץְ, הְאִינִּוּן בִּוּתְכַּפְּיָין כַּסּוּס כַּפֶּרֶד הְּזווֹת בִּוּאֵרֵי בַּוּתְנִּיתִיןְ.

Proverbs 1:9 "כִּי לְוְיַת חֵן הֵם לְרְאֹשֶׁךְ וַעֲנָקִים לְגַרְגְּרֹתֶיךְ "Indeed, they are a graceful wreath (לְוְיַת) to your head And ornaments about your neck."

The master of fish in the sea of Torah is called 'whale', 'לְּוַיִתּן'. The Zohar gives this title to Moses, the Faithful Shepherd, that his life was dedicated to bring the Torah to the world.

Numbers 19:14 " זאת, הַתּוֹרֶה, אָדֶם, כִּי-יָמוּת בְּאֹהֶל " "This is the Torah: when a man dies in a tent,"The sages of the Talmud teach us;

(ברכות סג)ין התורה מתקיימת אלא במי שממית עצמו עליה (ברכות סג)ין התורה מתקיימת אלא במי שממית עצמו עליה (Berachot 63:) We learn that the light of the Torah can not be channeled through a person with desires for the self alone. Our souls were created as vessels for the light in a body that has a desire for the self. This is our natural state and we need to transform the desires for the material to the desire for the Light of the Torah that can immortalize us. Without the soul, the body ceases to exist. Without the Torah, the soul dies with the body.

With the study of the Torah, we have the support to 'kill' the selfish desires and break the barriers between us and the Light that fulfills our vessels and the souls.

67. בֵּין כָּךְ הֲרֵי (בָּא) הַמְּנוֹרָה הַקְּדוֹשָׁה. פָּתַח הָרוֹעֶה הַנֶּאֱמְן וְאָמֵר, בַּעֲלֵי הַמִּשְׁנָה, מַהוּ לְוְיָתָן? אָמַר לוֹ הַמְּנוֹרָה הַקְּדוֹשְׁה, זֶהוּ שְׁדַּרְגִּתוֹ עַמּוּד הָאֶמְצִעִי, וְצַדִּיק, שֶׁנֶּאֱמַר שִׁ שְׁדַּרְגִּתוֹ עַמּוּד הָאֶמְצִעִי, וְצַדִּיק, שֶׁנֶּאֱמַר בּוֹ גוּף וּבְּרִית נֶחְשְׁבִים לְאֶחָד. וְהִתְגַּדֵּל בְּיִם זֶה, שֶׁהִיא הָאֵם הָעֶלְיוֹנָה, יָם, שֶׁבָּה מְיַחְדִים אֶת הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא כ״ה כ״ה מְיַחְדִים אֶת הַנְּמְדִוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא בִּה. אָמַר רוֹעָה הַנָּאֲמָן, וַדָּאי שֶׁלְוְיָתָן שְׁעוֹמֵד עַל רוֹעָה הַנָּאֲמָן, וַדָּאי שֶׁלְוִיְתָן שְׁעוֹמֵד עַל שְׁבִּירִיו, זֶה שְׁבִּיק יְסוֹד עוֹלְם, שֶׁבֶּל הְעוֹלְם עוֹמֵד עַל עָלִיו. אָמַר הַמְּנוֹיְה הַנְּאְנִיר הַקְּדוֹשָׁה, אַשְׁר, אַשְׁר. חַלְקַךּ רוֹעָה הנּאמן.

67. אַדְּהָכִי הָא בּוּצִינְּא מַדִּישִׂא אָתָא, פָּתַזוֹ רַעִּיָּא בְּוֹבִינְנְּא וְאָבַוֹר, בִּוּארי בִּוֹתְנִּיתִין בַוּאוֹ אִיהוּ כִּוְיָתָוֹ, בְּוֹא וְאָבַוֹר כֵּיה בּוּצִינְּא מַדִּישִׂא, הַאי אִיהוּ דְּדַרְנְּיֵּיה עַבְּיִּבְיּל בְּיה, הַּוֹּ וְבִּיה בִּיה, הַּיּח עַבְּיִרְ בִּיה, הַּיּח וְצִּיְרִית זוֹשְׂבִינְּן זוֹד. וְאִתְרַבִּי בְּיַבְּוּא דָּא, דְּאִיהוּ עְבָּיִּא עָכָּאָה, יָם, דְּבָה בְּוִייְוֹוְדִין כְּלְּוּרְשָׂא בְּרִיךְ אִיבִּוֹת תַוֹיִבְּי עָכֹּ שְּבָּבוּת הַיְּא עַכְּלְבִיּא עָבָּלְאִים עַכֹּל שְּׂבָּת הָיִא בְּוֹרִיך אָבְירִיךְ אָבְּיר רַעְיָיָא בְּוֹרִין, דְּאִינֹוּוֹי, דְּאִינֹוֹן, דְּאִינֹוֹן יְם בְּזוֹוּשְׂבָּן, וְאִיהוּ בְּה. אִבְּיִר רְעִיְיָא בְּוֹהישְּבָּן, וְאִיהוּ בָּה. אַבְּיר רַעְיָיִא בְּוֹבִיבְינְא מָעִל מְבָּבְירוּ, דָּא (משלי י) צַּדִּילְ שְּבָּת רְוֹי, דְּא (משלי י) צַּדִּילְ הְיִבְּיִם, וְעָלְבְּוֹא בָּאָה זווּכְּלָּבְוּא בְּעִירוּי, דָּא (משלי י) צַּדִּילְּק יְסוֹר עוֹנְלָם, דְּכָלְ עְּלְבָּוּא בְּאִים עֻנְלוֹי. אָבַוֹר בּוּצִּינְא יִבְּיל בְּוֹר בּוּצִינְא בְּוֹר בּוּצִינְא בְּוֹר בּוּצִינְא בְּוֹר בּוּצִינְא בְּוֹר בּוּצִינְא בְּוֹר בּוּצִינְא בְּוֹבִילְים עְּלְנִין עְּבְּבְיוֹר בּוּצִינְא בְּוֹר בִינְיְנִים בְּוֹוֹישְ בְּלְיבִין עִבְּיִים עָּלֹבוֹי בְּיִבְּי בְּיִיבְיּי בְּיִבְּיוֹ עִינְבְּיוֹ בְּבְּיִים עָבֹלוֹי. אָבַוֹר בּוּצִינְא בִּוֹבִינְבְיּא בְּנִיבְייִבְיּא , וְבִּבְּיוֹר בִּיּבְיּיִבְּיִים עִירִים עִּבְּרוֹיי בְּיִוֹנִים בְּלִּיוֹים בְּבְּוֹיים בְּבְּיוֹר יִי עִבְּיוֹם בְּבְיוֹב בְּיִבְייִבְיּים בְּיִבְיוֹם בְּעִבְיוֹם בְּבְּבְיוֹים בְּעִינִים עִבּיר בּוּצִינְיִבּיים בְּיִבְיּיבְייִים בְּיִבְיוֹב בּיוֹבְיבְיוֹים בְּיבְיוֹים בְּבְּוֹים בְּבְּיוֹים בְּיבְיוֹב בּוּבִינְבְיּים בְּיוֹבוּים בְּבְּיוֹבְייבְייִים בּיוֹב בּוּבִינְבְיּיבְייִים בְּיבְיוֹם בְּבִיים בְּיבְיוֹבְייִים בְּבְּיוֹב בְּיבְיבְייִבְּיּים בְּבְיוֹבְיוֹב בְּיבְייבְּיים בְּיִבְּיִבְיּים בְּבִיבְיבְּיִבְּיוֹם בְּבִיבְיים בְּבִּיבְיִים בְּבְיבְייִים בְּיִבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹם בְּבִיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹב בּוּבְייִבְּיִים בְּיבְּיוֹים בְיוֹים בְּיוֹב בְּיבְיבְּיוֹב בּיבּבְייִים בְּיִּים בְּיִים בְּיבּ

The 'Holy Candle', who is Rabbi Shimon, came and Moses asked him; who is called a 'whale'. Rabbi Shimon answered that the one who connects to the Central Column and

righteous is a 'whale'. His body is Torah and his mark of the covenant that is Yessod is one. The body is the aspect of following the Torah with actions/precepts. The 'covenant', Yessod, is the aspect of spiritual connection to the Central column that connects the soul to the Light. The righteous connect body and soul as one unit. He grows in the sea that is Binah, the supernal mother.

'Sea', ים' is numerically 50 and represents Binah. We create a unification of Zeir Anpin and Binah with the 25 letters of 'Shema Israel...' and 25 letters of 'Baruch Shem...'. Moses says here that the 'whale' stands by the seashore and the world stands on his fins because the 'whale' is a righteous and foundation (Yessod) of the world (Malchut). 'צדיק יסוד עולם'.

Lesson: It's important to study the symbols that the Zohar uses. The Torah itself, as we see from the verses that the Zohar quotes, conceals a lot of secrets. With such studies, we join the Zohar that 'opens' the vessels of the Torah verses and reveals the concealed light.

אַלִיהַ, שַּׁאַתַה קוֹל שֵׁלָה, שֵׁבַל אשה בת בַּעָלַה, כִּמוֹ שַׁנַאֲמַר וַתָּהי לוֹ לבת. לא ועדין עשית (נְכְנַסְתַּ) עמה לחפה.

86. בת קול בגלותא, עד דתיתי אנת לגבה, דאנת 86. בת קול בגלות, עד שתבא אתה לוּכְ הַּכָּבָה, הַכָּב אָשָּׁה בַּת בַּעָּכָה, כִּבַּוּה הַאָת אַבֵּוּר וַהָּהִי כּוֹ כְּבַת. בִיאוֹרָשָּׂה אִיהִי כָּךְ, עַּבִייִין כָּא עַברת (ד"א עאלת עמיה) עַבְּוֹה כּוֹזוּפָה.

Deuteronomy 22:27 "פָּי בַשֶּׁדֶה מְצָאָהּ צָעֲקָה הנער [הַנַעֲרָה] הַמְּאֹרֶשָׂה וְאֶין מוֹשִׁיעַ לָהּ" "When he found her in the field, the engaged girl cried out, but there was no one to save her."

The voice is the force that produces the spoken words. Even in English the term is "Speak your voice (or Mind)" distinguish between inner voice and spoken words. The voice is a concealed force, Zeir Anpin, that can be expressed out. It is the aspect of male. The sound is the manifestation of the voice in Malchut and therefore it's a female aspect.

Moses is Zeir Anpin and he was engaged to the girl, Malchut. Their wedding would be at the Final Redemption.

[ה] גַאֲמַר (דברים כב) צַעַקָה הַנַּעַר[ה] 69. הַמָארשָה וָאֵין מוֹשִׁיעַ לַהּ. כַּדְּ הַשְּׁכִינָה, הַאָם שֵׁלַה (הָעַלִיוֹנָה), צוֹעָקַת עַל בְּנַה ואין מושיע לה, עד שיבא העמוד שהוא מושיע, בשבילה. שבגללה נאמר (זכריה ט) הנה מלכך יבא לד צדיק ונושע. הוא מושיע למעלה, וָאַתַּה לִמַטָּה. וּמָשׁוּם שֵּאַתַּה בִּדְמוּתוֹ, נאָמֶר בָּדָּ, (דברים ה) וְאַתַה פה עמד עמדי. שכל ישראל חזרו לאהליהם, ואתה לא, עד הגאלה האחרונה. ומי גרם אַת זַה? עַרב רַב, שַׁבְּגַלַלם (שמות 69. אָתְבַוּר, צַּעָקָה הַנָּעַרָה הַבְּאוֹרַשַּה וְאֵיןֹ בּוֹשִּׂיעַ כֹה. הכי שוכינתא, איפוא דיכה (נ"א עלאה), צועקת אתבור, (זכריה ט) הנה בולכר יבא לר צדיה ונושע. הוא בוושיע לעילא, ואנת לתתא. ובגין דאנת בַּדְיּוּהָנֶיה, אַתָּבור בַּרָ, (דברים ה) וַאַתַּה פה עַבור עַבּורי. דְכַכָּלהוּ יִשְּׂרָאֵל אַהָדְרוּ לְאָהַלֵּיהוּוֹ, וְאִנְּתִּ כַּאוֹ, עַד פוּרָהָנָא בַתְרַיִּתָא. וּמַאוֹ גַּרָם דַא, עַרָב רב. דְבְגִּינַיִיהוּ, (שמות לב) וַיַּשְּׁבֶרְ בִייַרוּ אֶת הַכּוּווות. לב) וַיַּשְּׁלֵךְ מִיָּדָו אֶת הַלָּחֹת. וּמֵאוֹתָהּ שָׁעָה נָפְלָה וְלֹא נִגְאֲלָה מֵעֵרֶב רַב, שֶּׁבָּהֶם נָאֲמֵר (שם יב) וְגַם עֵרֶב רָב עָלָה אִתָּם. בְּכָל זֶה לֹא נִפְרְדוּ מִיִּשְׂרָאֵל, וְשִׁפְחָה מִגְּבִרְתָּה, עַד הַגָּאֻלְּה הָאַחֲרוֹנָה. וּבֵּוהַהִּיא שַּׁיְעַׂתָא נָּפְּלָה, וְלָא אִתְּפָּרְקַּת בֵּועַׂרֶב רַב', דְאִתְּבִּיר בְּהוֹן (שמות יב) וְנֵּם עֵּרֶב רַב עָּלָה אִתְם. בָּכֶל דָא לָא אִתְּפָּרְשָׁוֹ בִּוּיִשְּׂיָרְאֵל. וְשִּׂפְּּנְזִה בִּוּנְּבְּרְתָּה, עַּר פּוּרְלָּנָא בַּתְרַיִיתָא.

The girl cries for him but he cannot go into the field to redeem her until the Final Redemption, when they can be in complete unification. One of the reasons why God didn't allow Moses to enter the Land of Israel was because the Holy Land is Malchut and the aspect of the girl. If Moses were to unite with the land of Israel, as Zeir Anpin he would have created a continuous flow of light from Zeir Anpin to Malchut and bring about the Final Redemption. It just wasn't the right time for the 'wedding'.

70. אַתָּה בֶּן הַמֶּלֶךְ, כְּמוֹ שֶׁלְּדְּ נָאֲמֵר בָּעֲמוּד הָאֶמְצִעִי בַּכּל, חָדְוָה שֶׁלְּדְּ כַּחָדְוָה שֶׁלּוֹ תִּהְיָה בְּשָׁיָבֹא לִגְאֹל אֶת בַּלְתוֹ, (תַהְלִים יִט) וְהוּא כְּחָתָן יצֵא מַחֻפְּתוֹ וְגוֹ׳. שֶׁהְבִיי לְבוּשֶׁיהָ בַּגְּלוּת מֵחֻפְּתוֹ וְגוֹ׳. שֶׁהְבִיי לְבוּשֶׁיהָ בַּגְּלוּת חֲשׁוּכִים, וּבִוְמֵן שֶׁהִיא מִתְלַבָּשֶׁת בְּהָם, חֲשׁוּכִים, וּבִוְמֵן שֶׁהִיא מִתְלַבָּשֶׁת בְּהָם, הִיא אוֹמֶרֶת, (שיר השירים א) אַל תִּרְאֻנִי הִיא אוֹמֶרֶת, וְשִיר השירים א) אַל תִּרְאָנִי שָׁאֲנִי שְׁחַרְחֹרֶת. וְהַקְּלְפּוֹת הַלְּלוּ הֵם מַשְׁחִית אַף וְחֵמָה, וְקַבְּה רָעָה, שִׁפְּחָה בִּי תִירַשׁ רְעָה, שַּׁבְּת אִי, (משלי ל) וְשִׁפְּחָה כִּי תִירַשׁ גְּרִה, שֶׁבְּת חֹבְּיִם אֶת שִׁבְּת הַמְּלְבָּה. מֵשְׁחִית אַף וְחֵמָה סוֹבְבִים אֶת שִׁלְּשֵׁת הַאָּבוֹת.

70. אַנְּהְ בְּרָא דְּבַוּלְכָּא, כְּנַּוְוֹנָּא דִּילֶךְ אִהְבֵּוּר בְּעֹבּוּרָא דְּאֶבְּוּצְּעִׂיתָא (דף רע"ט ע"ב) בְּכֹּלָא, װֻדְוָה דִּילֶר, כְּעוֹדְוֹה דִילֵיה יְהֵא, כַּד יֵיתֵי לְבִּוּפְרַקּ לְּכִּלְּתִיה, (תהלים יש) וְהוּא כָּוֹזְתוֹ יוֹצֵּא בֵּוֹזוּפְּתוֹ וְגֹּוֹ׳. דְּיֹלָה בְּגְּלוּתָא וְזַשׁוֹכִיוֹ, וּבְוֹנְגֹּא דְּילָה בְּגָּלוּתָא וְזַשׁוֹכִיוֹ, וּבְוֹנְנְּא דְּילָה בְּגָּלוּתָא וְזַשׁוֹכִיוֹ, וּבְוֹנְנְא דְּילָה בְּגְּלוּתָא וְזַשׁוֹכִיוֹ, וּבְוֹנְנְא דְּילָה בְּיִּאְיֹה בְּהוֹוֹ, אִיהִי אְבְּוְרָה (שִיר השירים א) אַל הִרְאוֹנִי שִּׁאְנִי שְּׂזְוֹרְוֹזוֹנֶרת. וְאִכֵּיוֹ לְּלִיפִיוֹ אִינִוֹי, בִּישְׁיֹא, שִּׁפְּוָזְה בִּישָׂא, בִּישְׁוֹה, בִּישְׂא, שִׂפְּוָזְה בִּישְׂא, שַׂבְּוֹדְה בִּישְׂא, שַׂבְּוֹזְה בִּישְׁא, שַׂבְּתֹּל לְתִּלְנָא בִּישְׂא, שִׂבְּוֹד לְתִּלְנָא בִּישְׁוֹית אֵף וְזוֹבְוֹה, סְוְזִרִיןֹ לִתְלְנָא שִׁבְּוֹר לְתִּלְנָא בִּישְׁוֹית אֵף וְזוֹבְוֹה, סְוְזֵרִין לְתְּלְנָא בִישְׁוֹית אֵף וְזוֹבְוֹה, סְוֹזִרִין לְתְּלְנָא בִייִבְּא בִּישְׁיֹא, שִּבְּוֹרן לְתְּלְנָא בִּישְׁיֹת אַף וְזוֹבְוֹה, כִּישְׁוֹזִית אֵף וְזוֹבְוֹה, סְוֹזִרִין לְתְּלְנָא בִישְׁיֹא.

You (Moses) are the King's son and your 'impression' is in the Central Column. Your joy would be like the joy of the Holy One Blessed Be He when He comes to redeem the Shechinah. This process described as a holy wedding.

Psalms 19:6 "וְהוּא כְּחָתָן יְצֵא מֵחְפָּתוֹ יָשִׁישׁ כְּגָבּוֹר לְרוּץ אַרַח" "Which is as a bridegroom coming out from under the wedding canopy; he rejoices as a strong man to run his course."

During the exile, the garments of the Shechinah, the bride, are dark and when she is dressed with them, she says

Songs 1:6 "אַל-תִּרְאוּנִי שֶׁאֲנִי שְׁחַרְחֹרֶת, שֶׁשְּׁזְפַּתְנִי הַשְּׁמֶשׁ; בְּנֵי אִמִּי נְחָרוּ-בִי, שְׁמֵנִי נֹטֵרָה אֶת-הַכְּרְמִים--כַּרְמִי "Do not stare at me because I am swarthy, For the sun has tanned me. My mother's sons were angry with me; They made me caretaker of the vineyards, But I have not taken care of my own vineyard.

There are three Klipot named destructive, anger and rage. They are the aspects Chessed, Gevurah, and Tiferet of the Klipa. They surround the patriarchs, Chessed for Abraham, Gevurah for Isaac and Tiferet for Jacob. They Klipot block the Light and create the aspect of darkness. The Shechina tells us not to confuse her dark shade as

sun tan because she's in exile, far from her proper place above. She takes care of us in the lower 'vineyard' and not her own vineyard which is above.

71. וַלֹא עוֹד, אֵלַא מָה שָׁהַיִּתָה בַּת המלך, י' על הו"ה, שכלולים באבות – ה' רָאשׁוֹנָה בָּאַבְרַהַם, ה' שִׁנְיַה בִּיִצְחַק, ו' עליהם. ראש נאמר (איכה ה) נפלה עטרת ראשנו. וָהָמְשִׁילוּ רַבּוֹתֵינוּ מֲשֵׁל לְמֵלֶךְ שֵׁהַיִּתָה לוֹ עטרה על ראשו, ואילן יפה לפניו. באה לוֹ שִׁמוּעַה רַעַה – הָרִים הַעֲטַרַה מֵעַל ראשו, ומה שהיה י' על הו"ה, י' למעלה, י׳ למטה. ולכן אמר חזר הוה״י, דַוָד, (תהלים קיח) אָבֶן מַאָסוּ הַבּוֹנִים הַיָּתָה לַרֹאשׁ פַּנָה מֵאֶת ה' הַיְּתָה זֹאת.

- 71. ולא עוד, אַלַא מה דהות ברתא דמלכא, י' עַל הו"ה, דַכַּלִּילוֹ בַּאַבַהוֹ, ה' קדַמַאָה בַּאַבַרהַם. ה' תּנָינגֹא בִיצְּוַזְק. ו' בְּיַעַּקב. וְהָוַת י' רִישַּׂא עַכְיִיהוּ. אָתָבַר, (איכה ה) גַּפַלָּה עָטָרָת ראשׁנוֹי. וְאָבִותִּילוּ רְבַגַּוֹ בתלא, לבולכא ההוה ליה עטרה על רישיה, ואילן יאה הדבויה, אתיא כיה שבועה בישא, ארבוי עַטַבה בַעַל בִישִּׂיה. ובַה דָהַות י' עַל הו"ה. י' לַעַיפֹּא, אָתַהַדֶּר הוה"י, י' לַתַתָּא. וּבְגַּיוֹ דָא אַמַר דָּוֹדֹ, (תהלים קיח) אֶבֶּן בָּוֹאֲסוּ הַבּוֹנִים הָיְתָה כְּרֹאשׁ פַנְּה בואת ייי היתה ואת.

The Shechina was the King's daughter, like a crown on his head. Y י above the הוה HVH. First H is for Abraham, second H for Isaac and V for Jacob. The King threw the crown down after he saw the negative around.

Lamentation 5:16

"נָפָלָה עֲטֵרֵת רֹאשׁנוּ אוֹי נָא לָנוּ כִּי חָטָאנוּ"

"The crown has fallen from our head; Woe to us, for we have sinned!"

The Shechina that was Y on top of HVH is down after the falling and the name is reversed as HVHY, which is a dark state of the lower levels.

This is the meaning of Psalms 118:22

"אֶבֶן מָאַסוּ הַבּוֹנִים הַיָּתָה לָרֹאשׁ פָּנָה.".

"The stone which the builders rejected Has become the chief corner stone."

When the Shechina in Malchut elevates to Zeir Anpin, the Unification reveals the Light of Chassadim and Chokmah and the Shechina goes back to the 'crown' as YHVH and the Tree of Life is full and reveals the light of the upper levels.

שנאמר בה (זכריה ג) על אבן אחת שבעה עינים, לשבר קלפת האגוז. שהרי בַּמַה רוֹעִים פַּרָנָסֵי הַדּוֹר הָתְבַּנָּסוּ עַל הַאָבֵן הַוֹּאַת, שַׁהִיא סֵלַע שַׁלְּדְּ לְהוֹצִיא מַיִם מְשָׁם, שַּׁכַּלַה שֵׁלְדָּ מַעָיַן הַחַכְמַה בַּפֵּלַע הַזָּה, שֵׁנָבִיעַתוֹ בַּתוֹרַה בִּסוֹדוֹת נָסְתַּרִים אֵין סוֹף, וְעַלֵּיהַ נָאֱמֶר (איוב כח) והחכמה מאין תמצא.

72. קּוּם רַעִּיָּע בִוֹבֵּיבִוּנָּע, טוֹל אַבְנָּע דָּא בִּירֶך, 72. קוּם רוֹעֶה הַנֶּאֱמְן, קַח אֶבֶן זוֹ בְּיָרְדְּ, דאתבור בה, (זכריה ג) עלל אבן אוות שבעה עינים. לתברא הליפין דאגווא, דהא כבוה רועים פרוסי ַדַרָא, אָתָבְנָשׁוּ עַל הַאי אַבְנָא, דְאָיהִי סֵלֵע דִיכַּרְ, לאפקא בייא בתביו, דככלה דילך ביעיו הווכבוה. בהאי סכש, דובישא דיכה באורייתא, בו סִתִיבִוּיוֹ כֵית סוֹף. וְעָּׂכְהֹ אָהִבַּוּר, (איוב כח) וְהַוֹּוְּרְבְּוֹה

Moses is invited to pick the 'stone' referring to the letter H of Malchut. (Book of Formation refers to letters as stones/building blocks)

Zechariah 3:9 " פָּתָחָהּ, נָאָם פָּתַּחָהּ, נָאָם إּלַפְגֵי יִהוֹשֶׁעַ--עַל-אֱבֶן אַחַת, שָׁבְעָה עֵינָיִם; הָנָנִי מְפַתֵּחַ פִּתַּחָהּ, נָאָם יָהוָה צָבָאוֹת, וּמַשִּׁתִּי אֶת-עֲוֹן הָאָרֵץ-הַהִּיא, בִּיוֹם אֶחָד "For behold, the stone that I have set before Joshua; on one stone are seven eyes. Behold, I will engrave an inscription on it,' declares YHVH of hosts, 'and I will remove the iniquity of that land in one day."

Malchut connects to the seven Sefirot above it. Moses as the central column connects to all of them. With the unification with his 'bride', Malchut, Moses has the power to break all the Klipot that block the light and bring out water from the 'rock', which is the point where the light of Chokmah is revealed in Malchut.

הַקּלְפָּה שֵׁלְּמַעְלָה, וּכְשֵׁמַגִּיעִים לַקּלְפָּה הַשָּׁנִיַה, שֵׁהִיא חַזַקה, הִיא קשַה לַהֶם, ומכים בה כל ימיהם כלם בלשונם, שהיא חַזָקָה כִּמוֹ פַּטִישִׁים, וְאֵין לַהֵם רְשׁוּת לְהוֹצִיא מְמֵנָה מַיִם, אֶלָא הַטִּפּוֹת הַלְּלוֹי כ) וַיִּדְ אָת הַסֵּלֵע בִּמְטָהוּ פַּעָמֵים. וּבַמְּבָּה הַשָּׁנְיָה יַצָאוּ הַטָּפּוֹת הַלֵּלוּ, וְאֵלוּ הֶם רמזים של חכמה, רמזים של קבלה, שָׁהֶם בַּחָגִיגָה, וּשָּׁאַר הַמְּשָׁנִיוֹת. וּמָהָאֵבֵן הזאת אין מי שיוציא חכמה, שהיא מְבַּפָנִים, שֵׁאֵין לַה סוֹף, (שֵׁהוּא הַמֹּחַ מִבּפְנִים) חוּץ מִמְּדְ, שֵׁנֵאֱמֵר בִּדְּ הֵלֶכָה למשה מסיני.

73. וְכַל תּוּהָפָא דְּלָהוֹוֹ לָאֵעִּבְּרָא הָלִיפה דְלְעַיּלָא, 73. וְכַל תּוֹהָפָא דְלָהוֹוֹ לָאַעִּבְּרָא הָלִיפה דְלְעַיּלָא, וֹכֹב כֹּוֹמָן לַפָּׁלִּנִפּה שׁנְיֵּנִנָּא בְאִיהִי שַּפְּיפָא אִיהִי בַּשִּׁיָא כוֹן, ובַווֹאן בָה בָל יוֹבויהוֹן בַּלְהוּ, בֹּלִישִׁינֵהוֹן דאינון הַהָּיפין בפּפִישִין, ובית כוון רשו לאַפּהָא בוינָה בַויָּא. אֶכָּא אָכֵּיוֹ טִפּיוֹ דְנָפַקּיוֹ עַכֹּ יְדְרָ, בְּוֹבִינָּא דאָתִבוּר בַה, (במדבר כ) וַיַּך אָת הַסֶּלֶע בְבוּטָוֹהוּ שֵׁיַצְאוּ עַל יַדְדְּ בִּוְמֵן שֵׁנַאֲמַר בָּה (במדבר פּעַבוּיִם. וּבִבוּווֹאָה תִּנִיינָא נַפּקי אִכֵּיוֹ טִפּיוֹ. וְאָכֵּיוֹ אִינּוּן רָבִוּיוָּין דְּעָוֹכְבָוה, רְבִוּיוֹין דְּלַבְּבֶּלֶה, דְאִינּוּן בַּווֹגִּיגַה, וּשִּׂאַר בַתְנִיתִיוֹ. וְהַאִי אֵבֵוֹ כֵית בַאוֹ דְאַפִיק בִוּינַּה וָזָכְבָּוּה, דִאִיהִי בִּוּלְנֻאוּ, דְלֵית כָה סוֹף, וּדְאִיהוּ מוחא מלגאו) בַּר אַנְּתְּ, דְאָתְבַוּר בָּךְ הַכָּכָה כִּבוֹשֵּהׁ

#### Numbers 20:11

"וַיַּרֶם מֹשֶׁה אֶת-יָדוֹ, וַיַּךְ אֶת-הַסֶּלַע בִּמַשֶּהוּ--פַּעֲמַיִם; וַיַּצְאוּ מַיִם רַבִּים, וַתֵּשִּׁתִּ הָעֶדָה וּבְעִירָם"

"Then Moses lifted up his hand and struck the rock twice with his rod; and water came forth abundantly, and the congregation and their beasts drank"

Shepherds, who are leaders of the generation, gathered around the rock, trying to bring out water but they have they can only remove the outer Klipa. The second Klipa is strong and even with great efforts and powerful prayers, they don't have permission to bring out water from the rock.

There are two levels in Malchut. The first one is called 'Manulah' (Locked), which is the state of Malchut before the state received after the elevation to Binah to experience the Light of the upper H before going back down. The initial state, Manuala, is difficult because it is dark without light like the aspect of death. This second state is called Maftecha (opened). It defined Malchut as a vessel that experienced the Light and has a desire for it.

Only Moses would be able to bring the Light in its fullness to both levels. This is the secret of 'hitting' the rock twice, once for Manuala and once for Maftecha to bring out the water, which is the aspect of revealing the light of Chokmah in Malchut.

Rabbi Shimon and those who studied with Moses asked him to pick up Malchut of Manulah, correct it and expedite the path of the final correction.

.74 פַּתַח רוֹעָה הַנָּאֱמַן וְאַמַר, סָבָא סָבָא, יש סלע ויש סלע, יש אבן ויש אבן. יש שׁל שֵׁם שׁל גַאָמַר (דניאל ב) וְהַאֶבֵן שֵׁהְכָּתָה אֵת הַצֶּלֶם נַעֲשֵׂית לְהַר גַּדוֹל. וְיֵשׁ אָבֵן שָׁהָיא (ויקרא כו) אָבָן מֵשָׂבִּית, שֵׁאֵין שָׁם נביעת מי החכמה ולא דבור.

74. פּתַוֹז רַעָּיָא בִּוֹדֶיבִנְגָא וָאַבַּור, סַבָּא סַבָּא, אִית סַכַּע, וְאִית סֵכַע, אִית אָבֶּן, וְאִית אָבֶּן. אִית אֶבֶּן דִשְׁבָּנֹא דִיהֹן"ה, עַכָּה אָתִבְּר (דניאל יב) וַאַבְנָא דִי בַּנוֹת לַצַּׁלְבַוֹא הַנַת לְטוֹּר רֵבֹ. וְאִית אֶבֶּוֹ הָאִיהִי (ויקרא כו) אַבֹּוֹ בַוּשִׂבִּית, דְּכֵית תַבָּוֹ נִּבִיעוֹ דְבַוֹיָא דְוָזְכִבְוּתָא,

Moses opened and say there are rocks and there are stones. There's a stone of the Tetragrammaton name, which is the Y 'that became huge. (Daniel 2:35) "But the stone that struck the statue became a huge mountain and filled the whole earth". There's a forbidden stone that represent the Left without the Chassadim of the Right. It is used for idol worship and won't bring out 'water'.

לא-תַּעֲשׂוּ לָכֶם אֱלִילָם, וּפֶּסֶל וּמַצֵּבָה לֹא-תָקִימוּ לָכֶם, וְאֶבֶן מַשְׂכִּית לֹא תַתְּנוּ בְּאַרְצְכֶם, " Leviticus 26:1 "לְהַשְּׁתַּחֵוֹת עָלֵיהָ: כִּי אֲנִי יִהוָה, אֱלֹהֵיכֶם "You shall not make for yourselves idols, nor shall you set up for yourselves an image or a sacred pillar, nor shall you place a figured stone in your land to bow down to it; for I am YHVH your God."

עליה נאמר (במדבר כ) ודברתם אל הסלע לעיניהם ונתן מימיו, שהיא בת קוֹל, וַלֹא תַלוּי בַּה אֵלֵא דְבוּר וּפִיּוּס. אַבַּל אחר, שַּנְקָראַה (קַלְפָּה) מִשְׁנָה נְקָבָה שֵׁל עָבֶד נער. עליה נאמר, (משלי כט) בדברים לא יַוַסֶר עָבֶד. אֶלֶא שֶׁמַכִּים וּמְשַׁבְּרִים מְמַנָה בַּמָה פָסֶקוֹת, וּמְלַקְטִים אוֹתַם, וְנַקְראוּ לְקוּטוֹת. וַעֵל שַׁמְּלַקְטִים אוֹתֵם נְקָרְאוּ לְקוּטוֹת, בִּלִי נְבִיעֵת חַכְמַה וְקַבַּלַה.

75. אַכָּא אָבַן דָאִיהִי (חסר) סַכַּעי, דְבוּשַּׂה, עַכָּה 75. אַלָּא אָבַן שַׁהִיא סַלַע שׁל משָׁה, אָתָבַּר (במדבר כ) וִדְבַּרְתָּם אֶל הַסֵּלַע לְעַיֹּגִיהָם וְגָׁתַן בויבויו. דאיהי בת הול ולא תליא בה אלא דבור ראָתהריאַת (קליפה) בושונה. נוקבא דעבר גער. עַכְּה אָתָבַּר, (משלי כט) בְּדְבָרִים כוֹא יָנָסֵר עָבֶדֹר, אֵכְּוֹא בִּבִּונוֹאן וּבִּונַבְּּבִרוּן בִוּנְּבֶּי בַבִּוּה פַּסְבִּוִת, וְכַלְּלְּהָוּן כוּוֹן, וְאָתָהָרוּן לְהִוּטוֹת. וְעַבֹּל דְבִוּלַהֶּטֵי לוֹן, אָתִהָרִיאוּ כלקיטות, בלא גביעו דווכמה וקבלה.

The rock that Moses was sent to speak to had the aspect of Malchut of Atzilut. It is built from Chokmah and Binah of the Right. It requires peaceful and pleasant speaking to make the unification with Zeir Anpin and allow the light to flow down.

קח אַת-הַמַּטָּה, וָהַקְהֶל אֵת-הַעָדָה אַתָּה וָאָהֶרן אָחִיךּ, וְדַבַּרתָּם אַל-הַסֶּלָע לְעִינִיהֶם, וְנַתַן מִימִיו; וְהוּצֵאת לָהֶם מִיִם " "מְן-הַסֵּלַע, וְהִשָּׁקִיתָ אֶת-הָעֶדָה וְאֵת-בְּעִירָם

<sup>&</sup>quot;Take the staff; and you and your brother Aaron assemble the congregation and speak to the rock before their eyes, that it may yield its water. You shall thus bring forth water for them out of the rock and let the congregation and their beasts drink."

The rock of the other-side comes from behind Malchut of Atzilut. It the aspect of the Left and represents judgment. This level needs to be hit to break the judgments that connect to it and draw water from a lower level.

The Zohar is our 'rock', which is a form of manifestation of Light in Malchut. It comes from the Right. We need to treat it with respect and speak/study its words to let the 'water' (Light) come out.

76. אֲבָל סָלַע שָׁלִּי הִיא בַּת הַמֶּלֶדְ, בִּשְׁבִילְהּ נֶאֱמֵר וְדִבּּרְתָּם אֶל הַסָּלַע לְּעִינִיהָם וְנָתַן מֵימְיו, בְּדבּוּר וּפִיּיּס, כְּמוֹ בַּת הַמֶּלֶדְ. וּמִשׁוּם שָׁהִבִּיתִי בָהּ, לְקִיתִי עֲלִיהָ, וְנִגְזַר עָלֵינוּ מְוֶת. שֻׁמִּי שֻׁמְּסָבב לַמַּלְבָּה, חַיָּב מִיתָה. כָּל שָׁבֵּן לְמִי שֻׁמְּסָבב לַמַּלְבָּה, חַיָּב מִיתָה. כָּל שָׁבֵּן לְמִי שָׁמְּכָּה שָׁתְּבָּת הַמֶּלֶדְ. וְלָכֵן נִגְזַר עָלֵי שָׁלֹא אֶבְּנֵס לְאֶרץ יִשְׂרָאל, וַאֲנִי קְבוּר בְּאֶרץ נְכְרִיְה לְאֶברְי הִמְּנִי, וְנָאֶמֵר (שמואל-ב כג) וַיֶּרֶד אֵלִיו בַּשְּׁבָט. וְהַשֵּׁבֶּט הַיָּה הוּא אֶחָד מִן הַשְּׁבָטים שָׁלִי, שֻׁצְּנִי עָתִיד לְנֶרֶת לְשָׁם הַיִּהְת עִם יִשְׂרָאֵל בַּגְּלוּת. וְהַבִּל נְרְמֵז, לִהְיֹת עִם יִשְׂרָאֵל בַּגְלוּת. וְהַבּּל נְרְמֵז, לֹהְיֹת עִם יִשְׂרָאֵל בַּגְּלוּת. וְהַבּל נְרְמֵז, וֹבְמָלְה. וְבָבִּל נְרְמֵז,

76. אֲבֶּל סֶלַע דִּילִי, אִיהִי בְּרַהָּא דְּבִּלְּהָּא, בְּגִּינְהּ בְּרַהָּא דְּבִלְּהָא, בְּגִּינְהּ בְּרַהָּא דְּבִּלְּהָא, וְבָּגִּינִה בְּיִבְּיר וּפִיּיס, כּבְּרָתָא דְבִּנִלְּכָּא. וּבְגִּיוֹ דְבְּיתֹוֹינָא בְּהֹּי לְבֵּירְרָתָא דְבִּנִלְכָּא. וּבְגִּיוֹ דְבִּאוֹ דְבִּנְעֹים, כִּבְּרָתָא דְבִּנִלְכָּא. וּבְגִּיוֹ דְבִּאוֹ דְבִּנְעֹים עָבָּר וְפִיּיס, כִּבְּרָתָא דְבִּנִלְכָּא. וּבְגִּיוֹ דְבִּיא עָבָּה, וְאִתְּבָּוֹר עָבָּלְי, דְבָּאוֹ לְבִּיתְיה דְּבִּילְכָּא. וּבְגִּיוֹ דְבִּיתְה בְּנִילְי, דְּכְּא אִיתֹוּל לְאַרְעָא דְּיִלְּי, וְאִנְּבְוֹר עְּבָּילִי, דְּכְּא אִיתֹוּל לְאַרְעָא דְּיִלְי, וְאִתְּבִוֹר, (שמוּאל ב כג) וַיֵּבֶּר גְּיִבְּיְּאָה, וְאִדְּבְּעֹי, דִּבְּאָת בְּנִיוֹ לְבָּי בִּעְּבָּר בְּיִבְּיל, וְאִנְּבְיוֹי, וְבִּאְנָה עָתִיד לְנַוֹּוְתָּא תַּבְּיוֹ לְבָּאְנִי, וְחִבּילְּבְיּא עְּבְּיל עָתִיד לְנַוֹוְתָּא תַּבְּיוֹ לְבָּאְבוֹי, וְאִבְּבְּילְי, אִיהוֹ וֹזְדֹר בִּעְּבָּיי, אִיהִיל, בְּצִּבְּיל עָתִיד לְנַוֹּוְתָּא תַּבְיוֹ לְבְּאָבוֹי, וְאִבְּבְל טָיְיָא אִנְרְבִיוֹיוֹ, וּבְיּוְבְיּא עָבְּר אוֹנְיִבְיי, וְבִּאְבָּטֹי, וְבִּאְבָּר אִינִין, וְבִּאְבָּיל שָׁבְּיל בְּיִבְיי, וְבִּאְבָּיל שָׁנִיי, וְבִּיּיְבְיּבְיי, וְבִּיּבְילְי, וְבִיּילְי, וְבִיּילְי, וְבִיּילְי, וְבִיּיל, וְבִייוֹבְי, אִבּיל בְּיוֹין, וְבִיּבְיל בְּיוֹי, בְּשְׁבָּבְיי, וְבִיּאְבָּא אִבְּרְל בִּיוֹלְי, וְבִיין, וְבִּיְבְיוֹיוֹי, וְם בְּבְּיוֹבְיי, וְבִיּאְבִיין בְּיִילְים בְּעִיבְּיוֹין בְשִׁבְיוֹין בְּישְׁבְּבְיי, בִיּיוֹין, וְבִיבְּיוֹב בְיוֹיוֹבְיּא אוֹנְיוֹבְיי, וְבֹיּיוֹתְיי, וְבִּיּבְייוֹין, וְבִייּבְייוֹין.

The Land of Israel is the aspect of Malchut and the 'rock' is the aspect of the King's daughter. 'Son' and 'Daughter' is an aspect of new vessels created from levels above it. Zeir Anpin is the 'son' of Chokmah (Father) and Binah (Mother).

Moses explains that those who refuse the will of the queen, must die and because he hits the King's daughter, which is his rock, and not speak to her, God decreed death on him and Aaron and they couldn't enter the Land of Israel.

2 Samuel 23:21

" וְהוּא הִּכָּה אֶת אִישׁ מִצְרִי אשר [אִישׁ] מַרְאֶה וּבְיַד הַמִּצְרִי חֲנִית וַיֵּרֶד אֵלָיו בַּשָּׁבֶט וַיִּגְזֹל אֶת הַחֲנִית מִיַּד הַמִּצְרִי חֲנִית וַיֵּרֶד אֵלָיו בַּשָּׁבֶט וַיִּגְזֹל אֶת הַחֲנִית מִיַּד הַמִּצְרִי הַ. וַיַּהַרְגֵהוּ בַּחֲנִיתוֹ."

"He killed an Egyptian, an impressive man. Now the Egyptian had a spear in his hand, but he went down to him with a club and snatched the spear from the Egyptian's hand and killed him with his own spear."

The words 'went down to him with a club (tribe)' conceals the secret that the soul of Moses will come in every generation during the exile of the children of Israel.

The soul of Moses, who is a reincarnation of Able includes the 600,000 souls of the Israelites.

Ecclesiastes 1:4

"דור הֹלֵךְ וְדוֹר בָּא וְהָאָרֵץ לְעוֹלָם עֹמָדֵת

"A generation goes and a generation comes, But the earth remains forever."

The Zohar (Tikun 69:112a, Sullam #142) explains that this verse reveals that Moses comes in every generation and his soul spreads into the righteous and great Torah scholars of the generation to help them reveal new secrets from the Torah.

77. שֶׁבֵּית הַמִּקְדָּשׁ וְשֵׁם הַמְּשִׁיחַ נְקְרָאוּ בְשֵׁם יֻהֹּיִ״ה. וְזֶה אַרְבַּע פְּנֵי אָדָם, וְהֵם שְׁצִּר לֵוִי, הֵם יָצְאוּ מֵחַיּוֹת שָׁהֵם שְׁאָר הַשְּׁבְטִים, וְנִכְנְסוּ בְּחֶלְקוֹ שֶׁל אָדָם, שֶׁהֵם שְׁאָר הַשְּׁבְטִים, וְנִכְנְסוּ בְּחֶלְקוֹ שֶׁל אָדָם, שֶׁהַם הַּיִּצְאוּ וֹמְשָׁה הוּא אָדָם בִּרְמוּת שֻׁל אוֹתוֹ אָדָם הָרִאשׁוֹן שֶׁלְמַעְלָה. (משלי שֶׁל אוֹתוֹ אָדָם הָרִאשׁוֹן שֶׁלְמַעְלָה. (משלי ל) מַה שְׁמוֹ וּמַה שֵׁם בְּנוֹ. וּמְשׁוּם זֶה כּוְבִים וּלְוִיִם, מְזוֹנְם עַל יְדֵי שֶׁהַשֶּׁלֶךְ, לְּכָל אֶחְד בְּשֵּׁלְחָן, וּשְׁאָר חֵילוֹת הַמֶּלֶךְ, לְכָל אֶחְד נְוֹתְנִים לוֹ לֵאֶכִל בְּבִית מוֹשְׁבוֹ. וְרוֹעֶה הַנְּאֶבְן הוּא בְּמוֹ בֶּן הַמֶּלֶךְ, לְבִל הְבִּי חַמְּלֹוֹת בְּמֵלֶךְ מִבְּל בְּנֵי הַמֵּלְכוּת בְּמוֹ שָּׁמִן הוּא בְּמוֹ בֶּן הַמֶּלֶךְ, מְמִלְּחָב לַמֶּלֶךְ מִבְּל בְּנֵי הַמֵּלְכוּת בְּמוֹ שָּׁמִן הִיּ מְבִּל בְּנֵי הַמֵּלְכוּת בְּמוֹ בְּנִי הַמֵּלְכוּת בְּמוֹ בְּנִי הַמֵּלְכוּת בְּמוֹ בִּנִי הַמֵּלְכוּת בְּמוֹ בְּנִי הַמֵּלְכוּת בְּמוֹ בּנִי הַמַּלְכוּת בְּמוֹ בּנִי הַמְּלְכוּת בְּמוֹ בּנִי הַמֵּלְכוּת בְּמוֹ בּנִי הַמְּלְכוּת בְּמוֹ הַנְּלִבוּת בְּמוֹ בִּנִי הַמְּלְכוּת בְּמוֹ בּנוֹ.

77. דְבֵי בַּוּקְדְשָׁא, וּשְׂבָוּא דְבָּוִשׁיזֹו, אִתְּקְּרִיאוּ בְּשֵׁם ידוד. וְדָא אַרְבַע אַנְּפֵי אָדָם, וְאִינִּוּן דְשִׂבְּטִא דְבַוֹּי, אִינַּוּן נַּפְּקָן בֵּוֹזִינִון דְאִינִּוּן שְׂאַר שְׂבְּטִין, וְעָאַרּוּ בְּוֹשִׁר שְׁבִּוֹ נַבְּיִר שְׂבִּיוֹ וְבִיּרְבָּע אַנְּפִי דְּבִיּרְבָּע אַנְּפִי דְבִיּרְבָּע אַנְים בְּנִוּ. וּבְּנִּיִּא וְבִיּרְבָּע אַנְים בְּנִוּ. וּבְּנִּיֹּא אִיהוּ בְּּנְשִׁיהוֹ וְבַוֹּלְבָּא יְהַבִּיל בְּבִיר בִוּאָבִין דִּאַרְם בְּדִּיוּקְנָּא אִרִם בְּדִיּוּקְנָּא וְבִּוֹלְבָּא יְהַבִּיל בְּבִיל אַבְּם בְּנִוֹי וּבְוֹל בְּא אָכִיל בְּבְּיִי וְבִיּלְבָּא וְבִיּלְבָּא אִרְם בְּדִּיוּיִלְּנָּא הְיבִּיל בְּיִה וְבְּנִיּלְ בְּיִה בְּוֹשְׁבִּיוֹ וְבִיּלְבָּא הִבְּיל בְּבִית בּוֹשְׂבִּי וְשְׁבִּית בְּוֹשְׁבִּי וְבִילְבָּא בִּוֹכְלְבָּא בִּוֹלְבָּא בִּנְלְבָּא בִּוֹלְבָּא הִיבּוֹלְבָּא הִינִיל בְּבִית בּוֹשְׁבִּין דְּאַבְילוֹ בְּאַר בְּנִילְבְּא בִּוֹלְבָּא הִינִיל בְּבִית בּוֹשְׂבִּי וְבִילְבָּא בִּילְבְּא בִּילְבְּא בִּילְבָּא בִּילְבְּא בִּילְבְּא בִּילְבְּא בִּילְבְּא בִּילְבְּא בִּילְבָּא בִּילְבָּא בִּילְבָּא בִּילְבָּא בִּילְבָּא בִּנִילְבָּא בִּילְבְּא בְּיבִילְבְּא בְּיבִיל בְּוֹלְבְּא בְּבִילְיוֹ דְּבִילְבְּא בְּבִילְבְּא בְּיבְּיל בְּיִבְּיוֹ בְּיִבְּיִי בְּוֹילְבְיּא וְבִילְבָּא בְּיבְּיל בְּיִבְּיוֹ בְּיִבְילְבְּיוֹ בְּיִבְּיִי בְּיוֹלְבְּא בְּיבְּילְיוֹ בְּבְעִילְּיוֹ בְּעִילְבְּע בְּילְבְּיוֹי בְּעִילְבְּיוֹ בְּיוֹבְיוֹי בְּיוֹיוֹין וְ בְּאֹבְיוֹי בְּיוֹבְייוֹ בְּיוֹבְייוֹ בְּיוֹבְיוֹי בְּיוֹבְייוֹ בְּיוֹבְיוֹי בְּעִבְיוֹין בְּיוֹבְיוֹי בְּיוֹבְייוֹ בְּיוֹבְייוֹ בְּיִבְייוֹ בְּבִילְבְּע בְּיִבְיוֹי בְּיִבְיוֹיוֹ בְּיוֹי בְּיוֹבְייוֹיוֹ בְּעִבְייוֹ בְּבִילְבְבְע בְּבִייוֹ בְיּבְיוֹי בְּיוֹבְייוֹ בְּילְבְייוֹב רְבְבִילְבְּיוֹ בְּיוֹבְיוֹיוֹיוֹ בְּיוֹבְיוֹיוֹ בְּיוֹב בְיוֹבְייוֹ בְּעְבְייוֹיוֹ בְּבְיוֹיוֹיוֹ בְּיוֹבְיוֹ בְּיוֹבְיוֹיוֹ בְּיוֹבְייוֹ בְּיוֹבְייוֹיוֹ בְּיוֹבְיוֹיוֹיוֹ בְּבְייוֹבוֹין בְּבְבְייוֹיוֹ בְּיוֹבְייוֹ בְיוֹבְיוֹיוֹיוְ בְּבְייוֹבוֹי בְּבְייוֹיוֹ בְּיוֹבְיוֹיוְ בְּיוֹבְיוֹיוֹיוֹ בְּבְייוֹיוֹיוֹיוֹי בְּיוֹבְייוֹיוְ בְּבְיוֹיוֹיוֹ בְּבְייוֹיוֹ בְּיוֹבְייוֹיו

The Holy Temple and Mashiach were called with the four letters name, YHVH. The four letters represent four faces of man and of the tribe of Levy. They came out of the living Creature that represent the other tribes. The face of Lion, face of Ox and face of Eagle entered into the face of man (אדם) because his face includes the other four faces. Moses is a man with the image of the first Adam. מה שם ומה שם בנו

Proverbs 30:4

"מַה-שֶּׁם-בְּנוֹ, כִּי תֵדֶע" "What is His name or His son's name? Surely you know!

'What's his name' is for Adam and 'What is his son's name' is Moses.

Kohanim (Priests) and Levites are provided for by the King. The armies of the King are served at their place. Moses is like the King's son and close to him more than all the others. The son, Moses, eats with the King.

78. קם הַמְּנוֹרָה הַקְּדוֹשָׁה וְאָמַר, סָבָא סָבָא, בַּדְבָרִים שֶׁלְּדְּ נוֹדָע מִי אַתָּה. אַתָּה הוּא אָדָם הָרָאשׁוֹן. מַה שְׁמוֹ, נֶאֱמַר עָלֶידְ. מַה שִׁם בְּנוֹ, נֶאֱמַר עַל רוֹעֶה הַנֶּאֱמָן. מִה שִׁם בְּנוֹ, נֶאֱמַר עַל רוֹעֶה הַנֶּאֱמָן. וּמְשׁוּם שֶׁהוּא חִדִּשׁ בַּמְה חִדּוּשִׁים בַּתּוֹרָה, מְעַתֶּרֶת לְךְּ חֶדְוָה, שֶׁבֵּן חָכָם יְשַׂמַח מְבִּעֹר יְיִם מִשְׁלִיי).

78. כָּם בּוּצִּינָּא כַּדִּישָּׂא וְאָבַור, סָבָא סָבָא, בְּבִּוּכְּיֹן בְּיִלְּהְ אִשְּׂהְבּוּוֹדַע בִּוּאוֹ אַנְּהְ. אַנְּהְ הוּא אָדָם דִּילְךְ אִשְּׂהְבּוּוֹדַע בִּוּאוֹ אַנְּהְ. אַנְּהְ. אַנְּהְ הוּא אָדָם כַּוְּדִּי אָהְבַוּר עַכְּרְּ. בַּוֹה שֵּם בְּנִּוֹ, אִהְבַוּר עַכְּרְּ. בַּוֹה שֵּׁם בְּנִוֹ, אִהְבַוּר עַכְּרְּ בִּוֹה שֵּׁם בְּנִוֹ, אִהְבַוּר עַכְּרְבִּיִּא בְּוֹהִיּנְגָּא. וּבְנִּיוֹ דְּאֵיהוּ וֹוִדֵּשׁ כַּבְּוֹה וֹזְדִשׁ כַּבְּוֹה וֹזְרִשׁי לְבִּיּרְ (משלי י) דְּבֹּוֹ וֹזְרִיִּלָא לְנִּבְּרְ, (משלי י) דְּבֹוֹ וֹזְרִיִּא בְּוֹבִייִנָא, וַזְּרְוָה וְבִינִינָא לְנֵּבְּרְ, (משלי י) דְּבֹוֹ וֹזְיִינְא בּוֹיִינָא אַב. (חסר)

Rabbi Shimon got up and spoke to the one that brought up this study. He said that from the words he can tell that the speaking soul is old and of first Adam.

'What's his name' is said about Adam and 'his son' is the Faithful Shepherd, Moses. Because the Faithful Shepherd revealed new secrets of Torah Adam has joy because it said

Proverbs 10:1

79. רוֹעֶה הַנֶּאֱמָן, בְּפָרְשָׁה זוֹ נִזְבְּרָה הַתְּכַּנְּסוּת שֶׁלְּךְּ לְאוֹתוֹ הְעוֹלְם, שְׁכָּתוֹּב (דברים לב) עֲלֵה אֶל הַר הְעֲבָרִים הַאָּה הֵר נְבוֹ וְגוֹ׳. וְרָאִיתָ אוֹתָהּ וְנֶאֱסַפְּתָּ אֵל עַמֶּךְ וְגוֹ׳. בְּאֲשֶׁר נָאֱסַף אַהָרן אָחִידְּ אֶל עַמֶּךְ וְגוֹ׳. בִּאֲשֶׁר נָאֱסַף אַהָרן אָחִידְ וְגוֹ׳ (שם). וּבְפָרְשָׁה זוֹ יֵשׁ לְדְּ לַחֲזֹר לְעוֹלְם, וּלְהַתְּחַבֵּר בְּפָרְשָׁה זוֹ בַּכַּלְה עִּיֹלְם, וּלְהַתְחַבֵּר בְּפְרְשָׁה זוֹ בַּכַּלְה שִּׂרְאֵל, וּלְהַתְחַבֵּר בְּפְרְשָׁה זוֹ בַּכַּלְה שִּׂרְאֵל, וּלְהַתְחַבֵּר בְּפְרְשָׁה זוֹ בַּכַּלְה שִׁרְאֵל, וּלְהַתְחַבֵּר בָּה (במדבר כה) הִנְיִי נֹתֵן לוֹ אֶת בְּרִיתִי שָׁלוֹם. וְלְכֵן לֹא אָמַר לְדְּ הִוֹּא בְּאוֹ בִרוּ הוּא בְּאן רֵד, אֶלָּא עֲלֵה. הַבְּרוֹ הוּא בְּאן רֵד, אֶלָּא עֲלֵה. שַׁמְּמֵנוּ אָתַה הִּבְּנָס לְאֵרִץ יִשְׁרָאֵל.

79. רַעִּייָא בְּוֹהִיבִּיֹּא, בְּפַרְשִׂיְהָא דָּא, דִּבְּרִים בַּיִּיִּה בִּרִיתִּי בְּרִיתִּי בְּרִיתִּ בְּרִיתִּי בְּרִיתִּי בְּרָבִי בְּרִיתִּי בְּרָבִי בְּרָבִי בְּבְּרִים בַּיִּיְּהָא בְּרִיתִּ בְּרָי בְּרִיתִּי שְׁנְּהֹ בְּרִי בְּרָבִי בְּרָי בְּרִיתִּי שְׁנְּהֹ בְּרָא בְּפַרְשִׂיְהָא בְּרִיתִּ בְּרָה בְּרִיתִי שְׁלְּבִי בְּרָתְי בְּרָה בְּרִיתִי שְׁלְבִיּא וּלְבִּוֹא וּלְבִּוֹא וּלְבִּוֹא וּלְבִּוֹא וּלְבִּוֹא וּלְבִּוֹא וּלְבִּוֹא וּלְבִּוֹא בְּרִיתִּ בְּרָה בְּרִיתִּי שְׁלְּבִי בְּרָבְּי בְּרָבְיְ בְּרָבְיִי בְּרָה בְּרִיתִי שְׁלְּבִי בְּבְּרִיתִּי בְּרָה בְּרִיתִי שְׁלְבִיּא בְּרִיתְּ בְּרִיתִי שְׁלְּבִי בְּבְּרִיתְּי בְּרִיתִּי בְּרָה בְּרִיתִי שְׁלְבִיּא בְּרִיתְּ בְּרִיתְּ בְּרִיתִי שְׁלְבִיּא בְּרִיתְּ בְּרִיתִי שְׁלְבִי בְּרִיתִי שְׁלְבִיּא בְּרִיתְּ בְּרִיתִי שְׁלְּבִי בְּרִיתִי שְׁבְּרִיתִּ בְּרִיתִי שְׁלְבִיּא בְּרִיתְ בְּרִיתִּי שְׁלְבִיּא בְּרִיתְר בְּרִיתְי בְּרִיתִי שְׁלְבִיא בְּרִיתְר בְּרִיתְּ בְּרִיתִי שְׁבְּרִיתִי שְׁבְּרִילְ בְּיִבְּי בְּבְּי בְּבִילְּה בְּרִיתְי בְּבְּרִיתִי שְׁבְּבְּי בְּבְּיוֹ בְּבְּיִי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּיִי בְּבְּי בְּבְּיוֹי בְּבְּי בְּבְּיוֹ בְּבְייִי בְּבְּי בְּבִּיי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְּבְייִי בְּבְּי בְּבְּיוֹ בְּבְיים בְּבְּיִי בְּבְּי בְּבְּיוֹ בְּבִיים בְּבְּיִייִייִי בְּבִּי בְּבְיוּ בְּבְּיוֹי בְּבְּיוּ בְּבְיוֹי בְּבְיוֹ בְּבְיוֹי בְּבְיוֹ בְּיוֹי בְּבְיוֹ בְּבְיוֹבְייִי בְּבְיוֹ בְּבְיוֹי בְּבְיוֹי בְּבְיוֹי בְּיִבְייִים בְּבְיוֹבְייִים בְּבְּיִבְייִים בְּבְּיוֹי בְּבְיוֹי בְּבְייִבְייִי בְּבְּיוֹי בְּבְיוּ בְּבְיוּ בְּבְּיים בְּבְּיוּבְייִבְיי בְּבְיוּבְיים בְּבְּבְיוּבְייִבְייִבְייִים בְּבְּיוּבְייִּים בְּבְּיוּבְייִבְיי בְּבְּיוּבְייִבְּיוּ בְּבוּבְיי בְּבְּבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבוּ בְּבְיבְיבוּ בְּבְיבְיבוּ בְּבְיבְּבוּ בְּבוּבְבוּ בְּבְיבוּבוּ בְּבוּבְיבוּ בְּבְיבוּבוּי בְּבְיבוּבוּי בְּבְיבְיבוּיבוּיבוּי בְּבְבְיבְיבוּיבוּי בְּבוּבְיבּיבוּים בּיבוּבוּי בְיבְיבוּיבוּי בְּיבוּבוּי בְּיבְיבוּי בְּי

The passing of Moses is in the portion of Haazinu. God instructs Moses to go up the mountain and die there.

Deuteronomy 32:49 "וּרְאֵה אֶת-' וּרְאֵה אֶל-הַר הָעֲבָרִים הַזֶּה הַר-נְבוֹ, אֲשֶׁר בְּאֶרֶץ מוֹאָב, אֲשֶׁר, עַל-פְּנֵי יְרֵחוֹ; וּרְאֵה אֶת-' (בְּבֵי יִשְׂרָאֵל לְאָחֻזָּה Go up to this mountain of the Abarim, Mount Nebo, which is in the land of Moab opposite Jericho, and look at the land of Canaan, which I am giving to the sons of Israel for a possession."

God tells Moses to see the land he is giving to the children of Israel before God 'gathers' him as he did for Aaron his brother.

Rabbi Shimon tells Moses that through this Torah portion he needs to come back to this world, live and enter the Land of Israel.

With this portion, Moses would unify with his bride, which is Malchut and the Holy Land of Israel.

The Land of Israel is covenant's promise of peace that was in the hands of Moses but God gave it to Pinchas, who is Elijah the prophet, that would announce the coming of Mashiach and the process to establish the final and everlasting peace.

At the time of the sin of the Golden Calf, God told Moses to go down because the nation sinned.

<sup>&</sup>quot;בֵן חָכָם, יְשַׂמַח-אָב;"

<sup>&</sup>quot;A wise son brings joy to his father;"

Exodus 32:7 "And YHVH said to Moses, "Go down, for your people, whom you brought up out of the land of Egypt, have corrupted themselves."

Before Moses died God told him to go up the mountain. The Zohar explains that this means that from this mountain he will enter the land of Israel. Because Israel is is on a high level going into the land is a process of elevation. God sent Moses up the mountain in preparation for entering Israel for the final peace.

Read about the connection between Moses, Rabbi Shimon and the portion of Haazinu. https://dailyzohar.com/daily-zohar-1930/ and https://dailyzohar.com/daily-zohar-1625/

80. וּמַה שֶּׁאָמֵר בְּּךְּ, (דברים לד) וְלֹּא יְדֵע אִישׁ אֶת קְבַּרְתוֹ עַד הַיּוֹם הַזָּה, אוֹי לְאוֹתָם אֲטוּמֵי לֵב, סְתוּמֵי עֵינַיִם, שֶׁלֹּא יוֹדְעִים קְבוּרְתְּךְּ, שֶׁהָיִיתְ אַתָּה מְבַּקֵשׁ רַחֲמִים מֵהַקָּרוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא שֶׁלֹא יַכְנִיס אוֹתְךְּ לְאוֹתָה קְבוּרָה שֶׁבָּה אַתָּה נִקְרָא מֵת. זֶהוּ שֶׁבָּתוֹּב (יהושע א) משֶׁה עַבְּדִּי מֵת. וְאוֹתָם טִפְּשִׁים אוֹמְרִים, וְכִי משֶׁה הַיָּה מְפַחֵד מִמִּיתָה, לְצֵאת מֵהְעוֹלְם הַזֶּה לְעוֹלְם הַבָּא, בִּשְׁאָר הַבְּרִיּוֹת?! וְהַם לֹא יוֹדְעִים שֵׁקּבוּרְתַךְּ וּמִיתַתַּדְּ אִיִּדְ הַיִּא. 80. וּבַּוֹה דְּאָבַּוֹר בְּּךְ, (דברים לד) וְלֹא יָדַעֹ אִישׁ אֶת קְבוּיְרְתוֹ עַוֹר הַיּוֹם הַנֶּה. וַי לְאִינִּיוֹן אֲטִּיֹבִיין לְבָּא, סְתִיבִּיין עַיִינִּין, דְּלָא יַּדְעֵי קְבוּיְרָה דִּילְךְ, דַּהְנִית אַנְּתְּ בְּרִיךְ הוּא, דְּלָא יֵיעוֹּל לְּךְ בְּעֵי רְוֹזְבֵּיי בְּוֹקּיִרְה, דְּבָּה אַנְּתְ בִּוֹתְּקְרֵי בִוֹת. וְבִּלְא יֵיעוֹּל לְךְ בְּבְּתִיב, (יהושע א) בוּשֶּׁה עַבְּדִי בֵּות. וְאִינִּוֹן טִּפְּשָּׁאֵי דְּבְתִיב, (יהושע א) בוּשֶּׁה עַבְּדִי בֵּות. וְאִינִּוֹן טִּפְשָּׁאֵי אַרְּרִין, וְכִי בוּשָּׁה הָנָה בְּיִפְוֹזֹד בִּוּבִייתָה, לְנְּפְּכָּא בִּוֹהַא עַבְּרִי בָּוֹת. וְבִייוֹן. וְאִינִּוֹן לָא עַּלְבָּוֹא דְאָתִי, כִּשְּׂאַר בִּרְיִיוֹן. וְאִינִּוֹן לָא עַּלְבָּוֹא דְיְבָּתְּה, לְעָּלְבְּוֹא דְיְבָּתִי, כִּשְּׂאַר בִּרְיִיוֹן. וְאִינִּוֹן לָא עַּרְבִית, לְעָּלְבְנִא דְיְהָתֵי, וּבּוֹיתָא דִילְרָ אֵיךְ הִיא.

Deuteronomy 34:6

"וַיַּקבֹּר אֹתוֹ בַגַּי בָּאֶרֵץ מוֹאָב, מוּל בֶּית פָּעוֹר; וָלֹא-יָדַע אִישׁ אֶת-קבָרֶתוֹ, עַד הַיּוֹם הַזֵּה

"And He buried him in the valley in the land of Moab, opposite Beth-peor; but no man knows his burial place to this day."

Rabbi Shimon says that wow to those with a closed heart and no understanding that doesn't know your burial place and thinks that you begged God for mercy not to be buried and called 'dead'. Those fools that think that you feared death and leaving this world, have no idea how was your burial and how was your death.

81. שֶׁכְּדְ פֵּרְשׁוּהָ חַכְמֵי הַמִּשְׁנָה, שֶׁמֵּתִי חוּץ לְאָרֶץ אֵינָם חַיִּים. לֹא אָמְרוּ שָׁאֵינָם עֻתִידִים לְהַחְיוֹת, שֶׁאִלְמְלֵא כָּךְ הְיוּ כוֹפְרִים בִּתְחִיַּת הַמֵּתִים. אֶלְּא כָּאן סוֹד גָּדוֹל. קְבוּרְתוֹ בְצֶלֶם שֶׁאֵינוֹ הָגוּן לוֹ, שָׁהִיא (תהלים 30) אֶרֶץ צִיָּה וְעָיֵף בְּלִי מַיִם, וְאֵין מַיִם אֶלֶא תּוֹרָה, וּבָה (ישעיה נג) לֹא תֹאַר לוֹ וְלֹא הָדְר. וּמִי שֶׁרוֹאֶה אוֹתוֹ בָּאוֹתוֹ צֵלֶם – וְנַרְאֵהוּ וַלֹא מַרְאֵה

18. דְּהָכִי אוֹּלְבוּוּהָ בָּוּאֵרִי בַּוֹתְנְּיִתִּיןֹ, דְּבֵּוֹתֵי וֹזוּצְּהֹ לְּאַרָץ אֵינָּם וֹזִיִּים. כָּא אַבְּוֹרִי דְּאֵינָּם עֲׂתִידִּים לְּאַרָא הָּכָּא רְנָּא רָבְּרְבָּא, קְבוּרָה דִּיכֵּיה בְּצִוּלְכָּיא הְּכָּא רָבָּרְבָּא, קְבוּרָה דִּיכֵּיה בְּצִוּלְכָּיא הְּכָּא הָבָּא וְבָּיִה וְעָיֵף בְּלֵּא הָבָּא וְבָּיִה וְעָיֵף בְּיִרְבָּא הְּלְבִיל בְּיִּא וְלֵיִף הְּכִּאוֹ בְּנִים אֶבֶּיה וְעָיֵף הְבִּיּת הַבְּיִבּה וְעַיִּף הְּבִּיוֹ בְּיִבְּה וְעַיִּף הְבִּיוֹ בְּיִבְּה וְעַיִּף הְבִּיוֹ בְּיִבְּה וְנִיִּים אֶבְּלְא תּוֹרָה, וּבְּה (ישעיה נג) כֹּא תִצְּר בְּיִרְ בְּיִּא דְּבְּרִים בְּיִבְּה וְבִיּוֹי בְּיִבְּה וְבִּיֹים בְּיִבְּה וְבִּיוֹ בְּבְּא וּבְּיִבְיה וְבָּה וֹיִם אָבָּא תוֹרָה, וּבְבָּה וְעִיִּיף הְבִּיּת וְבָּה וְבִּיוֹם אָבְּא הִוֹרָה, וְבָּה וֹיִנִיף בְּיִבְּיה וְבָּיוֹם בְּבְּרוֹים בְּבְּיוֹב וְיִבְּיִם וְבִּיִים בְּבִּית וְבָּבְּא הְבָּיף הְבִּוֹים בְּבְּרִים בְּבִּית וְבָּבְּיוֹ בִּיְיִם בְּיִבְּיִם וְעִיִּיף הְבָּיוֹם וְעִיִּיף בְּיִבְּים וְלִייִם בְּיִבְּיוֹים אָבְּלְא הִוֹיְרָה, וְבְּהוֹים בְּבְּיתוֹים בְּבְּיבְיוֹ בִּיְנִים וְבִּים וְיִבְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים וְנִיוֹים בְּבִּים הְבִּיבְים וְבִּית וְבְבֹּית בְּיִים בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּבִים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּבִּים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִים בְּיוֹבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיוֹים בְּיוֹבְיבְיים בְּיוֹבְיים בְּיוֹבְים בְּיוֹבְיים בְּיוֹבְים בְּיוֹבְים בְּיוֹבְיים בְּיִים בְּיוֹבְים בְּיוֹבְיים בְּיוֹבְים בְּיבְיוֹבְיים בְּיבְיבְיוּבְים בְּיוֹבְים בְּבִים בְּיוֹבְים בְיבְיוֹבְיים בְּיבְיוֹבְים בְּיבְים בְּיוֹבְיבְים בְּיבְים בְּיוֹבְיוֹבְיים בְּיבְיבְיוֹבְיוּבְיוֹים בְּיבְיבְים בְּבִים בְּיוֹבְיוֹים בְיבְים בְּיבְיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיבְים בְּיוֹבְיוּ

## וְגַּרְאֵהוּ וְכֹּא בַּוּרְאֶה וְגָּוֹזְבְּוּבֹהוּ. וּבְגִּיוֹ דָא, נְּבוּאַת וְנָחְמְבֹהוּ. וְלָכֵן נְבוּאַת יְשֵׁעְיָה (שם יִשַּׁעָיָה (ישעיה גב) הָגָּה יַשִּׂבִּיכֹ עַבְּדִּי, כָּא רָבִוּיוֹ עַבֵּיה. גב) הִנָּה יַשְׂבִּיל עַבְדִּי, רוֹמֵז עָלָיו.

Moses was buried outside the land of Israel that is considered to be a lower level of state after death. It was not proper death for Moses to be buried in the wilderness, outside the Holy Land, where is the place of the Klipot. God had good reasons for that and before Moses died God told him to go up the mountain of Abarim.

Numbers 27:12 "וַיּאֹמֶר יְהוָה אֶל מֹשֶׁה עֲלֵה אֶל הַר הָעֲבָרִים הַזֶּה וּרְאֵה אֶת הָאָרֶץ אֲשֶׁר נָתַתִּי לִבְנֵי יִשְׂרְאֵל "Then YHVH said to Moses, "Go up to this mountain of Abarim, and see the land which I have given to the sons of Israel."

It was a message for Moses that his spiritual state is not going to get hurt even if he is buried outside the Holy Land. The Zohar reveals that the following verse from Isaiah's prophecy is related to Moses at the time of the final redemption.

Isaiah 52:13 "הְנֵה יַשְׂכִּיל עַבְדִּי יָרוּם וְנָשָּׁא וְגְבַהּ מְאֹד" Behold, My servant will prosper, He will be high and lifted up and greatly exalted."

82. וּמְשׁוּם אוֹתָה קבוּרָה הַיָה מִבַּקְשׁ רחמים שלא ימות שם בחוץ לארץ, לפי שָׁהַיָה בָּאָרֶץ צָיַה רָעָב וְעָיַף וְצָמֵא בִּלִי מַיִם, שֵׁהִיא הַתּוֹרָה. וְלַכֵן נֵאֲמַר עַלָּיו, עלה אל הר העברים הזה. משפלותו הָרָאָה לוֹ אָת מַעַלַתוֹ. אַף עַל גַב שָּׁאַתַּה קבור בְּמַקוֹם שֵׁלֹא הַגוּן לְדָּ, עַרם בְּלִי שהם ובשר (תַּלְבִּישֵׁנִי), נע ממקומד ונד וּמְטַלְטַל וְגוֹלֶה, הַרִי פַּנָחַס שֵׁעֲשִׂית עַמּוֹ טוֹב, שַׁעַלֵידְּ נָאֲמֶר (במדבר כה) הָנְנִי נֹתֵן לו את בריתי שלום, הרי הוא יעשה עמף טובה, ובו תסתלק, בפרשה שלו. שבה הַכַּלַה שֵׁלָדָּ, שַׁם תִּתְיַחֶד עָמַה כְּחַתַן עִם

82. וּבְגִּין הַהוּא קְבוּרָה, הֲוָה בְּעֵי רַוְזַבֵּוי דְּכָּא יְבוּוּת תַּבְּוֹן בְּזוּוּצָה כָּאָרִץ, כְּפִּוּם דְּהֲנָה בְּאָרִץ צִיְּה רָעֵב וַעְבִּוֹן בְּאָרִץ צִיְּה רָעֵב וַעְבִּיוֹ בְּאָרִץ צִיְּה רָעֵב וַעְבִּיוֹ בְּאָרִץ צִיְּה רָעֵב וְעָבְּיוֹ הְצִּיִּן וְבְּגִּין הָבִּיוֹ בְּאָרִים הַנָּה אָרִי בִּוֹעַבְּרִים הַנָּה אִּהְבַּוּר עָבְרִים הַנְּיִה בְּוֹעַלְתֵיה, אַף עַל בַּב בְּעָב וֹבְיּעִ לְבִיּה בְּעָבְרִים הַנְּיְּה וְבִּצְּיִר וְבְעָבְרִים הַנְּיְה וְבִּיּבְיּת וְבְּבִּיּת וְבְּבִּיּת וְבְּבִּיּת וְבְּבִּיּת וְבְּבִּיּת וְבְּבְּיִה וְבְּבְּיִה וְבְּבְּיִה וְבְּבָּיְר וּבְעָב וְבְּבָּיְר וּבְעָּר וּבְּעָר וּבְּעָב וְבְּבִּית בְּבְּרִיתוּ בְּבְּרִיתוּ בְּבְּיִב וְעִבְּרְ וְבְּבְּיֹה וְבְּבְּיִה וְבְּבְּיִה וְבְּבְּיִה וְבְּבְּיִה וְבְּבְיִה וְבְּבְּיִה וְבְּבְּיִה וְבְּבְּיִם וְבְּבָּיוֹם וְבְּבָּיוֹ וְנִיתוֹ בְּבְּיִבְּיוֹ עַוֹר וּבְעָּיר וְבְּשָּר (תּלְבִישׁנִי), בְּעָ בְּרִיתוּ בְּבְּיִבְיּת וְבְבָּיוֹ עַבְּרְ וְבְּבָּיְת וְבְבָּיוֹ עַבְּרִית וְבְבָּיוֹ עַבְּרִית וְבְּבִּיוֹ עַבְּרִית וְבְבָּיוֹ עִבְּיוֹ בְּוֹיִם וְבְבָּיוֹ עִבְּרִית וְבְבָּיוֹ עְבְּבִיר עָבְּיְבְיוֹ בְּבְּיוֹם וְבְבָּיוֹ עְבְבִּיוֹ עְבְבִּיוֹ עַבְּבְּר וְבְבָּיוֹ עְבָבוֹן עִבְּרְ וְבְבָּיוֹ עְבְּבִיוֹ וְבְבְּיוֹ עְבְבִּיוֹ בְּבְּבְיוֹ עְבָבוֹן עִבְּיוֹ בְּבְּיוֹ עְבְבְיוֹית וְבְבּוֹי וְבְבְּיוֹ בְּבְּיוֹם וְבְבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹת וְבְבְּיוֹם וְבְבְּבְיוֹת וְבְבְּבְיוֹת וְבְבְּבְיוֹית וְבְבְּבְיוֹת בְּבְבְיוֹת בְּבְבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹית וְבְבְּיוֹ בְּבְיבְיוֹת וְבְבְּבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹבְבְּבְיוֹ בְּבְיבְיוֹת וְבְבְּבְּבְיוֹת בְבְּבְבְּבְיוֹ בְבְּבְבְיוֹ בְבְּבְּבְיוֹת בְבְבְּבְיוֹת בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְּבְיוֹב בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְים בְּבְבְּבְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְים בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְים בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְבְים בְבְבְּבְּבְים בְּבְבְּבְים בְבְּבְבְּבְים בְבְּבְבְיבְיבְיוֹבְבְיוֹ בְבְּבְבְּבְיוֹ בְּבְיבְיוֹ בְּבְיבְיוֹב בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְיב

Moses begged God not to be buried in the wilderness where there is no Torah. God elevated him to the mountain of Abarim. The name of the mountain means 'passages'. God promised Moses that in the future Elijah the prophet who is Pinchas will help him to connect Mashiach son of Joseph and Mashiach son of David to bring about the Final Redemption. Moses bestowed on Pinchas the eternal priesthood, and as a priest, Pinchas/Elijah would open the 'Holy of Holies' and reveal the great light of Mashiach. Then Moses would connect and unified with the Holy Land that is the aspect of Malchut and the Holy Bride, the Shechina.

83. שֶׁבְּבִיר אַתָּה (תּוֹעֶלֶת גְּדוֹלָה לְיִשְׂרָאֵל בְּקבוּרְתָּךְ), אָם לֹא דָיִיתָ קְבוּר מְחוּץ לָבְּלָה שֶׁלְּד, לֹא לָאָבֶץ הַפְּדוֹשְׁה, מְחוּץ לַבַּלָּה שֶׁלְּד, לֹא הָיוּ יִשְׂרָאֵל יוֹצְאִים מֵהַגְּלוּת, וּבִגְּלְלְדְּ נְשְׁעִיה נג) וְהוּא מְחֹלְל מִפְּשָׁעֵינוּ. נַעֲשִׂית חֹל מִשׁוּם חֵטְא וְפָשַׁע שֶׁל יִשְׂרָאֵל בַּקְבוּרְה שֶׁלְּדְ, שֶׁנֶּאֲמֵר בְּדְּ (דברים לֹד) וַיִּקְבּר אֹתוֹ בַגַּי. וּמַה בְּתוֹב בִּקְבוּרְתְדְּ? (ישעיה מ) וְכָל גִּיא יִנְשֵׁא. כָּל בָּקבוּרְתְדְּ? (ישעיה מ) וְכָל גָּיא יִנְשֵׁא. כָּל שָׁבֵּל וְנְמוּךְ יִנְשֵׂא בִּגְלְלְדְּ, שֶׁהֵם יִשְׂרָאֵל, שֶׁבֵם שְׁפְלִים מִבֶּל אֵמֶה וְלְשׁוֹן. וְכַל הַר שָׁבְּל הַרְשָׁעִים וְגַפִּי הַרוּחַ. וְגִּבְּל הָּי, שָׁבֵּם הְרִשְׁעִים וְגַפִּי הַרוּחַ.

83. בְּבָּל אִנְּהָ (תועלת גדול לישראל בקבורתך), אִי כָּא הֲוֵית בִּבָּל אוּבָור לְבַר בִּוּאַרְעָא בַּוֹדִישָּׁא, לְבַר בִּוּבַּלְה הִיכָּך, (ישעיה מ) כָּל צִּיֹנְרְ אִתְּעָבִיר וֹוֹל בְּגִּינְ אַתְּעַבׁיר וֹנִבְּל בִּוֹבְּלְה וֹנִישְׁר בִּוֹבַלְּה וֹנִישְׁר אִר בִּנְבְּלְה וֹנִילְר, וְשִׁעִיה מ) כָּל צִּיֹע וְבָּנִיך אִתְּעַבִיר וֹוֹל בְּגִּין בְּיִבְּר אִתְּוֹל בִּקְבוֹר אוֹתוֹ בְּגִּינְ אִתְּבִוֹר וֹוֹל בְּגִּילְ בְּיִבְּיר אִוֹוֹל בְּגִילְ הִיִּבְר הֹיִכְּך, הְאִיבוֹר וְוֹנִילְ בִּיְר אִתְּנִוֹר בְּיִבְּיֹלְ אִינְּבְוֹר וֹוֹל בְּגִילְ בְּיִבְיר אִוֹחוֹל בְּנִילְ הִיבִיר לְבַר בִּיִּשְׁלְּבְיר אוֹתוֹ בַּנְּיִילְה, וְבִּיה בְּתִּבְּיר אִרְבְּי בִּיבְּילְ הִיִּבְּיר וֹוֹל בְּצִּיְלְה וְבְּילִים לִּיך וְיִשְׁיִבְ בִּוֹל בְּבְּיִבְּיֹר וְבְּבִּיר בְּבְּיִבְּיר וְבִּיבְּיל בְּיִבְּיר בְּוֹבְיּלְה וְבִּיל בְּיִבְּיר אִוֹוֹל בְּבְּיִים לִּין וְנִילְּבוֹר אוֹתוֹ בְּבְּילְיה וְיִבְּיל בְּיִבְיר בְּבִּיל בִּיבְיבוֹת וֹוֹל בְּנִילְ בְּיִבְיר בְּבִּילְ בִּיבְּיבוֹי וְיִבְּילְ בִּיְבְירִב לוֹי בִּיבְּיל בְּיִבְיוֹן וְיִשְּבְּעוֹר וְבְּילְבְיּי וְבְּילִיוֹן וְיִשְּׁבְּעֹם בְּיִילְיוֹן, וְבְּלְבוֹיך בְּיִבְּיוֹן וְיִשְׁיִבְיוֹ בְּיִבְּיוֹין וְיִבְּלְ בְּיִבְיוֹן וְיִישְׁיִבְיוֹם לִין וְבְּיוֹלוּן וְיִבְּיל בְּיִבְיוֹם וְבְּילוּוֹן וְיִישְׁיִבּוֹי בְּיִבְּיוֹם וְבְיוֹיוֹן וְשְׁיִבְּיוֹם וְבְּיוֹיוֹן וְיִילְיוֹין בְּיִיל בְּיִיוֹם וְבְּיוֹיוֹן וְיִילְיוֹין בְּיִיל בְּיִיוֹם וְיוֹין וְיִּילְיוֹיוֹין וְיִילוּ לִישׁרִים בְּיוֹבְיוֹין וְיִילְּיוּ בְּיִיוֹין וְּיִיבְיוֹיוֹין וְיִילְּיוֹ בְּיוֹיוֹן לִישִּיִים מִיוֹין בְּבְיבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹין בְּיִבְיוֹב בְּיבְּבְיוֹבְיוֹין בְּיִילְיוֹין בְּיוֹבְיוֹין בְּבְייוֹם בְּיוֹיוֹין וְיִילְיוֹין בְּיוֹיוֹיוֹין וְיִילְיוֹי בְּיוֹיוֹין וְבְּיוֹים בְּיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹיוֹין בְּיִבְיוֹיוֹיוּוּוֹיוֹם בְּיבְיוֹיוּ בְּיוֹים בְּיוֹיוֹיוֹיוֹי בְּיוֹיוֹיוּ בְיוֹים בְּיוֹבוֹיוֹין בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹיוֹיוֹין בְּיוֹיוֹיוּ וְיוֹיים בְּייוֹיוֹיוֹיוֹי בְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹיוֹיוֹיוֹי בְיוֹים בְּיבְיוּים בְּיוֹים בְּיוֹיים בְּיוֹים בְּיוֹ

Deuteronomy 34:6 "וַיִּקְבּׁר אֹתוֹ בַגּיְ בְּאֶרֶץ מוֹאָב מוּל בֵּית פְּעוֹר וְלֹא יָדַע אִישׁ אֶת קְבֻרֶתוֹ עֵד הַיּוֹם הַזֶּה" and he buried him in the valley in the land of Moab opposite Beth-peor; but no one knows the place of his burial to this day."

Because of the sin of the Israelites, God buried Moses in an unknown location outside the Land of Israel so they can return from exile.

Isaiah 53:5 "וְהוּא מְחֹלֶל מִפְּשָׁעֵנוּ מְדֻכָּא מֵעֲוֹנֹתֵינוּ מוּסַר שְׁלוֹמֵנוּ עָלִיו וּבַחְבֻרְתוֹ נְרְפָּא לְנוּ "But He became unholy for our transgressions, He was crushed for our iniquities; The chastening for our well-being fell upon Him, And by His wound we are healed."

84. וְזֶהוּ וּבַחֲבֶרְתוֹ נִרְפָּא לְנוּ. בַּחִבּוּר שָׁהְתְחַבֵּר עִמְנוּ בַגְּלוּת, נִרְפָּא לְנוּ. שֻׁאַתְּה הוּא בְּשֶׁמֶשׁ שֶׁמֵאִיר, שֶׁאַף עַל גַּב שֻׁמְשִׁ שְׁמֵאִיר, שֶׁאַף עַל גַּב שֻׁמְשִׁ שְׁמֵאִיר הוּא לַלְּבְנָה שְׁמִּיְלוֹת. כְּךְ אַתְּה מֵאִיר בְּלְכִּים וְהַמֵּזְלוֹת. כְּךְ אַתְּה מֵאִיר בְּכְל בַּנְעַלֵי הֲלָכוֹת וְקַבְּלוֹת. וּלְךְּ נִשְׁקִים בְּנִסְתָר, בְּמוּ מַבּוּעַ שֶׁמֵשְׁקָה אֶת בְּנִסְתָר, בְּמוּ מַבּוּעַ שֶׁמֵשְׁקָה אֶת הָאִילְנוֹת תַחַת שְׁרְשֵׁיהֶם בְּנִסְתָר עַד שָׁהִתְבַּקְעוּ מִימִיו בְּגְלוּי. זֶהוּ שֶׁהַתְבַּקְעוּ מִימִיו בְּגְלוּי. זֶהוּ שָׁבַּתוֹב (משלי ה) יַפּוּצוּ מַעִינֹתֵיךְ חוּצָה.

84. וְהַאֵּי אִיהוּ, (ישעיה נג) ובַּוֹזְבּיְרתוֹ נְּרְפָּא לְנֵּי, (בחבורא) בְּוֹזְבּיִרְהֹ דְּאָתְּוֹזִבְּר עִּבִּיבִּיעִא דְּאָתְבְּכַלְ בְּבָבְיָא וְבִוּיָּכִי, הָכִי אַנְּהְ נְּהִיר, בְּכָל בָּוּאֵרִי הְּלָכוּת בְּבָבְיָא וְבִוּיָּכִי, הָכִי אַנְּהְ נָּהִיר, בְּכָל בָּוּאֵרִי הְּלָכוּת בְּבָרְוֹת. וְלָךְ אִשְּׁיְתִּלְיִץ, נְּהִיר הוּא בְּסִיבְּיָרְא, וּבְּכָל בְּבָיִלְיִא. הְבִּילִיץ בְּנִּיוֹוּ, כְּבַוּבּוּעָא דְּצִּיְנִיתׁ, וּבְּכָל בְּאַתְנְּנִיןֹ הְּזֹזוֹת שָּׂרְשִׂיהוֹן בִּנְּנִיוֹוּ, עַבְּר דְּאִתְבְּלַעְ בִּוּכוּוֹי בוּעִינְוֹתִיךְ וֹזִיצִּה. הוּא בְּעִּנְיוֹוּ, עַבְּר דְּאִתְבְּלַעְ בִּוּכוּוֹי בוּעִינְוֹתִיךְ וֹזִיצִה.

by His wound, we are healed'. Wound' הְבְּרָתוֹ' has the root 'חבר' that represents connection and unification. Moses is like the light of the sun. At night the sun is not in our skies but it shines through the moon, stars and the constellations to help us. Moses left the Torah for us with the laws and Kabbalah to bring light into our lives. He is like springs of water that nourish the roots of the 'trees', us. He is concealed from us until the springs of Torah and Kabbalah come out to the open. Proverbs 5:16

Our studies of Torah and Kabbalah reveal the 'springs' of Moses and hasten the end of exile.

85. שָׁאַתָּה הוּא גַּם כָּדְּ, כְּמוֹ שָׁמֶשׁ שָׁהוֹלֵדְ בִּימִי הַחֹּרֶף תַּחת הַמַּבּוּעִים, וּכְשֶׁמַּאִיעָה הַגְּאֻלָּה, תִּהְיֶה כְּמוֹ שָׁמֶשׁ שָׁהוֹלֵדְ בַּקַיִץ לְמַעְלָה מֵהַמַּבּוּעִים, וְיִהְיוּ צֹוֹנְנִים בְּרַחֲמִים. שֶׁכְּשָׁאַתָּה תַחְתֵּיהֶם, הֵם עֹנְנִים בְּרַחֲמִים. שֶׁכְּשָׁאַתָּה תַחְתֵּיהֶם, הם חַמִּים בְּדִין. בָּא רוֹעָה הַנָּאֱמָן וּבַרַדְ אֶת הַמְּמִוֹיְרָה הַקְּדוֹשָׁה וְאָמֵר, וַדַּאי אַתָּה הוּא שָׁמֵאיר לִי בִּוְמַן שֶׁנָּאֱמֶר עָלַי (בראשית שֶׁמִאיר לִי בִּוְמַן שֶׁנָּאֱמֶר עָלַי (בראשית בֹּא הַשְּׁמָשׁ. בְּבָה הַשָּׁמֶשׁ, שֶּׁהְיִשִּׁידְ אֶת אוֹרוֹ. יְהִי רְצוֹן שָׁה׳ יִאִיר מִינִים בּיבּוּ בְּשֶׁמֶשׁ.

85. דְאַנְּתְּ הֹוּא אוּף הָכִי, כְּשִּׁבְּוִשְׂא דְאָנִיל בִּיבֵּוּי הַוֹזוֹת כִּוּבּוּעִין, וְכַד בִּוּטֵּי פּוּרְכָּנָא, תְּהֵא בְּשִּׁבְוּשָׂא דְאָנִיל בַּבִּיִּץ לְעֵיכָּא בִּוּבִּוּעִין, וְיֵהוּן צּוּנְּנִין בְּעִינְיהוּ, אִינִּוּן וְיִהוּן צּוּנְּיִין בְּרִינְבִּיי, דְּכָד אַנְּתְּ הְוֹזוֹתַיְיהוּ, אִינִּוּן וְזִבְּוּיוֹ בְּרִינְּא בְּרִינְה לְבוּצִינְא בְּדִייִּבָּא, וְבָּרִיךְ לְבוּצִינְא בַּדִּישִׂא, אָתָא רִעְּנָא בְּוֹהִיבְּנְגֹּא הְוֹא דְנָּהִיר כִּיֹ, בְּוֹבִיּא דְאִהְבֵּוּר וְאָנִיּא בְּוֹבִיּי, וְבָּרִיךְ לְבוּצִּיֹי, בְּדְּאִהְבֵּוּר וְיִבְּא בְּבִּייִּה לְּנִּא דְּאִהְבִּוּר עְּנָּהִיר כְּיֹ, בְּוֹבְיּנִיּא דְאִהְבִּוּר עָּנְיֹל, (בּרִאשִית כח) כִּי בָּא הַשָּׁבֶנְשׁ, רִידוֹ"ד יַנְּהָיר שְׂבִּוּיה עְּבָּוֹיה יְהֵא רִעְנָוְא, דִידוּ"ד יַנְּהִיר שְׂבִּוּיה עָבִּיִיה יְהֵא רִנְיִנְא, דִידוּ"ד יַנְּהִיר שְׁבִּוּיה עִבְּיִיה יְהֵא רִנְיִנְא, דִידוּ"ד יַנְּהִיר שְׁבִּייה עִבְּיִיה יְהַא רִיבָּוֹיה יְהֵבּא רִעְנָוְא, דִידוּ"ד יַנְּהָיר שְׁבִּייה עִבְּיִר בְּיִבְּיִיה יְהָבּא רִיבְּיִים בְּשִׁים יְּבִּיִּים בְּיִּיִּיִיה יְהָּה בִּיִּבְּיִּים בְּיִּבְּיִּים בְּיִבְּיִּים בְּיִּבְּיִים בְּיִּבְיִים בְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִּים בְּבִּים בְּיִּבְיִּים בְּיִּבְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּבְיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִבְיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיבְייִים בְּיוּים בְּעִים בְּיּבְּיוּים בְּיוֹים בְּיבְיוֹים בְּיִים בְּיבּייִים בְּבּיוּיוֹים בְּיוֹיים בְּיִיים בְּיִּנִיים בְּיוֹים בְּיוֹבְייוֹיוֹיוֹים בְּיוֹיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיבְּיוּים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיבְיוֹים בְּייִייִים בְּייִים בְּיבְּיוֹים בְּיבְיבְייִים בְּבְייים בְּיבְייִייִיים בְּיבְּיִייִייִיים בְּיִייִים בְּיבְּיוּיים בְ

Rabbi Shimon says that during wintertime, the sun, Moses, heats up the springs from below. At the time of the Redemption, he will be like the sun from above the springs and they will be cooled, meaning with mercy and no judgments. When Moses is concealed below then there is heat that represents the aspect of judgment. The Faithful Shepherd, who is Moses, came and blessed Rabbi Shimon to have the יהוה YHVH name shines upon him. He acknowledges that the work of Rabbi Shimon reveals the light of the sun, when he, Moses, is concealed.

86. וְעוֹד אָמֵר הַמְּנוֹרָה הַקְּדוֹשָׁה, וַדַּאי אַתְּה הוּא הַכּּל, שֶׁאָמֵר (במדבר יב) אָם אַהְיָה נְבִיאֲכֶם וְגוֹ׳. וְלָבֵן כְּשֶׁהְתְּגַּלְתָה הָאֵם יִּהְיֶה נְבִיאֲכֶם וְגוֹ׳. וְלָבֵן כְּשֶׁהְתְּגַּלְתָה הָאֵם הָעֶרְיוֹנָה לְךְּ, אָמֵרְתָּ (שמות ג) אָסֻרְה נָּא הָעֶרְיוֹנָה לְךְּ, אָמֵרְתָּ (שמות ג) אָסֻרְה נָּא וְאֶרְיאָה אֶת הַמַּרְאֶה הַגְּדֹל הַיֶּה מִדּוּעַ לֹא יִבער הַפְּנֶה. מִשׁוּם שֶׁהִיא רַחֲמִים, נָאֱמֵר בִּהְּלֹא יִבער הִפּנה.

86. וְעוֹד אָבַּוֹר בּוּצִּינָא כַּדִּישָּׂא, וַדַּאי אַנְּהְּ הוּא כּּכְּלָא, (ס"א ויאמר וגו') דְּאָבַוֹר, (במדבר יב) אָם יִהְיֶה נְּבִיאָכֶם וְגֿוֹ׳. וּבְגִּין דָא, כַּד אִתְנַּלְיָיא אִיבִּוּא עִׂכְּאָה כְּרַ, אַבִּוֹרָת (שמות ג) אָסוּרָה נָּא וְאֶרְאֶה אֶת הַבַּוּרְאֶה הַבְּיִרְאָה הַבּוּרְאָה הַבְּיִרְת (שמות ג) אָסוּרָה נָּא וְאֶרְאֶה אֶת הַבַּוּרְאֶה הַבְּיִרְת הַפְּנָה. בְּגִּין דְּאִיהִי הַנְּהִיר, אָתְבַוֹר בָּה כֹּא יִבְעַר הַפְּנָה. בְּגִּין דְּאִיהִי רְזָבְיֹר הָפְנָה.

Exodus

3:3

"וַיאמֶר מֹשֶׁה אָסֻרָה נָּא וְאֶרְאֶה אֶת הַמַּרְאֶה הַנָּדֹל הַזֶּה מַדּוּעַ לֹא יִבְעַר הַסְּנֶה" "Moses said, "I will turn now to see this great sight, why the bush is not burnt."

The fire of the burning bush is the aspect of judgment but because of the light of Binah, which is mercy, the bush was not consumed by the fire. Rabbi Shimon explains that Moses saw the revelation of Binah that is mercy at the event of the burning bush.

87. וְזָוֹבֵושׁ נְּהוֹרִיןֹ אִית כָּהֹ, דְּאִתְקְּרִיאוּ קּרְנֵּי הַזַוֹבְּוֹהֹ, 87. וַחֲמִשְּׁה אוֹרוֹת יֵשׁ לָה, שֶׁנְקְרְאוּ קַרְנֵי עַּדֹ הוֹדֹ, וּבִוּתַבָּוֹן עַדֹּ הוֹדֹ, דָּווֹ נְּהָרִין בָּךְ רַעְנִיא הַחַמָּה, עַד הוֹד. וּמִשְּׁם וְעַד הוֹד הִיוּ

<sup>&</sup>quot;יָפוּצוּ מַעְיְנֹתֶיךְ חוּצָה בָּרְחֹבוֹת פַּלְגֵי מָיִם"

<sup>&</sup>quot;Should your springs overflow in the streets, your streams of water in the public squares"

מְאִירִים בְּדָּ, רוֹעֶה הַנָּאֱמְן, וְזֶהוּ וְנָתֵן הוֹד לְמֹשֶׁה, לְהוֹדִיעַ שֶּׁכֵּלֶם נִתְנוּ לְדְּ, אֲפִּלּוּ עַד הוֹד. וְלָכֵן פְּנֵי מֹשֶׁה בִּפְנֵי חַמָּה. וַחֲמִשְּׁה אֵלֵה עוֹלִים לַחֲמִשִּׁים שֵׁעֵרִי בִינָה. בְּוֹהֵיבִינְּגָּא, וְהַאִּי אִיהֹוּ וְנְּנְתֵּן הוֹד כְּבוּשֶׂה,
כְּאִשְּׂתְבוּוּדְעָא דְּכֵכְּהוּ כָּךְ אִתְיִיהִיבוּ, אֲפִיכּוּ עַדׁ
הוֹד. וּבְגִּין דָא, פָנִּי בוּשֶׂה כִּפְנִי זוֹבְּוּה. וְאִכֵּיוֹ זְזַבִּוּשׂ,
סַכְּּהָין כְּזַיִבְּיִשִּׁין תַּרְעִין דְּבִינָּה.

God instructed Moses to take Joshua and bestow upon him from his light, Hod. Joshuah would be the one that will lead the people after Moses and needed the support of the light through Moses.

Hod is the fifth Sefirah of Zeir Anpin and completes the vessel. Yessod that comes after Hod is the funnel that channels the light of the five Sefirot to Malchut.

Numbers 27:20

"וְנָתַתָּה מֵהוֹדְךָּ עָלָיו לְמַעַן יִשְׁמְעוּ כָּל עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל"

"And you shall put from your splendor (Hod) upon him (Joshua) that all the children of Israel may hear him."

Binah is called 'sun', 'חמה' and includes five-light that are called 'Sunrays'. Moses received from this light to tell that he had within him the five Sefirot of Chessed, Gevurah, Tiferet, Netzach, and Hod.

Exodus 34:30

"יַרָא אַהַרֹן וְכָל-בָּנֵי יִשִּׂרָאֵל, אֶת-מֹשֶׁה, וְהִנֵּה קָרַן, עוֹר פָּנָיו; וַיִּירְאוּ, מִגְּשֶׁת אֵלָיו"

"Aaron and all the Israelites looked at Moses, and behold, his face was radiant. And they were afraid to approach him."

Because the light goes down from the higher sefirot down, it means that if Moses had Hod then it included all the sefirot above it. The five sefirot that each of them includes 10 inner sefirot count to the 50 gates of Binah, giving Moses the power of Zeir Anpin.

88. ובחמשה אלה נאמר שהם חמשה אור של יום הַרָאשוֹן, שַׁהֶם כַּנֵגֶד חַמֵשׁ אצבעות של הימין נראו לד בסנה. משום שַּׁאַתָּה עָתִיד לְהוֹצִיא אֵת זַרֵע אַבְרהם שָׁהוּא דַּרְגַת (אַבְרָהָם) יַמֵין. ומשם בינה, היא רחמים גמורים, היד הַגָּרוֹלַה. (אֲבָל) מִצֵּר הַיִּד הגבורה, הַחַזָקָה, חַמִּשָּׁה רַקִּיעַ בִּיוֹם שֵׁנִי, כְּנֵגֵד חַמֵשׁ אֵצְבָּעוֹת הַשִּׁמֹאל. אַבַל מצד דַרְגַּתָדְ – (שמות יד) וּבְנִי ישׂראל יצאים בַיַד רַמַה. שַׁגוּף ושָׁתֵי זְרוֹעוֹת ושָׁתי שוֹקים כנגד חמש אצבעות, ה' ה' ה'. חמש אצבעות של יד ימין, וחמש של יד שָׁמֹאל, ושָׁתֵּי זְרוֹעוֹת ושָׁתֵי שׁוֹקַיִם וְגוּף, שָׁהֶם חַמֵּשׁ שֵׁעוֹלִים יַ״ה.

88. וּבְּאכֵּין זְזְבֵּישׁ דְּאִנְּיוֹן זְזְבֵישׁ אוֹר דְּיוֹבִישׁ אוֹר דְיוֹבִיאׁ אוֹר דְיוֹבִיאׁ אַרְּיִדְּיוֹ זְזְבֵּישׁ אוֹר דְיוֹבִיאֹ אַרְיִּנִיןֹ זְזְבֵישׁ אוֹר דְיוֹבִיאֹ אַרְיִּנִיןֹ זְזְבֵישׁ אַבְּבְּעָוֹן זִזְבִישׁ אָבְּבְּעָוֹן זִיבִישׁ אָבְּבְּעָוֹן דִיבִּייִבּא אַבְּיִרְ בִּיּיִבְּיִּ בִּיְּיִבְ בִּיּבְּיִים בִּיְּרָ בִּפְּבָּרְא דִּיְּבְרָה, יַדְ אִיהוּ דִּיְרְבָּא וֹיִבִישׁ אָבְּבְּעָוֹן דִיְרִבִּיה אִיהוּ דִוֹבִישׁ אָבְּבְּעָוֹן דִּעָּרִים, יַדִּיבְּא רִיכְּיִבְ בִּיִּבְּיִים בְּיִרְ בִּפְּיָבְא דִּילְרָ, (שמות יד) וּבְּנֵּי יִשְּׂבָּוּאלָא. בְּיִּרִם בִּיְּרְ בִּפְּטְּיָרְא דִּיְבְּיְרָה, וֹיִבִּישׁ אֶבְּבְּעָוֹן דִּיְרִים יִּבִּילְּא דִּילְרָ, (שמות יד) וּבְּנֵּי יִשְּׂרָאֵל רְיִבִיל בִּיִּבְיּעוֹן וּדְרִילְּא דִּילְר, (שמות יד) וּבְנִּי יִבְּיֹלְא. לְּבִּיה בְּיִרְ בְּנִה. דְּבִּיּוֹם הְיְבִרין דְיִבִּילְ וְיִבְייִ יְבִּילְּ, וִיבִּילְ בְּיִרְיִין שְּׂיִבְיּעְלְ וִיְבִייִּלְ הִיְרִין שְּׁיִּבְיּעְלְ וְיִבִּילְ יִיִבִּילְ וְיִבִּילְ וְיִבְּיִילְ וְיִבִּילְ וְיִבְּיִילְ וְיִבִּילְ וְיִבְייִין וְיִבְּיִילְ וְיִבְייִלְ וְיִבְייִ יְבִייּוֹן (דְּף רִיפִּיוֹן וְיִבִּישׁ דְּיִבְיִין וְיִבְּיִילְ וְיִבְּיִישׁ בְּיִירְ יְבְּיִבְּילְ וְיִבְּיִילְ וְיִבְּיִישׁ בְּיִין וְבִּישׁ בְּיִין וְיִבְּישׁ דְּיִבְיוֹן וְיִבְּיִי יְבִּיוֹן (דְּף רִישְּיוֹן וְיִבְּיִי בְּיִיוֹן וְיִבְּיִי בְּיִיוֹן וְיִבְּישׁ דְּיִבְּיוֹן וְיִבְישׁ דְּיִבְּיוֹן וְיִבְּישׁ דְּיִבְּיוֹן וְיִבְּיִי בְּיִיוֹם בְּיִיוֹי וְנִבְּישׁ בְּיוֹן וְיִבְּישׁ דְּיִבְּיוֹן וְיִבְּיִים בְּיִיוֹבְיוֹ וְיִבְּיִים בְּיִבְיוֹ וְיִבְייוֹ וְיִבְיּיִבְ בְּיוֹבְיוֹ וְיִבְיּים בְּיִבְיוֹ וְיִבְיּים בְּיִבְּיוֹ וְיִבְיוֹים בְּיִבְיוֹ וְיְבִישׁ בְּיִבְּיוֹ וְיִבְישׁ בְּיִבְיוֹן וְיבְבִישׁ דְּיִבְּיוֹן וְיִבְּיוֹים בְּיוֹבְייוֹ וְיוֹבְנִישׁ דְּיְרְיבִין וְיִבְּיוֹי וְיִבּייוֹ בְּיוֹבְייוֹ וְיבִיים בְּיוֹי וְיוֹבְיי בְּיוֹי בְיוֹיבְיי בְּיוֹיוֹי וְיִים בְּיוֹי בְיוֹי בְּיוֹי בְיוֹבְיי בְּיוֹיבְיי בְּיוֹי בְיוֹי בְיוֹבְיי בְּיוֹי בְּיוֹי בְייוֹי בְיוֹבְייוֹי וְיבִּייוֹי בְיוֹיבִייים בְּיוֹי בְיוֹי בְייוֹבְיים בְּייוֹבְיי בְּיוֹבְיים בְּיוֹבְייוֹ בְייוֹבְיים בְּי

The five 'sun rays' mentioned earlier (#87) are related to the five times the word 'Light' said on the first day of Creation that is the aspect of Chessed. They also aspects of the five fingers of the right hand and Chessed.

```
ן אָלים, יְהַיּ <mark>אוֹר</mark>; וַיְהִיּי 🐧 3 And God said: 'Let there be <mark>light.</mark>'
                                 •<mark>זיר</mark> And there was light.
     ביׂב אֶת–הָ<mark>אוֹר</mark>, כִּיֹ– 4 And God saw the <mark>light</mark>, that it
  was good; and God divided the פוֹבֹּי, מַכְּדֵּיל אֵלהִים, בַּיּן הָ<mark>אוֹר</mark> יבֵיל
                              ាម្លាក់ light from the darkness.
         אוב יוֹם, ז אַלּהָים כ<mark>ָּאוֹר יוֹם, 5 And God called the light</mark> Day, and
       the darkness He called Night. And וְלַוֹשֶׂוֹךְ קָּרָא לְיִּכְּהֹּוֹ: וַיְּהִי – שֶׁרֶב
                there was evening and there was
                                       morning, one day.
The five lights that Moses saw in the burning bush also represent the 'יד הגדולה' 'great'
hand' of YHVH that is Chessed.
Exodus 14:31
"וַיַּרָא יִשְׂרָאֵל אֶת הַיָּד הַגְּדֹלָה אֲשֶׁר עָשָׂה יִהוָה בִּמִצְרַיִם"
"And Israel saw the great hand which YHVH did upon the Egyptians..."
The side of Gevurah that is against the five fingers of the left hand is called the 'יד
החזקה 'Strong Hand'. Its five sefirot relate to the five times the word 'רקיע', 'firmament'
            said
                                                                                           of
    ו ויאמֶר אֱכֹהִים, יָהִי <mark>רְהָיעֵל 6 A</mark>nd God said: 'Let there be a <mark>firmament</mark>
 in the midst of the waters, and let it divide בְּתוֹךְ הַפְּיִבּי, וִיהִי מַבְּרִיכֹּל, בֵּיוֹּ
                    '.the waters from the waters מים כ'מים.
 אַת-הָרָקּישַׂי, אָת-הָרָקּישַׂי, אַת-הָרָקּישַׂי, אַת-הָרָקּישַׂי, אַת-הָרָקּישַׂי, זיים אָת-הָרָקּישַׂי,
 divided the waters which were under the וַלְבַדְּל בַּין הַפְּנִים אַשֵּׂר מְהַנַוֹת
      לְּרָהָיׁעַ, וּבֵּיוֹ הַמְּיָבּוּ אֵשֵּׁר firmament from the waters which were
        .above the <mark>firmament</mark>; and it was so ۾ پار د<mark>ر دونوا</mark>; بنڌه دا.
     אַרֹהִים כ<mark>ְרְהָיש</mark>ׁ, 8 And God called the <mark>firmament</mark> Heaven.
 אליב' ווְקִי–לַרב' ווְקִי–בֹּקַר, And there was evening and there was
                       ಗ್ರೆ 🖆 🖦 morning, a second day.
```

From the side of Moses that is the Central Column we have the hand that is called 'יד 'High Hand'. It is against the five parts, body, two arms and two legs. Exodus 14:8

"וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל, יֹצָאִים בִּיָד רָמָה"

The three hands are for Chessed, Gevurah, and Tiferet. Three times five equal fifteen that in this case make the a H of Malchut for the 'staff of God' that is the letter Vav I. Exodus 4:20

"וַיַּקַח מֹשֶׁה אֶת-מַטֶּה הָאֱלֹהִים, בְּיָדוֹ

ה׳, מְשׁוּם מַטָּה הָאֵלֹהִים, שַׁהוּא ו׳. וָאַמֶר, וַדַּאי כָּדְ הוּא. אָמַר לוֹ רוֹעֵה הַנֵּאֵמֶן,

89. אַבַּוֹר כֵּיֹה רַעָּיָא בִוֹהֵיבַוּנָא, בְּרִיךְ אַנְּתָּ לְאָבַוֹא 89. אַבַּר לוֹ רוֹעֵה הַנֵּאָמַן, בַּרוּךְ אַתָּה עָּבְּעָלְיוֹנָה, אֲבָל הַיִּ״ה שַּׁוְיָא כִּי (נִ"א רִי"ה) הֹ׳, בְּגִּין לְאֵם הָעֶלְיוֹנָה, אֲבָל הַי״ה הַזֶּה שָּׁם לְי״ה בַּישָּׂה הָאֱכֹּהִים, הָאִיהוּ וֹ׳. וָאָבֵור וַהַּאִי הָכִי הוּא. אָבַור כֵּיה רַעָּיַא בִוהֵיבַונָא, בּוּצִינָא קַדִּישָׂא,

<sup>&</sup>quot;and the children of Israel went out with high hand"

<sup>&</sup>quot;...And Moses took the staff of God in his hand."

הַפְּנוֹרָה הַקְּדוֹשָׁה, לְחַזֵּק אֶת דְּבָרֶיךְּ,
שֶׁפֵּרְאֶה הוּא לְיָמִין, חָשׁוּב בַּמַּרְאָה שֶׁנֶּאֱמַר בּוֹ (במדבר יב) בַּמַּרְאָה אֵלְיו
שֶׁנֶּאֱמַר בּוֹ (במדבר יב) בַּמַּרְאָה אֵלְיו
אֶתְוַדְּע. וְתִמְצָא נְאתִים אַרְבָּעִים
וּשְׁמוֹנֶה, שֶׁעוֹלֶה בְחָשְׁבּוֹן אַבְּרָהָם. אָמַר
מַרְאָה זָה שֶׁנֶּאֱמַר בּוֹ בַּמַּרְאָה אֵלְיו
מַרְאָה זָה שֶׁנֶּאֱמַר בּוֹ בַּמַּרְאָה אֵלְיו
אָתְוַדָּע, וּלְאַחַר שֶׁאָמֵרְהָּ (שְׁמוֹת ג) אָסַרְה
שֶׁהְוֹבָיר בּוֹ חָמֵשׁ פְּעָמִים הַפְּנֶה – בְּעֵת שֶׁהוֹבְיר בּוֹ חָמֵשׁ פְּעָמִים הַפְּנֶה – בְּעֵת הַתְּנֵלֶה לְדְּ הַמַּרְאֶה הַזָּה בְּמָאתַיִם הַתְּבֶּעִים וּשְׁמוֹנֶה מִצְווֹתְיו, שֶׁהֵם בַּחֲמִשְׁה חָמֵשִׁ וּנְשָׁקוֹ וּנְשָׁקוֹ חַמְשִׁה רוֹנֶה מִצְוֹוֹתְיו, שֶׁהֵם בַּחֲמִשְּׁה חָמֵשִׁי תוֹרָה. קָם רוֹעָה הַנָּאֵמן וּנְשָׁקוֹ וּנְשָׁקוֹ וּנְשָׁקוֹ

לְאַתַּתְּקְּפָּא כִּוּלִּין דִילְך, דְּבַּוְרָאָה אִיהִי כִּיבּוּינָּא,
זְיִשׁוּב בַּבַּוּרְאָה דְאִהְּכַּוּר בֵּיה (במדבר יב) בַּבַּוּרְאָה אֵכְיוּ
אָהְנַּלְיִיא כָּך זוִיוֹּוּ דָא, בֹרב״וֹז בָּלִּיוֹ אִתְּוֹזְוֹיִ כָּךְ הַאִּי זוִיוּוּ, דְאִהְבַּוּר בֵּיה בַּבַּוּרְאָה אֵכְיוֹ אֶתְנַדְעָ, וּכְּבָּתַר אַהְנִוֹדְעָ, וּכְּבָּתַר אַהְנִוֹדְעָ, וְבָּיִּרָאָה אֵכְיוֹ אָתְנַדְעָ, וּכְּבְּתַר הַיִּא אִתְּוֹזְוֹיִ כָּךְ הַאִּי הַּוֹּיִוּ, דְאִהְבִּוּר בִּיה בַּבִּירְאָה אָתְנְוְזוֹיִ כָּךְ הַאִּי הַּיְּרָבִיר בִּיה הֹי וְבְּנִילְ אַתְּנְדְעָה אָת הַבַּנִּרְאָה הַבְּירְאָה הַבְּירְאָה הַבְּיִרְאָה הַיְבִּירְאָה בִּיּוֹיךְאָה הְּאַרְבִּיר בִּיּבְּיר בִּיה ה׳ וְּבְּיִרְאָה בְּנִירְאָה בְּעִּירְ הָבִייר בִּיּה הִי וְנְבִּילְ הַבְּיִרְאָה בְּנִירְאָה בְּיִרְה כִּיה בִּיִּרְיּה בִּיִּרְ הָּבְירִיה בִּיּה בִּיִּרְאָה בִּיּרְיִיּה בִּיִּרְאָה בְּבְּיִרְאָה בְּיִבְּיר בִּיִּבְּיר בִּיּה הִילְרְה בִּיּיִלְּה בִּיִּרְיִיּיִי בְּבְּיִרְאָה בִּבְּירְאָה בִּבְּירְאָה בִּבְּירְאָה בְּיִבְּירְאָה בְּעִרְיִּבְּעְ הִיּיִּרְ בִּיִרְאָה בִּיִּיִי אִנְיִיּוֹיִי בְּיִּיִּי בְּבִּירְאָה בִּיִּבְיר בִּיִיה בְּבִּירְאָה בְּיִבְייִי אִּיִים בְּבְּנִייְיִּא הְנִייִי בְּיִיּיִי בְּיִייִּי בְּיִי בְּיִייִּיְ בְּיִרְ בִּיִּיְ בִּיִי בְּיִבְייִי בְּיִייִי בְּיִיּיִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִרְיִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִי בְיִייְיִי בְּיִייִי בְּיִייְיִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּרִייְיִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִייְיִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִייְ בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייְיִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּייִי בְּיִייִייְיּיִי בְּיִייִים בְּיִייוּי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִייְ בְּייִייִים בְּיוֹי בְיִייְי בְּייִייִייְ בְּבִיייִיי בְּייִייְיוּייִי בְּיייִי בְּיִייִייְיוּייִייּיי בְּיייִייְייי בְּיִיייִייּי בְּיייִי בְּייִיייִייּיי בְּיייִייְיייִייּייי בְּיייי בְּייי בְייייי בְּייי בְּיייִיי בְּיייִייי בְּייִיייי בְּייייי בְיייי בְייִיייי בְּיייי בְּיייִייי בְּייים בְּיייִיייייי בְּיייי בְּיייייי בְּיייי בְייייי בְּייי בְיייִיייי בְּיייי בְיייייי

After Rabbi Shimon finished his explanation above, the Faithful Shepherd brings another explanation to strengthen the words of Rabbi Shimon.

The word 'מראה' 'vision', also means 'mirror' or 'reflection of light'. It was related to the vision Moses saw in the Burning Bush. The word 'במראה' that refers to the way God reveals himself to Moses (Numbers 12:6) has a numerical value of 248 that match 'אברהם', 'Abraham' that is Chessed.

".וַיּאמֶר, שִׁמְעוּ-נָא דְבָרָי; אִם-יִהְיֶה, נְבִיאֲכֶם--יְהוָה בַּמַּרְאָה אֵלָיו אֶתְוַדָּע, בַּחֲלוֹם אֲדַבֶּר-בּוֹ".

"And He said: 'Hear now My words: if there be a prophet among you, I YHVH do make Myself known unto him in a vision, I do speak with him in a dream."

This vision reflects Chessed of Zeir Appin and not of Binah.

Rabbi Shimon repeated his explanation about the great vision of Binah that Moses saw in the Bush and added that the word 'הסנה','the bush' appears five times in the Torah against the five lights on the Right of Binah. They transform judgment to mercy like Binah. For that reason, the bush burnt but not consumed.

The new vision of the 248, Chessed of Abraham that was just revealed here is connected to the five books of the Torah that is the five lights of Chessed of Zeir Anpin that is called Torah.

The Faithful Shepherd, kissed Rabbi Shimon for that new revelation and blessed him, saying that it should be known that there are two visions/reflections of light. One of Binah and one of Zeir Anpin. Malchut is the third type of vision/mirror that is without light. Since Malchut doesn't have light of its own it can only reflects upper lights.

90. אָמַר לוֹ הַמְּנוֹרָה הַקְּדוֹשָׁה, הַמַּרְאֶה הַיָּה לְפְּעָמִים הוּא בָּאוֹת ה׳ – הַמַּרְאֶה הַגָּד'ל, וְלִפְּעָמִים הוּא בְּאוֹת ב׳ – בַּמַרְאָה הַגְּד'ל, וְלִפְּעָמִים הוּא בְּאוֹת ב׳ – בַּמַרְאָה אֵלִיו אֶרְוַדָּע, וְלִפְּעָמִים בְּמֵ״ם – (יחזקאל א) מִמַּרְאֵה מְתְנִיו וּלְמַשָּה, וְלִפְּעָמִים בְּכ׳ א) מִמַּרְאֵה אָדָם עָלֵיו, וְלִפְּעָמִים בִּו׳ – בִּמַרְאֵה אָדָם עָלֵיו, וְלִפְעַמִים בִּו׳

90. אָבַּוּר כֵּיה בּוּצִּינָּא קְדִישָּׂא, הַאִּי בַּוּרְאֶה, כְּוֹּבְוּנִיןֹ אִיהוּ בְּאוֹת אִיהוּ בְּאוֹת הֹ׳ הַבַּוּרְאֶה הַנָּדוֹל. וּכְוֹּבְוּנִיןֹ אִיהוּ בְּאוֹת בֹ׳, בַּבַּוּרְאָה אֵכְיוּ אֶתְוַדְעַ. וּכְוֹּבְוּנִיןֹ אִיהוּ בְּאוֹת בֹ׳, בַּבַּוּרְאָה אֵכְיוּ אֶתְוַדְעַ. וּכְוֹּבְוּנִיןֹ בֹכו״ם, (יחוקאל א) בּוּבַּוּרְאָה בְּוֹתְנָיוֹ וּלְבַּוּפְיֹה. וּכְוֹבְוּנִיןֹ בֹכ׳ (שם) כְּבַוּרְאֵה אָבִיר עָיִי. אָרָם עָבְיווּ. וּכְוֹּבְוּנִיןֹ בוֹי, (שמות כד) וּבַּוּרְאֵה כְּבּוֹד יִיִי.

– (שמות כד) וּמַרְאֶה כְּבוֹד ה׳, וְלְפָּעָמִים לְמַרָאָה. לֹא הַיָה לוֹ לְהִיוֹת תּוֹסֶפֶת אוֹת כָּלַל חוץ מָב׳, מִבָּמַראַה. אֵלַא וַדָּאי המראה הזה כלול הוא מעשר ספירות, וכל אות מראה ספירה שלה, כמו שַׁאַר הַאוֹתִיוֹת, כַּל אַחַת מַרָאַה עַל סְפִירָה שֵׁלָה. וְלֹא צַרִיךְ כַּאוֹ לְהַאֵּרִיךְ, ולחכם ברמיזה.

ולובוניו לבוראה. לא הוה ליה לבוהוי תוספת את כָּלַל, בַּר ב' כִּוֹן בַּבַּוּרָאָה. אֶלֶא וַדַּאי, הַאי בַּוּרָאָה בּלִילָא אִיהִי בִּיגַשֵּׁר ספירָן, וְכָל אָת אַזִזוַי ספירָה דילה, כּגווֹ כִּמַראָה בִּאָת כ׳, אַוֹווֹנִי עַׂל כַּתָר, וְהָכִי שָּׁאַר אַתְווֹן, כָּל עוֹד אַעוֹנֵי עַבל סְפַירָה דִילָה. וְלָא בִּמַראַה בָּאוֹת כ׳ מַראָה עַל כֶּתֶר, וְכָּךְ צַּרִירְ לַאַרְכָא הָכָא, וּלְזַוֹכִּיבָוּא בְּרְבִוּיוָא.

The word 'מראה' (vision', appears with different letters (ב מוכל ה) preceding it. במראה, ומראה, ממראה, כמראה, למראה ומראה, they represent sefirot because the 'vision' has Ten Sefirot in it because the vision comes from Keter and goes down the sefirot to be 'visible' in Malchut.

91. וַכַּמַה חָזִיוֹנוֹת יֵשׁ לַהּ, וַדְמִיוֹנוֹת וֹמַראוֹת יֵשׁ לַה. וְהַכּל נוֹדֵע בְּעֵין הַשֶּׁכֵל שׁל הַלֶּב, שַּׁנָאֲמַר בָּה, הַלֵּב יוֹדֵעַ הַלָּב ומַה שֵׁאַמַר (הושע יב) ובְיַד הַנְבִיאִים אֲדַמָּה, הַדְּמִיוֹן אֵינוֹ אֵלָא בשכל הַלֶּב, וְלֹא בִדְמִיוֹן הַעַיִן. זָהוּ שֶׁבַּתוֹב (ישעיה מ) וָאֱלֹ מִי תְדַמְּיוּנִי ואשוה. ואל מי תדמיון אל. ויש חזיונות פָמוֹ הַחוֹזִים בַּכּוֹכַבִים, אֲבַל חֵזִיוֹן הַנְבוּאַה הוא כחזיון לילה. 91. וְכַבַּוּה זֵוֹוָיוֹנוֹת אָית כַּהֹ, וְדְבִיוֹנוֹת וְבַּוּרְאוֹת אִית לָה, וְכַלָּא אִשִּׂתִבוּוֹדֵעַ בְעֵין הַשֵּׂכֵל דְלַבָּא, דְאָתְבַוּר בָּה הַבֶּב יוֹדַעַ הַבָּב בִוּבִין וּבִוה דְאָבַור, (הושעיב) וּבְיַד הנביאים אדמה. דמיון לאו איהו, אלא בשכל הלבא, ולאו כדבויוו דעיגא. הַכָּתִיבֹ, (ישעיה מ) וְאֶל בִוֹּי הָנֵדְבִּוֹיוֹנִי וְאֶשִׁיֵה. (ישעיה מ) וְאֶל בִּנִי הָדַבְּנִיוּוֹ אֱלֹ. וְאִית וֹווֹיִיוֹבוֹת כְגֹוֹן הַוֹזוֹוֹיִם בַּכּוֹכַבִים, אֲבַל װַזִּיוֹן דְּנָבוּאָה אִיהוּ כְּוֹזִיוֹן כַיִּלַה.

The heart has a special mind. The visions and the images appear in the eyes of this mind. It is the point of manifestation from the 'vision' from Keter and therefore has the aspect of Malchut.

Hosea 12:11

"ודברתי על הנביאים ואַנכי חַזון הרביתי וביד הנביאים אדמה.".

"I have also spoken unto the prophets, And I have multiplied visions; And by the ministry of the prophets I will create the imagery."

The imagery that is formed in the heart is different from the one that appears to the eyes.

Isaiah 40:25

"ואָל מִי תַדַמִּיוּנִי ואָשָׁוֵה יאׁמַר קָדוֹש"

"To whom then will you imagine Me That I would be his equal?" says the Holy One." The 'language' of the images appears to the prophets are like the visions of night dreams that is Malchut. Those who have visions drawn from physical elements, like the stars are from the other-side.

92. דְּמְיוֹנוֹת וְחֶזְיוֹנוֹת, כְּמוֹ הַמֵּבִין דְּבָר מְתְּוֹדְ דְּבָר, וְהַמְּדֵמֶּה דְּבָר לְדָבָר. אֲבָל מִרְאֶה, שֶׁהוֹא בְּעִין הַשֵּׁכֶל, הוֹא כְּאוֹר שְׁמֵּאִיר בְּבַת עִיִן. שֶׁבַּת הִיא עַיִן שְׁמִאִיר בְּבַת הִיא עַיִן שְׁחוֹרָה. (שיר השירים א) שְׁחוֹרָה אֲנִי וְנָאוָה, אוֹר שֶׁמֵּאִיר בְּה אוֹתוֹ לֹבֶן שֶׁלְּפְנִים. וּבַת עַיִן זוֹ הִיא גַר מִצְוָה, אוֹר שַׁמֵּאִיר לָה מִבְּפְנִים, וְתוֹרָה אוֹר.

92. הַּבְּיוֹגֿוֹת וְזֶּזְיוֹגֿוֹת, בְּגֿוֹן הַבֵּוּבִין דְּבָר בִּוֹתוֹך דְּבָר,
וְהַבְּּוֹדְבֶּוֹה דְּבָר לְרַבֵּר. אֲבָל בִּוֹרְאֶה דְאִיהִי בְּעֵּיוֹ
הַבְּּוֹרְבָּוֹה דְּבָר לְרַבֵּר. אֲבָל בִּוֹרְאֶה דְּאִיהִי בְּעֵּיוֹ
אֵיהִי אוּבְּבָּוֹא. שְׁזֹזוֹרְה אֲנִי וְנָאוְה, אוֹר דְּנְּהִיר בְּה הַהוֹא וֹזְנִורוּ דִּלְגֿוֹ. וְהַאִי בַּת עֵינָא, אִיהִי (משלי ו) גַּר בִוּצְּוָה. נְּהוֹרָא דְּנָהִיר בְּה בִּוּלְגֿוֹ, וְתוֹרָה אוֹר.

Imagery and visions involve our understanding of the special language used to deliver the vision. A vision that is revealed in the eyes of the mind is like a light that shines in the pupil of the eye. It is called 'Torah Light', which is Zeir Anpin that is called the Torah.

93. אָמַר הַמְּנוֹרָה הַקְּדוֹשָׁה, הַיְנוּ מַה שָּׁאָמַרְתִּי, שֶׁבָּעֵת בַּתּוֹרָה הִתְגַּלָּה לְדְּ שֵׁאָמַרְתִּי, שֶׁבָּעֵת בַּתּוֹרָה הִתְגַּלָּה לְדְּ הַּקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא וּשְׁכִינָתוֹ, וְוֶהוּ יְהִנְּ״ה. בַּמַרְאָה אַלְיו אֶרְוַדְע. בַּמַרְאָה – אִמָּא בָּמַרְאָה – אִמָּא הָעֶלְיוֹנָה. נוֹדָע לְדְּ בְּדַעַת. בֶּן יִ״ה. בַּחֲלוֹם הִיא אחרוֹנה.

93. אָבַּוּר בּוּצִּינָּא קַּדִּישָּׂא הַיְינוּ בַּוּאי דַּאֲבֵוּינָּא דִּכְעָןׁ בְּאוֹרַיְיִתָּא אִתְנַּלְּיָא כָּךְ קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא וּשְׂכִינְּתֵּא אִתְנַּלְיּא כָּךְ קּוּדְשָׂא בְּרִיךְ הוּא וּשְׂכִינְּתֵא אִנְּלָּא יִדְּלָי, בַּבְּוּרְאָה אֵכְיוּ אֶתְנַדְעַ. בַּןּ יִ״הֹ. בַּבַּוּרְאָה, אִיבָּוּא עִּכְּאָה. אִתְיְדַעֹ, כָּךְ בְּדַעַתַּת. בֹּן יִ״הֹ. בַּנִוּרְאָה. בְּוֹיִרְאָה.

The Holy Candle, Rabbi Shimon, responds to the Faithful Shepherd saying that the Holy One Blessed be He and the Shechina revealed themselves to him in the Torah as it said (Numbers 12:6) "I YHVH do make Myself known unto him in a vision, I do speak with him in a dream."

'In a vision' is Binah, the supernal Mother. 'known unto him' is the connection of Moses to Da'at, יה YH. 'Knowledge' that leads the Light to Zeir Anpin, ו V. 'speak with him in a dream' is the lower H ה, the Shechina in Malchut. Moses's visions were on the highest levels because he was able to connect to all levels of the YHVH name.

94. חֲלוֹם – בְּסִתּוּם עֵינַיִם, וּמִשׁוּם זֶה נְקְרֵאת אַסְפַּקְלַרְיָה שָׁאֵינָה מְאִירָה. נְקְרֵאת אַסְפַּקְלַרְיָה שָׁאֵינָה מְאִירָה. נְבוּאָה הִיא מַרְאֶה בִּפְתִיחַת עֵינַיִם. וּשְׁלשְׁה גְּוָנִים בָּעַיִן בְּנָגֶד שְׁלשֶׁת הָאָבוֹת, שֶׁבְּהֶם מְאִירָה בַּת יְחִידָה, שְׁתֵּי כַנְפֵי הָעִין, נֵצַח וְהוֹד. הַמַּרְאֶה לֹא נִרְאָה אֶלָּא בָּהֶם, בְּשָׁהֵם פְּתוּחִים, הוּא מַרְאָה בְּהָקִיץ. וּכֹשׁהם סגוּרִים, הוּא מראה בחלוֹם.

94. װֻלְבָּוּא, בּסְתִיבוּוּ דְעַנְיִינִּיןֹ. וּבְגִּיןֹ דָּא אִתְּקְרִיאַת בְּסְתִיבוּוּ דְעַנְיִינִּיןֹ. וּבְגִּיןֹ דָּא אִתְּקְרִיאַת בּבְּתְּיִנִוּ בְּעַיִּינִּיןֹ. וּבְּגִּיןֹ דָּא אִתְּלְרִיאַת בִּבְּתְּיִוּוּ דְּעַיִּינִּיןֹ. וּשְׂלשָׁה גַּוְוּנִּיןֹ בְּעֵינָּא, כְּנְּבֶבֹּל תְּלַת אֲבָּהוֹן, בִּרְ אִיבִּוּ לְּא אִתְּעַוֹוְיָא אֶכָּא בְּהוֹן, כַּד אִינִּוּןֹ נְּאָה בָּוְרִיןֹ, אִיהוּ בְּנְרָאָה בְּנְּהִייֹן. וּבְּלָּהְיִיןֹ, אִיהוּ בְּנְרָאָה בְּהָּהְיִיןֹ, וְבָר אִינִּוּןֹ סְגִּיִרִיןֹ, אִיהוּ בִּוֹרְאָה בִּוֹרְלּוֹם.

The dream that happens with closed eyes is on the level of Malchut and it is called a vision that doesn't shine the light. A prophecy is a vision with open eyes revealing the

three colors of the eye that are the aspect of the patriarchs and the Sefirot of Chessed, Gevurah, and Tiferet. The two eyelids are Netzach and Hod. When they are open the vision is in an awake state. When the eyelids are closed the vision is in a dream state.

95. אָמַר לוֹ רוֹעֶה הַנֶּאֱמֶן, בָּרוּךְ אַתָּה לַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוֹא, קוּם הַשְּׁלֵם מִצְווֹת לַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוֹא, קוּם הַשְּׁלֵם מִצְווֹת לְהָאִיר בָּהֶן מַרְאָה איה"ו עֶלְיוֹן בְּהֶם לַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוֹא. אָמֵר לוֹ הַמְנוֹרְה הַקְּנוֹלְה בְּרוּשְׁה, י' הִיא בַּת עַיִן, (משלי י) כִּי נֵר הַקְּדוֹשָׁה, י' הִיא בַּת עַיִן, (משלי י) כִּי נֵר מִצְוָה וְתוֹרָה אוֹר. ה"ו שֶׁמֵּאִיר בְּה ה", שְׁלֹשֶׁת גוֹנֵי הָעִין וּשְׁתֵי כַנְפֵי הָעַיִן. חֲמִשְׁה אוֹר מְאִירִים בָּה מִבַּחוּץ, ה' עֶלְיוֹנְה שֶׁהִיא אַהיראד

95. אָבַּור כֵּיהֹ רַעִּיָּיָא בְּוֹבִיבִוּנָא, בְּרִיךְ אַנְּהְ לְּקּוּרְשָׁא בְּרִיךְ הוּא, קּוֹם אַשְּׂלִים פָּקּוּרִין, לְאַנְּהָרָא בַּוּרְאָה עָּבְּרִיךְ הוּא. אָבַור כֵּיה עָבְּרִיךְ הוּא. אָבַור כֵּיה עַנְּלָאָה בְּהוּוֹּ, לְקּוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא. אָבַור כֵּיה בּוּצִינָא כַּדִּישָּׁא, י׳, אִיהִי בַּת עֵינָא, כִּי גַּר בִּוּצְוָה וְתוּיְרָה אוֹר ה"ו בִּנְּהִיר בְּה ה׳, גֹ' גַּוְונִיּין דְעַינְגָא, וּתְרִין נְתוּרָה אוֹר ה"ו בִנְּהִיר בְּה ה׳, גֹ' גַּוְונִין דְעַינְגָא, וּתְרִין כַּנְּה בִוּכְנָאָה עִּיֹר הָבִּיִּי עִינִּא אוֹר הָבִּוּרְאָה. (אורה מראה) עַ"כ (פרשת צו, כ״ז ע״א פּקודא לעשות העולה)

The faithful Shepherd blessed Rabbi Shimon and asked him to complete his revelations and explain more about the light of Binah as a supernal reflection of Light on the precepts of the Torah.

Proverbs 6:23 "פִּי נֵר מִצְּוָה וְתוֹרָה אוֹר וְדֶרֶךְ חַיִּים תּוֹכְחוֹת מוּסָר" For the precept is a candle and the Torah is light; And reproofs for discipline are the way of life"

Rabbi Shimon explains that the candle is the vessel and and the Torah is its light. They are the aspect of H  $_{\text{n}}$  that is Malchut and the vessel and V  $_{\text{I}}$  that is Zeir Anpin and the Light.

The precepts reflect the light of Binah and revealed in the five Sefirot of the eye as explained above (# 94)

Zohar Ki Tetze - article - Forty less one

96. אַרְבָּעִים יַבֶּנוּ לֹא יֹסִיף וְגוֹ׳ (דברים כֹה). מִצְיָה זוֹ לְהַלְּקוֹת הָרָשָׁע, שֶׁהוּא סָמְאֵל, שֶׁעָתִיד הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא סְמְאֵל, שֶׁעָתִיד הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא לְהַבּוֹתוֹ חֲמִשִּׁים מַבּוֹת, מִשׁוּם שֶׁעְשָׂה עֻצְמוֹ אֱלוֹהַ. יָבֹא הַיִּחוּד שֶׁמְיַחֲדִים בּוֹ יִשְׂרְאֵל בְּכָל יוֹם בְּכִ״ה אוֹתִיוֹת, וְיַבֶּה יִשְׁרָאֵל בְּכָל יוֹם בְּכִ״ה אוֹתִיוֹת, וְיַבֶּה בָּהֶם אֶת מִי שֶׁשָּׁם עַצְמוֹ אֱלוֹהַ. וְאֵינוֹ אֶלְא עָבֶד מְטַנְּוְי. וְאֵלוֹ שֶׁפְרְחוּ בְה׳, תִּקֵן לְהֶם הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא (לְהַכּוֹת) בְּיוֹ״ד הַ״א הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא עֻשֶׂר מַבּוֹת אֶת מַבּוֹת אֶת מַבּוֹת אֶת מַבּים וְעַשֵּׁר לְחַוָּה, עֲשֶׂר לְנַחֲשׁ וְתַשַּׁע הַאַעִּעִים הָאַר לְנַחֲשׁ וְתַשָּׁע הַבְּעִים הָאָר לְנַחֲשׁ וְתַשָּׁע הַבְּיֹת וְעִשֵּׁר לְחַוָּה, עֵשֵׂר לְנַחֲשׁ וְתַשָּׁע הַבְּעִים וְעִשֵּׁר לְחַוָּה, עֲשֵׂר לְנַחֲשׁ וְתַשָּׁע הַבְּיֹת וֹתְשַׁע הַבְּעִים וְעִשֵּר לְחַוָּה, עֲשֵׂר לְנַחַשׁׁ וְתָשֵׁע הַבְּיֹת וֹתְשָׁע וֹתְשֵׁע וֹתְשַׁע וֹת הַשְׁע וֹת הַשְׁר וֹת וֹתְשִׁע וֹת לְתַוֹּה, עִשֵּר לְנַחֲשׁר לְחַוָּה, עִשֵּׁר לְנַחֲשׁ וְתִשָּׁע וְתִשְׁר לִחַנִּה, עִשֶּׁר לְנַחֲשׁ וְתָשֵּׁר לְחַנָּה, עִשֵּׁר לְנַחָשׁׁר וֹתְנַשְׁר לִחָוָנה, עִשֵּׁר לְנַחֲשׁר לְחַנָּה, עִשֵּׁר לְנַחֲשׁׁר וֹתְשֵׁע וֹת בְּיִים וּתְשֵּׁר לְחַוָּה, עִשֵּׁר לְנַחֲשׁר לְחַנְהִים הִים וּבְּישׁר לְנִחָנֹה, עִשֵּׁר לְנַחָנִים הִיבּים וּתְשִׁר לְחַנָּה, עִישִׁר לְנִחָים הִיבּים וּתְשִׁיר לְחַנָּה הַּבְּוֹת הַבְּיִים בְּיִבּים וֹתְשִׁר לִיחָנָה.

96. (דברים כ״ה) אַרְבָּעִים יַבֶּגוֹּ כֹּא יוֹסִיף וְגֹּוֹ׳, פָּקּוּדָא דָא לְהַלְּלְּוֹת לְרָשָׂע, דְּאִיהוּ סְבָּוּאֵל, דְעָתִיד קּוּדְשָׂא דָּרִיךְ הוּא לְבִוּוְזִאָה כֵּיה זוֹבְּוּשִׂין בְּוֹזִאוֹ, בְּגִּין דְעָבִּד בְּרִיךְ הוּא לְבִוּוְזִאָה כֵּיה זוֹבְוּשִׂין בְּוֹזִאוֹ, בְּגִין דְעָבִּד בְּכִיה אֱלוֹה. יֵיתֵּי יִזוּרָא, דְּבְיִייְוֹזְדְן בֵּיה יִשְּׂרָאֵל בְּכִיה אֱלוֹה, וְלָאוֹ אִיהוּ אֶלְּא עָבֶּד בְּוֹטוֹּנְּף. וְאַבִּיוֹ דְּעָבִי בְּכִיה אֶלוֹה, וְלָאוֹ אִיהוּ אֶלְּא עָבֶּד בְּוֹטוֹנְּף. וְאָבֵּיוֹ דְּעָבִי דְּסְרְזוֹוּ בְּהֹי תְּלְּאוֹ אִיהוּ אֶלְּא עָבֶּד בְּוֹטוֹנְּף. וְאָבֵּיוֹ דְּעִבְּי בְּרִיךְ הוּא עַבְּיִים וְזְסֵר הוּא עַשְּׂרָה הוּא עַשְּׂרָה הוּא עַשְּׂרָה בּרִיך הוּא עַשְּׂרָה בֹרוּת לוֹזוּה. וְבִיּאוֹ לִאִרם. ועשׁרה לוֹזוּה. ועשׁרה לנוֹזשׁ.

וַלָּכֵן (בראשית ג) כִּי עֲשִׂית זֹאָת.

וָתִשְּׂעָה לְאַרְעָא. בִגִּין דְּכֻכְּּהוּ סָרִזוּ בִּאַת ה׳. וּבִגִּין לְאָרֶץ, מִשׁוּם שֶׁכֵּלֶם סָרְחוּ בָּאוֹת ה׳. דא, (בראשית ג) כי עשית ואת. (ע״כ) (משפטים קי״ז ע״ב מדבר

שקר תרחק)

Deuteronomy 25:3

"ארבעים יַכנוּ לֹא יֹסיף פּן יֹסיף להכֹתוֹ על אלה מכה רבה ונקלה אַחיך לעיניך"

"He may beat him forty times but no more, so that he does not beat him with many more stripes than these and your brother is not degraded in your eyes."

It's a precept to hit the wicked who is Sam-el, the minister of the other-side. The Holy One Blessed Be He will beat him fifty times because he made himself a God. The first verse of the Shema prayer with the 'Baruch Shem...' make unification of upper and lower and have 50 letters. They are used to hit those who make themselves as Gods, when they are actually dirty slaves.

Those who sinned in Malchut are corrected by getting hits from the יוד-הא-ואו. It's numerically 39 that is 40 less 1. This name was used to implement correction for the first sin. Ten for Adam, ten for Eve, ten for the Snake and nine for the earth. They caused corruption in Malchut, the letter H of Malchut. It comes from the verse Genesis 3:14

יאמר יָהוָה אַלהִים אַל הַנָּחָשׁ כִּי עשִית זאת אַרוּר אַתָּה מִכּל הַבְּהֵמָה וּמִכֹּל חַיַּת הַשַּׁדָה עַל גַּחֹנָך תַּלֶּך וְעַפֶּר תּאַכֶּל " "כָּל יָמֵי חַיֵּיךְ

"YHVH God said to the serpent, "Because you have done this, cursed are you more than all cattle, And more than every beast of the field; On your belly you will go, And dust you will eat All the days of your life;"

The word 'this' from 'Because you have done this', is related to Malchut and the lower H of the YHVH name. For that reason, the correction comes from the upper three letters of the name related to Zeir Anpin, יוד-הא-ואו numerically 39, which is forty less

For the complete list of the 39 corrections read DZ #736: https://dailyzohar.com/dailyzohar-736/

97. כִּי יָשָׁבוּ אַחִים יַחְדֵּו וֹמֵת אַחַד מַהָּם וֹבֶן אֵין לוֹ וְגוֹ׳, יָבַמָה יַבֹא עֵלֵיהַ וּלְקַחַה לוֹ לְאָשֵּׁה וְיָבְּמָה (דברים שם). מִצְוָה זוֹ לְיַבֵּם אשת אח. שאשת אח היא ד', ועם א"ח הִיא אֶחֶד. וְאָם חַס וְשֵׁלוֹם שׁלְבּוֹ אִינוֹ להביא אח על ד׳, שהיא אשתו ובת זוגו של א״ח, הוא עושה פרוד, ונכנס סמאל, אל אחר, באמצע, ונאמר בּוֹ (בראשית לח) וִשְּׁחֵת אַרצַה לְבַלְתִּי וְגוֹ׳, שֵׁהְסְתַּלֵּק קוץ של אות ד' מן אחד. ומשום זה, והיה אם בא אל אשת אחיו ושחת ארצה לְבַלְתִּי נָתַן זֵרע לְאָחִיוּ. וְהַשְּׁחַתַת הַזֵּרע מנעה ממנו כמה ברכות ופרוד היחוד.

97. (דברים כ״ה) כִּי יֵשִּׁבוּ אַזִזִים יַזִזְדָּוֹ וּבֵות אַזַזַד בֵּוֹבֶם ובן אין כו וְגוֹי, יִבְבָּוה יָבֹא עַבִּיה וּכִלּקּווָה כוֹ כִּאְשַּׂה וִיבְּמָה. פַקּוּרָא דָא, לַיַבֶּם אֲשֵׂת אָזוֹ דְאֲשֵׂת אָזוֹ אָיהִי ד', וְעָּם א"זו אָיהִי אֵחָד. וְאָם חַיס וְשָּׂלוֹם לְבֵּיהֹ כַאו אִיהוּ, כִבַּנִיתֵי אָזז עַבֹּל ד׳, דְאִיהִי אָתִּנִיה בַּת וּנֹּיה דא״וז, עַּבִיד פרוּדָא, וְעַׂאל סַבַּאָל אֵל אַזור באבוצעיתא, ואתמר ביה, (בראשית לח) ושוות ארצה לַבְלָתִי וָגֿוֹ׳, דִאָסִתַּלָּה קוֹצָא דִאָת ד׳ בִוּן אֵוָזֶד. וּבְגִּיוֹ דָא, וְהָיָה אָם בָּא אֱל אֲשֵׂת אָווִיוּ וִשְּׂנוֵת אַרְצָּה לְבַלְתִּי נְּתָן זָרַעַ לְאַזִזיו. וְהַשְּׂזִיתַת זַּרעָא, בְונַעַ בְנֵּיה כַבֶּה בָּרַכָּאוֹ, ופרורָא דִיִּיווורָא. וּבְגִּיוֹ דָא וַיְהִי עַׂר רֹ יְהוּרָה רַעַּ בְּעֵינִי ה' וַיְבִייתֵהוּ ה'. בִּכוֹר

וְלֶבֵן וַיְהִי עֵר בְּכוֹר יְהוּדָה רַע בְּעֵינֵי ה׳ וימתהוּ ה׳.

Deuteronomy 25:5,6

" כִּי יֵשְׁבוּ אַחִים יַחְדָּו וּמֵת אַחַד מֵהֶם וּבֵן אֵין לוֹ לֹא תִהְיֶה אֵשֶׁת הַמֵּת הַחוּצָה לְאִישׁ זָר יְבָמְהּ יָבֹא עַלֶּיהָ וּלְקְחָהּ לוֹ "לְאָשָׁה וְיִבְּמָהּ"

"וְהָיָה הַבְּכוֹר אֲשֶׁר תֵּלֵד יָקוּם עַל שֵׁם אָחִיו הַמֵּת, וְלֹא יִמְּחֶה שְׁמוֹ מִיִּשְׂרָאֵל"

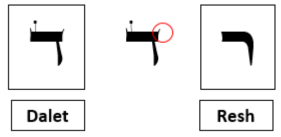
"When brothers live together and one (אַתַּהַ) of them dies and has no son, the wife of the deceased shall not be married outside the family to a strange man. Her husband's brother shall go in to her and take her to himself as wife and perform the duty of a husband's brother to her."

"It shall be that the firstborn whom she bears shall assume the name of his dead brother, so that his name will not be blotted out from Israel.

The word אַחַד, 'one' represent the unity of husband and wife. The first two letters of the word are 'אַח' which means 'brother' and the letter Dalet, T that represents the wife. Together they are one. The unification of marriage is to create continuation and when the husband dies without having children his soul is in pain. The older brother that is from the same spiritual line has the opportunity to fulfill the unification of אַחַד, bringing the אם and the T together and create continuation for his brother. If he refuses then they go through a process that releases the widow and the brother from the needed unification for the soul of the brother.

The brother that comes to marry his brother's wife with the act of unification should have a pure consciousness to make the proper spiritual connection and link his brother's soul to the wife. He should serve as a channel to his brother's soul that will come into his wife and bring a child to the world.

The Zohar explains that the woman is the aspect of the letter ד Dalet. When the living brother comes without pure consciousness but for the pleasure of himself, he removes the '' (letter Yod) on the top right of the letter that represents the higher consciousness. The letter Dalet then becomes 'ז' (Resh) that represents poorness and lack of light. The word 'אחר' 'one' becomes 'אחר' other' as in the 'other-side'. The spilling of seed with negative/self-consciousness brings judgment because of instead of unification, the brother cause greater separation.



The Zohar (Lech Lecha #471) brings a story about a person who was blessed after marrying his brother's wife. He called the child after his brother's name.

The Zohar brings the example of the Er, the son of Yehuda that needed to Levirate his brother's wife, Tamar, but he spilled his seeds causing greater negativity that caused him to die (Genesis 38:6-10).

98. וְיִיזֹזוּדָא דְּאָזֹז עָם ד' בְּצַּדִּיקּ. וּבֹעַוֹ בְּגִּיןֹ 98. וְיִחוּד שֶׁל אָח עם ד' בְּצַדִּיק. וּבֹעַז דְּאָתְהְבַּּךְ עַל יִצְרֵיהֹ, אָקְרֵי צַּדִּיקּ. וְהַאי אִיהוּ בּוֹעַ"וֹ, מְשׁוּם שֶׁהִתְגַּבֵּר עַל יִצְרוֹ נִקְרָא צַדִּיק. וְוֶהוּ בּוֹעַ"וֹ, מְשׁוּם שֶׁהִתְגַּבֵּר עַל יִצְרוֹ נְקְרָא צַדִּיק. וְוֶהוּ בּוֹעַ"וֹ, ב״ו ע״ו, תַקּיף בִּיִצְרוֹ. (איוב בּוֹעַ"וֹ, ב״ו ע״ו, תַקּיף בִּיִצְרוֹ. (איוב

עם גָבֶר, וְזֶה יה״ו שֵׁכִּלוֹלוֹת שֵׁלֹשׁ אותיות (אַבות) בעדיק, ליבם ה׳.

ב"וֹ עַּ"וֹ, תַּהָּיף בְּיִצְּבֵריה. (איוב לג) הַוֹּ בֶּל אֲכֵּה יָפַעַל לג) הַן כָּל אֵלֶה יִפְעַל אַל פַּעֲמַיִם שְׁלוֹשׁ אַל פַעַבוים שׁלשׁ עָם גַּבר, ודא יה"ו (דף רפ"א ע"א) דַּכְלִילֶן תַלַת אָתְוָווֹ (ס"א אבהן) בְּצַּׂדִיקּ,

Boaz was righteous and he Levirate Ruth (Ruth 4:13) with the proper consciousness. For that righteous act, they merited to have the Mashiach to come from their descendants.

99. ובִינָה – בֵּן יֵ״ה, בְּגַלַלָה נָאַמֵּר (רות התמורה לקים כל דבר. כאן רומז שנוי הַשָּׁם, וְזָה מצפ״ץ כָּאן, וְזֹאַת לְפָנִים בִּישַׂרָאֵל. וְזָה שִׁנוּי מַקוֹם, אֵהְיֵ״ה, אַיֵה מָקוֹם כָּבוֹדוֹ לְהַעַרִיצוֹ. יה״ו הוּא אָהָיֵ״ה, ווה שנוי מקום. שנוי מעשה, אַדנַ״י, א׳ אָהָיֶ״ה, י׳ יהוה, שָׁנֵיהֶם מִשְׁתַּנִּים בַּאדֹנַ״י.

99. וּבִינָּה בֶּןָ יִ״הֹ, בְּגִּינָה אָהְבַוֹר, (רות ד) וְוֹאת כַפַּנִּים בִּיִשִּׂרָאֵל עַל הַגָּאוּלָה וַעַָּל הַהָּבוּרָה לַהַּיִּים כַּל ד) וְזֹאת לְפָנִים בְּיִשְׂרָאֵל עַל הַגְּאוּלְה וְעַל דָּבֶר. הָכָא הָא רָבִיוֹ שִׁנוֹי הַשֵּׁם, וְדָא מצֹפּ"ץ הָכָא, ווֹאת לְפַנִּים בִּיִשְּׂרָאֶל. וְדַא שִׁנוּי בַוּקוֹם, אֲהָיֵ״ה, אֵיָה בְּיִקוֹם כְּבוֹדוֹ לְהַעָּרִיצוֹ. יה"ו, אִיהוּ אֵהָנֵ"ה, וָדָא שִׁנוֹי בְּקֹוֹם. שִׁנוֹי בַּוְעֻשׁה, אֲדֹנָ״י, א' אֵדִנֵ״דֹ, י' ידוד, תרווייהו בושהנים באדניי.

Ruth

"וְזֹאֹת לְפָנִים בִּיִשְׂרָאֵל עַל הַגָּאוּלֶה וְעַל הַתְּמוּרָה לְקַיֵּם כָּל דָּבָר שָׁלַף אִישׁ נַעֵלוֹ וְנָתַן לְרֵעַהוּ וְזֹאֹת הַתְּעוּדָה בִּיִשְׂרָאֵל" "Now this was the custom in former times in Israel concerning redeeming (Levirate) and exchanging (releasing): to confirm a transaction, the one drew off his sandal and gave the other, and this is the attestation This verse is related to Binah 'בינה' that is constructed from the letters 'בן' and 'ה', meaning 'son + YH'. It's about the continuation of the Light from its source. The 'redeeming' in the verse is the aspect of Levirate and the 'exchanging' refers to releasing the brother from marrying his brother's wife but the deeper meaning is about the transformation of light from one level The Zohar explains that 'the one drew off his sandal and gave it to the other' is the aspect of changing/transforming the name. Here it's related to transforming the name YHVH מצפץ. It's the same name but a different revelation light.

This was the custom in former times in Israel' is the aspect of changing place, which is the holy name אהיה related to Keter. In the Kedusha of Shabbat's Musaf, we recite 'איה מקום כבודו". The three letters 'איה' are from the name of Keter, 'מקום כבודו', 'his honored' place' to mean that the 'honor' (Light) of the Holy One Blessed be He comes from Keter. This honor 'moves' down to a new place, which is יהו YHV of Zeir Anpin. The transformation of the name 'arrives' to the vessel, Malchut represented by the name אדני ADNY.

אַם הַעֵּלְיוֹנָה, (ישעיה ח) צור הַעוּדַה – חתום תורה בּלְמַדִי. הוא חותם העולם, חותם השַּׁמִים וְהַאָּרִץ. עַל הַתּמוּרַה –

100. ווֹאת הַתְּעוֹרֵה בְּיָשַׂרָאֶל, הַתְּעוֹרֵה, אִיבִּוֹא 100. ווֹאת הַתְּעוֹרֵה בִּיְשַׂרָאֵל. הַתְּעוּרָה עָּבֶּאָהֹ, (ישעיה ח) צור הִענירָה וְזָתוֹם הוֹרָה בִּלְבּוּרֵיי. אִיהוּ זווֹתם דעַלבוא, זוותם דשַבויא ואַרעא. עַל

שָׁכִינָה תַחָתּוֹנָה. בָּאֵיזֶה מֵקוֹם הִתְחַבָּאַה? בַּעָלֶם שֵׁלַה, מִטַטְרוֹ״ן, וַיִשַּׁנָהַ, שֵׁם הִיא בוֹ (שם בתפארת אדם לשבת בית, (איוב יד) משנה פניו ותשלחהו. התמורה, שכינתא תתאה. באן אתר אתטמרת. כשבת בית, (איוב יד) בושנה פניו ותשכווהו.

'and this is the attestation in Israel' Isaiah 8:16 "צוֹר תְעוּדָה חֲתוֹם תּוֹרָה בְּלְמֶּדָי" "Bind up the testimony, seal the law among my disciples."

This verse teaches us that the word 'attestation' is Binah and the 'seal' of this world that Zeir Anpin and Malchut. 'and exchanging' is the aspect of the Shechina in Malchut, concealed by the archangel Metat-. He transforms her in Malchut to be called 'Mishna', 'change/double'.

101. ולכן פרשוה חכמי המשנה, לא כִשֶּׁאֲנִי נִכָתָב אֵנִי נִקְרַא. בַּעוֹלַם הִזּה ונקרא בַתוב (מלאכי ג) אַנִי ה' לא שַנִיתי. בְּכָתִיבַה לֹא מִשְּׁתַנָה, אֲבַל בּקריאה מְשָׁתַנָּה. שֵׁכָּתִיבָה שֵׁהוּא מְקוֹמוֹ, לֹא מְשַׁתַנָּה. בַּקָרִיאַה שָׁהָיא מְחוּץ לְמַקוֹמוֹ, משַתַנָה. (שמות כג) השַמר מְפַנֵיו ושִׁמע בקלו אל תמר בו. משום ששפחה שלו אָרנַ״י, שָׁמַה כָּשֵׁם הַמַּלְכַּה, וְהַקַּרוֹשׁ בַרוּך הוא בּוֹ מִשְּׁתַנָה, מִשׁוּם שָׁהוּא נַעַר. בוֹ סוֹד (רוּחַ) (איוב לג) יַשׁוּב לִימֵי עֵלוּמֵיו.

101. ובגיו דא אוקבוה מארי מתניתיו, לא כשאני נָּכָתַב אַנִּי נָּקָרָא בַעוֹעַם הַנָּה, נָּכַתַב ירור, וְנָקָרָא ארנ"ל. והא כתיב (מלאכי ג) אני בכתיבה לא אשתני, אבל בקריאה דַכְתִיבַה דָאִיהוּ אַתְרִיה, כַא אַשְּׁתַנֵּי. בַּקּרָ דאיהי לבר בואתריה, אשתני. (שמות כג) השבור מפניו ושַּבע בקולו אַל תבור בו. בגין דשפווה דיכלה אַדנַ״י, שִּבוּה כִשֵּׂם בַּוּסְרוֹנִיתָא. וּקוּדְ בַּרִירָ הוא בַיה אָשָּׂהַנֵּי, בְנָיוֹ דָאָיהוּ נַעַר. בַיה רוֹא (רוחא) (איוב לג) ישוב כיבוי עכובויו.

For that reason, the name YHVH is not read as it is written. The letters YHVH in Malchut becomes אדני ADNY. Malachi 3:6

"כָּי אַנִי יָהוָה לֹא שָׁנִיתִי וְאַתַּם בְּנֵי יַעֲקֹב לֹא כָלִיתַם"

"For I, YHVH, do not change; therefore you, O sons of Jacob, are not consumed." The Zohar quotes this verse and raises the question about the above explanation. The written form as we see in our eyes represents the pure Light. Because of the change in location, the name YHVH is transformed and is 'dressed' in different letters.

לא מְשָׁתַנָּה, וְהַקָּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא לא מִשְׁתַנֶּה אֱלֶיהָ, זֶהוּ שֶׁבָּתוּב אֵנִי ה׳ לא שַׁנִיתִי. אֵנִי – הַשָּׁכִינַה. ה׳ – הַעַּמוּד האמצעי. שלף איש נעלו – זה סנדלפון, סנדל הוא לקדוש ברוך הוא, ונעל לשכינה. אבל תפארת, שכולל שש

102. אָבַל שִּׂכִינָה אֵצֵל קּוּרִשַּׂא בִּרִיך הוא לַא 102. אַבַל שִׁכִינָה אֵצֵל הַקָּרוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא בִשְּׁתַנֵּית, וַקּוּרְשִּׂא בַּרִיךְ הוּא לַנְּבַה לַא אָשַּׁתַנִּי, הַרֹא הוא דַכְתִיבֹ, (מלאכי ג) אָנִי ינִי כֹא שַׁנִּיתִי, אַנִיי, שָּׂבִינְּתָא. יִיַ׳, עַבוּורָא דְאָבִוצַיִּעִיתַא. שַּׂבַף אִישׁ נַּעַבּוֹ, רָא סַגַּרַלְפוֹן, סַגַּרַל אִיהוּ לְגַּבֵּי קוּרְשָּׂא בִּרִיךְ הוּא, וְנַעַּל לְנַבֵּי שָּׁכִינָּתָא. אֲבֶל תָפַאָרֶת, דְכַלִיל שִּית

מוּפא סְפִירוֹת, הוּא גוּף לֵיהוֹ״ה. וּמַלְכוּת גוּף לַשָּׁכִינָה, שֵׁהוּא אֲדֹנֵי.

There is no change in the relation of the Shekinah and the Holy One Blessed be He. 'I"אני in the verse (Malachi 3:6) "For I, YHVH, do not change", is Malchut, which is the vessel, 'אדני' ADNY, for the Shechina. The Central column with the six Sefirot of Zeir Anpin is the vessel/body for YHVH.

103. וְנָגְשֵׁה יָבְמָתוֹ אֵלֵיו לְעֵינֵי הַזְּקְנִים וְחַלְצַה נַעַלוֹ מֵעַל רַגָּלוֹ וְגוֹ׳. מִצְוַה זוֹ לַחַלץ, וְזוֹהָי חַלִּיצָת רוּחַ מֵאוֹתוֹ גוּף, שַׁצַרִיךְ לְנָהֹג עַמוֹ כָּאָח, וָאוֹתוֹ קַשֵּׁר האַחוַה שַׁעָם אַחִיו מַתִּיר מִמֵּנוּ, וְאוֹתַה רוּחַ הוֹלֶכֶת נַע וַנַד עַד שַׁמוֹצֵאת גוֹאֵל. זָהוּ שׁבּתוּב (ויקרא כה) אוֹ דדוֹ אוֹ בן דדוֹ יגאלנו או משאר בשרו וגו'. ואם לא מָצָא – וְהָשִּׁיגָה יַדוֹ וְנָגָאֵל. כָּאוֹרֵחַ שַׁהוֹלדְּ מַמַקוֹם לָמַקוֹם, אוֹ כָּעָבֶד שַׁהוֹלֶדְּ בשלשלת על צוארו עד שמוצא פדיון מאדונו על חטאו. אוי למי שלא הניח בן לגאל אותו.

103. (דברים כ״ה) וַנְגְּשָׁה יִבְבְוּתוֹ אָלִיוֹ לְעַיֹנֵי הַזְּבְנִים וּוֹזִלצָּה נַּצַּלֵּכוֹ בִּוּעַכ רַגָּכוֹ וִגִּוֹ׳. פּקוּרָא דָא, כַוֹזַכוּייְּיּ וָהַאי אִיהוּ װַלִּיצָת רוווא בוּהָהוּא גוּפא, דְבַעַי כאנהגא עַבּיה כָאוו, וְהַהוּא הָשִּירַא רְאוווָה דְעַם אוווה מתיר מניה, וההוא רוווא אויכ נע ונד, עד דאשכון פרוקא. הדא הוא דכתיב, (ויקרא כה) או דוֹדוֹ אוֹ בֵוֹ דוֹדוֹ יָגָּאָכֵנוֹ אוֹ בִישִּׂאֵר בְּשָּׂרוֹ וְגוֹי. וְאִי לַא אִשַּׂבַווֹ, וָהָשִּׂיגֹה יַדוֹ וָגָגֹאַל. כָאוֹרַווַ דְאַוִּיל בַאָתַר לַאָתַר, אוֹ כַּעָבַד דָאוֹיל בַשׁׁלשׁלת עַל צואריה, עד דאשכוו פריון בוארון דיכיה עכל חוביה. ווי לבואו דלא אַנָּחוֹ בּוֹ לְנִפַרק יָתֵיה.

Deuteronomy 25:9

ַּוֹנְגִּשָּׁה יִבִמְתּוֹ אֵלָיו לְעֵינֵי הַזְּקַנִים וְחָלְצָה נַעֲלוֹ מֵעַל רַגִּלוֹ וְיָרָקָה בִּפָנֶיו וְעָנְתָה וְאָמְרָה כָּכָה יֵעֲשֵׂה לָאִישׁ אֲשֵׁר לֹא יבנה את בּית אַחיו"

"then his brother's wife shall come to him in the sight of the elders, and pull his sandal off his foot and spit in his face; and she shall declare, 'Thus it is done to the man who does not build up his brother's house."

The soul of the dead brother comes to the living brother, awaiting him to Levirate the marriage to his wife. The soul is not rested until the living brother couple with the wife or ask her to release him. The process is described in the verse above. The woman spitting in front of the brother is the aspect of shaming the brother for not fulfilling the precept of continuation for the soul of his brother.

When the woman takes off the man's sandal that represents the connection to Malchut, the soul of her dead husband is released from the brother. The soul continues to wonder until its redemption by another brother, relative or reincarnation.

בָאן רַמוּז אֵין חַבוּשׁ מַתִּיר עַצְמוֹ מְבֵּית הַאָסוּרִים. שָׁהוּא קַשׁוּר בְּקָשֵׁר שֵׁל תִּפְלִין יַד, וָאַסוּר בִּתְפַלִין שֵׁל ראש, בשאין (לו) בן לגאל אותו מצד של בן י״ה. באותו קשר הוא אח חבוש ואסור,

104. וָאֶלְיָהוֹ וְרַבְּבַוֹן וּבַוּאָרֵי בִוּתִיבְתַאוֹ, הַכָא רַבִּיוֹּ, 104. וָאֵלְיָהוּ וְחַכְמֵי וּבַעֵּלֵי הַיִּשִּׁיבוֹת, אין וובוש מתיר עצמו מבית האסורין. דאיהו קשור בקשורא דתפליו דיד, ואסור דְרֵישָּׂא, כַּד כֵּית (ליה) בַּן לִבִּופַרַק כֵיה, בִּוּסְטִּרָא דְּבֶּן יַ"ה. בההוא השירו איהו אוו וזבוש ואסור, דכית

שאין לו רשות לגאל את עצמו, שהוא ד׳ עַצָמוֹ שֶׁל אָח. (בראשית ב) עֵצֵם מֵעַצַמִי קרא לה אליו בקרקפת של תפלין של ראש, ובשר מבשרי קרא לה מצד הלב.

כַיה רָשׁוּ כְּבַּפַרָה יַת גַּרבויה, דְאָיהוּ ד' עַצְבוּוֹ דאוו, (בראשית ב) עַצַּב בועצבוי הרא בַּקַרַקַפַתָּא דִתפַלִּין דְרֵישָׂא. וּבָשָּׂר בִּוּבְשָּׂרִי קָּרָא לה מסטרא דלבא.

The sages teach us "אֵין חָבוּשׁ מַתִּיר עַצְמוֹ מִבֵּית הָאֲסוּרִים" "A prisoner can't release himself prison This saying is an analogy to the relationship between the Holy One Blessed be He and us in Malchut. A person that wears Tefillin on his head and hand becomes a channel for the Light of Zeir Anpin. This light is 'locked' until the person creates a unification and releases the Light. This process is similar to the Levirate marriage when the light for a child was not manifested and the living brother makes unification with the widow to release this light.

Eve was the aspect of Malchut. God separated her from Adam who was the aspect of Zeir Anpin. After God brought her back to him, Adam said; Genesis 2:23 " וַיאמר הַאָּדָם מִבַּשָּׂרִי לִזֹאֹת יִקּרֵא אָשָּׁה כִּי מֱעֱצָמֵי וּבָשָׂר "The man said, "This is now bone of my bones, And flesh of my flesh; She shall be called Woman, Because she was taken out of Man."

God's plan was to give us the opportunity to earn his great light just by selflessly create a unification of upper and lower to release that light that is always available to us.

Like we explained in #97 above (DZ 2818), the unification represented in the word "אחד',' one'. When we were Tefillin we read the Shema Israel prayer and we say the word 'one' longer than normal while meditating to unify upper and lower.

Adam referred to Eve as 'bone of my bones'. It is a reference to the Tefillin of the head that is the aspect of Chokmah and the letters 'אחד' from 'אחד'. 'flesh of my flesh' is related to the Tefillin of the hand that points to the heart that is Tiferet. Both Tefillin of head and hand required for complete and proper unification.

בל העוסק בתורה ובגמילות חסדים וּמְתַפַּלֵל עם הַצְּבּוּר, מַעֵלֶה אָנִי עַלֵיו פָאָלוּ פָּדָאָנִי לִי וּלְבַנֵי מִבֵּין הַעוֹבְדֵי כוכבים ומזלות. וכמה בני אדם שָׁמִשְׁתַּדְּלִים בַּתוֹרָה וְעוֹשִׁים גָּמִילוּת חסדים ומתפללים, ולא נגאל הקדוש בַּרוּדְ הוּא וּשָׁכִינַתוֹ וְיָשַׂרָאֵל. אלא שַׁיִשַּׁתַדָּל בַּתוֹרָה לְחַבֵּר אוֹתָה עָם הַקּדוֹשׁ בַרוּךְ הוּא. וּגְמִילוּת חֵסֶד הֵרִי פַּרְשׁוּהָ, שָׁהַרִי אֵין חַסִיד אֵלַא הַמְּתַחַפֶּד עָם קוֹנוֹ,

105. וָכַא כָּבוֹגַגָּא אָבֵור כֹּוּדִישָּוֹא בְּרִיךְ הוֹא, כַּכֹּ 105. וַלֹא לְחַנָּם אַבַּר הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוֹא, הָעוֹסֵק בַתוֹרָה וּבְגָּבִייכוֹת וַזַּסְדִים וּבִּיתִפַּכֵּל עָם הַאָּבוּר, בַּוַעַבֶּרה אֵנִּי עָבְיוּ בָּאָכוּ פַדָאַנִּי כִי וּלְבְנֵּי בִּוּבֵיןֹ עוֹבְדֵי כּוֹכַבִים וּמַוָּלוֹת. וְכַבֵּוֹה בְגֵי גַּשְּׁא דְקָא בִּישְׂתַּדְּכֵלִי בְּאוֹרַיִיתָא, וְעַבְּדֵי גָּבִייכוּת וַזְּסָדִים, וּבִּיצַׂבְּיוֹ, וִכָּא אָתפַרַק קוּדְשָּׁא בְּרִיךְ הוּא וּשִּׂבִינְּהֵיה וִישִּׂרָאֵל. אֶכָּא דִישִּׂתִדַל בְאוֹרַיִיתָא, לוַזְבֶּר יָתָה בּקוּרִשָּׂא בִּרִיךְ הוּא. וּגָּבִוּיכוּת עֻיֹסֶדֹ, הָא אוֹהָבוּוּהָ, דהא אין ווסיר אַכּא הבותווסר עם הוגו, דככל

פָּקּוּדִין דְעָבִידֹ, כְּבִּנְפָרֵק בְּהוּ שְּׂבִינְתֵּיה, וּבְּהָא שֶׁבָּל הַמִּצְווֹת שֶׁעְשָׁה, לִגְאֹל בּוֹ שְׁבִינָתוֹ, יבָזֶה עוֹשֶׂה חֶסֶד עִם הַנְּדִישׁא בֹרירָ הוּא.

The Talmud quotes the Holy One Blessed be He, saying "Anyone that deal with the Torah, act with kindness and sharing and pray with the congregation is considered as if he redeemed me and my children from among idol worshippers"

Even though many good and pious people study, pray and act with kindness, the redemption didn't come yet. The Zohar explains that the meditation should be pure and just for the unification of the Shechina and the Holy One Blessed be He. All the precepts should have this pure meditation in order to redeem the world.

106. מִי שָׁגּוֹמֵל חֶסֶד עִם שְׁכִינָתוֹ, הוּא גּוֹמֵל עִם הַקָּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא. מִשׁוּם שַּׁבְּשִׁרְאֵל וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא. מִשׁוּם שֻׁבְּשֶׁרְטָאוּ יִשְׂרָאֵל וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא הָיָתָה רוֹבֶצֶת הָיָהָה רוֹצֶגת לְעַה. מֶה עֲלֵיהֶם, עַד שֶׁיִצְאוּ לְתַרְבּוּת רָעָה. מֶה עֲלֵיהֶם, עַד שֶׁיִּצְאוּ לְתַרְבּוּת רָעָה. מֶה הַשֶּלְךְ וְהַמְּלְבָּה תַּחֲזֹר לִמְקוֹמָה. וּמִי לִּמְקוֹמוֹ עַד שֶׁהַמֵּלְבָּה תַּחֲזֹר לִמְקוֹמָה. וּמִי לְּמְקוֹמוֹ עַד שֶׁהַמֵּלְבָּה וְנִשְׁבַע שֶׁלֹא יַחֲזֹר לִמְקוֹמָה. וּמִי שְׁחוֹזֵר בְּתְשׁוּבְה וְגוֹמֵל חֶסֶד עִם הַשְּׁכִינָה וְלֹא שְׁתֹוֹרְ הִיא (הוּא) אֶלָּא לִגְאֹל אֶת הַשְּׁכִינָה, זֶה הִיא (הוּא) אֶלָּא לִגְאֹל אֶת הַשְּׁכִינָה, זֶה וְאֵת שְׁכִינָהוֹ וְאֵת שְׁכִינָה, וְאֵה עוֹשֶׁה חֶסֶד עִם קוֹנוֹ, וּכְאִלוֹ גָאַל אוֹתוֹ וְאֵת שָׁכִינָה, וְאֵה עִוֹשְׁרִינְהוֹ וְאֵת שְׁכִינָה, וְאֵה עִוֹבְיִינְהוֹ וְאֵת שָׁכִינָה, וְאֵה עִוֹשְׁרִינְתוֹ וְאֵת בְּנִייִוֹ.

106. פַאן דְּגָּבִוּיל עָזֶפֶר בִּשְּׂכִינְּתֵּיה, עָם קּוּרְשָּׂא בִּרִיךְ הוּא נְּבִיּיל עָזֶפֶר בִּשְּׂכִינְּתֵּיה, עָם קּוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא נְּבִיּיל עָזֶפֶר בְּנִיפְר בְּיִילְ הַבִּר עָבְר בּוּא בְּנִיל וְקִּוּרְ בְּיִילְ הַבִּר עָבְילְבִיר בְּיִשְׁרוֹנִיתָא, וְבְּפְלְּוּ רְבִיעְא וְבְּפְלְּוּר וְעָבוּיל עָבִיר בְּיִשְׁרוֹנְיתָא, וְבְּפְלְּוּר לְעַבְרוֹך בְּנִילְ הְיִבְיל עְבִיר בְּיִשְׁיִרְה, עַבְּר בְּיִבְּילוּר בְּיִבְיל וְבִּיל עַבְּירְ בְּנִילְ עִבְיר בְּיִבְּילוּ וְבִּילְיר בְּנִילְ בְּיִרְ בְּנֵיל בִּילְבָּא וְבִּילְיתָא וְבְּפְּלְוּ לְנִיבְּר בְּיִבְּילוּ וְבִיר בְּיִשְׂיִרוֹל, וְהִילְּה עִּבְיל אוֹבִייל עִבְּיל עַבְּילְ בְּיִבְיל עְבִילְ בְּיִבְּיל עָבִיר בְּיִבְּיל עָבִיר בְּיִבְּיל עָבִיר בְּיִבְּיל וְבִּיל וְבִּילְ בְּיִבְיל עָבִיך בְּיִבְּיל עָבִיר בְּיִבְּיל וְבִילְ בִּילְבְּא וְבְּיִבְיל וְבִּיל עָבִין וְבִּיל עִבְּיל בְּיִבְּיל עְבִייל עָבִין וְבִּיל וְבִילְיבִיל וְבִּיל עִבְּיל בְּיִבְּיל עְבִייל עָבִין וְבִּיל עַבְּילְ וְבִּילְיבְיל וְבִּיל עִבְּילְבִיל עְבִּיל בְּיִבְּיל עָבִייל עָבִייל וְבִּיל בִּילְבְּיל עְבִייל בִּילְיבְיל עָבִייל עָבִייל עָבִייל וְבִּיל בִּילְבְּבִיל עִבְּיל בִּילְבְּיל עִבְּיל בִּיל בִּילְבְּיִל עְבִייל עָבִייל עָבִּיל בִּיל בִּילְבְּיל עְבִּיל בִּילְיבִיל עָבְייל עָבִייל עָבְּיל בִּילְּבְיל עְבִּיל בִּילְבְייל עָבְייִיל עָבְייל בִּילְיבִיל עִבְּיל בִּילְבְּיִיל עָבִייל עָבִייל עָבְייל בִּיל בִּילְבְיִיל עָבְייל בִּילְיבִייל עָבִייל עַבְּייל בְּבִּיל בִּילְבְּיִיל עָבְייל בִּיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִילְבְּיִיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִבְּיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִיל בְּיִיל בִּייל בִּיל בְּיִבְיל בִּיל בִּילְבְייל בִּייל בִּיל בִּילְיבְייל בִייל בִּיל בִּילְבְייל בִּייל בִּייל בִּיילל בִּייל בִּיל בִּילְיבְייל בְּייל בִּייל בְּיבְּייל בְּייִיל בְּיִיל בִּייל בְּייל בִּייל בְּיבְייל בְּייל בִּייל בְּיבְּייל בְּיִיל בְּיִילְ בְּיִיל בְּיִילְיים בְּיבְייל בִּייל בִּייל בְּבִּיל בְּיבְּיבְּיל בִּיל בִּילְיבְייל בִייִים בְּיבּיל בִּילְיבְּייל בִּייל בִּייל בְּיבְייבְּייל בְּיבְייבְייל בִּייל בִּייל בִייבְּייל בִּייל ב

Those who support the Shechina and elevate her from the exile in Malchut are doing Chessed with the Holy One Blessed Be He. The Shechina, our mother, protected us from God's 'punishment' when we sinned. She saved us from the pain and delayed the necessary correction. We continued to sin to a point that God had to send us to exile with the Shechina. He swore that he won't return to his place among us, which is the Holy Temple, until the Shechina is back.

When we study and follow the Torah, we elevate the Shechina for unification with Zeir Anpin. It's as we redeem the Shechina and the Holy One. With each unification, we bring the end of the exile closer. The Holy One Blessed be He will have the elevated Shechina and return to Jerusalem for a complete unification and end the exile.

107. אָמַר אֵלְיָהוּ וְכָל רָאשֵׁי הַיְשִׁיבוֹת, רוֹעֶה הַנֶּאֱמָן, אַתָּה הוּא הָאִישׁ הַנֶּה, אַתָּה הוּא בֵּן מֵהַמֶּלֶךְ וְהַמֵּלְכָּה, שֶׁהשְׁתַּדְּלוּתְךְּ לַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא לֹא כְמִי שֵׁעוֹשֶׂה חֶסֶד עם קוֹנוֹ, אֶלָּא כְּמוֹ בֵן שֶׁמְחַיָב לְשִׁים עצמוֹ וֹכֹחוֹ לפּדוֹת אבּא ואמא וּמסר 107. אָבַּוּר אַלְּיָהוּ וְכָּל רָאשֵׁי בְּוּתִיבְּתָאן, רַעְּׂיָא בְּוֹלְכָּא וּבַוּטְרוּנִּיתָא, דְּאִשְּׂתַדְּלוּתָא דִּילְךְ לְנַבִּי בִּוֹלְכָּא וּבַוּטְרוּנִּיתָא, דְּאִשְּׂתַדְלוּתָא דִּילְךְ לְנַבִּי לְּוֹדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא, לָאו כְּבִוּאוֹ דְּעָבִידׁ עוֹסֶדׁ עִם לְּוֹנִי, אֵלַּא כִּבְּרָא דִּבְּוֹזוּנִּיֶב לְשַׁוּוּיֵיה נֵּרְבִּוּיה בַּרְבוּיה עַצְמוֹ לְמִיתָה עֲלֵיהֶם. שָׁמִּי שָׁאֵינוֹ בֶּן הַמֶּלֶךְ וְעוֹשֶׁה טוֹבָה עִם הַמֶּלֶךְ וְהַמַּלְכְּה, וַדַּאִי זֶה נֶחְשָׁב שֶׁעוֹשֶׂה חֶסֶד עִם קוֹנוֹ.

וְתוּהְפֵּיה לְבּוּפְּרֵק אַבָּא וְאִיבִּוּא, וּבָּוּסַר בַּּרְבֵּוּיה לַבִּוּיתָה עָּלַיְּיהוּ. דְבַוּאוֹ דְּלָאו אִיהוּ בְּרָא דְבַוּלְכָּא, וְעָבִיד טִּיבוּ עָּם בַּוּלְכָּא וְעָּם בַּוּטְירוֹנִּיתָא, וַדַּאי הַאי אָתְוֹזַשִּׂיב דְעָבִיד עָזְסָד עָם קוֹנוֹוּ.

Elijah and the heads of the upper study halls came to Moses, the Faithfull Shepherd that was revealing the secrets to Rabbi Shimon. They told him that as the son of the King and Queen, the Holy One and the Shechina, his work is not considered as Chessed because as a son he has the obligation to self-sacrifice in order to redeem his father and mother.

#### Lesson:

We are instructed to come together and pray in a Minyan, which is a minimum of ten men in order to form a complete vessel. When such a vessel is formed for spiritual connections, the Shechina joins and help us in the process to open a channel to Zeir Anpin. She's our mother and her unification with Zeir Anpin reveals the Light on our level.

We should always meditate to unify the upper and lower, even when we pray alone. It's considered as an act of Chessed toward the Holy One Blessed be He.

During the Shema Israel prayer, we should meditate to accept all type of deaths in order to fulfil the unification. Only when we nullify ourselves, we become 'lighter' and can elevate to be with the Light. Without the desire for the self we become greater channels of Light like great Tzadikim that were so 'high' with Light and could do a lot for others because of their self-sacrifice.

For those of us who are still struggling below, we need to make extra efforts to get closer to that level. It is especially important during the month of Elul, before Rosh Hashanah and Yom Kippur that would determine the quantity and quality of light that we may benefit in the coming year.

Additional recommended reading:

https://dailyzohar.com/daily-zohar-2050/https://dailyzohar.com/daily-zohar-980/

108. קם רוֹעֶה הַנָּאֱמֶן וְהִשְּׁתַטֵּח לִפְנִי הַקְּרוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, וּבְכָה וְאָמֵר, כֵּן יְהִי רְצוֹן שֶׁלּוֹ שֶׁיּחֲשִׁיב אוֹתִי כְּבֵן, שֶׁהַמְּעֲשִׁים שֶׁלִּי לַקְּרוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא וּשְׁכִינְתוֹ יִהְיוּ אֵלְיו שֶׁלִּי לַקְּרוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא וּשְׁכִינְתוֹ יִהְיוּ אֵלְיו שָׁמִּתוֹ בֵן שֶׁמִּשְׁתַּדֵּל בְּהֶם אַחַר אָבִיו וְאִמּוֹ, שְׁמִשְׁתַּדֵּל בְּהֶם אַחַר אָבִיו וְאִמּוֹ, וְנָשְׁמִתוֹ, וְכָל מַה שֶׁהָיָה לוֹ, הָיָה חוֹשֵׁב לְהֶם לְאֵיִן לַעֲשׁוֹת בְּהֶם רְצוֹן שֶׁל אַבְּא לָהֶם לְאֵיִן לַעֲשׁוֹת בְּהֶם רְצוֹן שֶׁל אַבְּא לָהָם לְאֵיִן לִעֲשׁוֹת בְּהֶם רְצוֹן שֶׁל אַבְּא שִׁיְּבִילְתְּתִי שֶׁהַבּּל בִּרְשׁוּתוֹ, הָרַחֲמָן רוֹעֶה שָּׁרְבִּי בְּאוֹתוֹ וְמֵן בָּא הַקְּרוֹשׁ בְּרוּךְ אֶת אָל גִּב בְּאוֹתוֹ וְמֵן בָּא הַקְּרוֹשׁ בְּרוּךְ אֶתְ לִבְּאֹמוֹ, וְאַמֵּך אוֹתוֹ, וְאַמַל, רוֹעֵה הַנָּאָמֵן, אוֹתוֹ, וְאַמַר, רוֹעֵה הַנָּאָמֵן, הוֹאֵן אוֹתוֹ, וְאָמֵר, רוֹעֵה הַנָּאָמוֹ,

108. לַם רַעָּיָא אָתַא לּוּרָשָׂא בְּרִירָ הוּא וְנַּשִּׂיל לֵיהּ,

בְּרִיךְ הוּא וּשְׂכִינְּתִיה וְהִוֹּן לְנַבֵּיה כִּלְּוֹ בְּהִוֹן וְאַבְּיר בְּוֹנִיְא בְּרִיךְ הוּא וּשְׂכִינְתִיה וְהִוֹן לְנַבֵּיה כִּבְּרָא דְּאִשְׂהְדִּל לְנֵבִיה כִּבְּרָא דְּאִשְׂהְרַל לְנֵבִיה כִּבְּרָא דְּאִשְׂהְרַל לְנֵבִיה כִּבְּרָא דְאִשְׂהְרַל לְנִבִּיה כִּלְּוֹ בְּהִוֹן לְנַבְּיה כִּבְּרָא דְּאִשְׂהְרַל וְנִבְּיה כְּרָוֹן בְּהִוֹן נְיִבְּיּ לְבָּא בְּנִיה וְנִנְיה וְנִבְּיִה וְנִבְּיִּה כְּבְּרָא דְּאִשְׂהְרַל לְנִיה וְנִנְיה וְנִיְיִּה לְבָּא בְּרִירְ הוּא וְנִּשְׂיִל כְּיִה בְּהוֹן וְאַבְּיִיה לְנִיה וְנִיה בְּנִוֹיה לְנִיה וְנִיה בְּנִוֹיה לְנִבְייה לְנִיה וְנִיה בְּנִוֹיה לְנִבְייה לְנִיה וְנִבְּיוֹ לְנִבְיִיה לְּנִיּא בְּרִילְ וְאִבְּיִיה לְנִילְ בְּהוֹן וְּאַבְּי בְּהוֹן נְּעִנְיה לְנִיּא בְּרִשׁיְה בְּיִיה בְּיִּיה בְּיִוֹן שְׁיִבְּי לְבָּא בְּעִיי לְּיִבְייִ בְּרִיּיְ הִוּא וְנִיִּיִּל בְּרִילְ הִוּא וְנִישְׁיִם לְּוֹן בְּהוֹן וְאָבְיִיה לְּיִבְייִ בְּיוֹיִיה וְנִינְיִיה בְּיִבְייִ בְּיִיִּיִּשְׁ בְּרִייְה הִוּא וְנְבָּיִים לְּיִּיְשְׁא בְּרִירְ הוּא וְנִיִּיִּיִּ בְּנִייִּה וְנִינִיה וְנִינִיה לְנִייִּים לוֹן בְּהוֹן וְשִׁיּם לְּיִילְ בְּבִייִּים לְּנִייִים לְּוֹן בְּבְּוֹיוֹי לְּנִייִים לְּיִילְ בְּבִייִים לְּעִייִים לְּיִיוֹ בְּבְּייִים לְּיִיִּיִיּא בְּעִייִים לְּיִים בְּעִייִּיִים לְּיִייִים לְּנִייִים לְּיוֹן בְּעִייִּים לְּיִייְ בְּעִייִּיִים לְּיִייִים לְּיִיוֹי בְּעִייִים לְּיִייִים לְּיִייִים בְּיִּיִים בְּעִייִים לְּיִייִים לְּיִיוֹי בְּבְיִיים בְּיִייִים בְּעִייִים בְּיוֹי בְּיִייִיִיִים בְּיִייִים בְּיִיִים בְּיִייִים בְּיִיִּיִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִיבְּיִים בְּיִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיִייִים בְּיוֹים בְּיוֹייִים בְּיוֹבְייִיים בְּיִייִים בְּיִיים בְּיִיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיבְייִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְיוֹים בְּיוֹי בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּבְּייִים בְּיִים בְּיִיים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹי

רַבַּנֵן וּמַלְאַכִים נַשָּׁקוּ בֵן! קמוּ כַלַם וְנַשְּׁקוּ לו, וקבלו אותו לרב ומלך עליהם.

וְאָבֵור, רַעְּיָא בְּוֹהֵיבָוֹנָא, וַדַּאִי אַנְּתִּ הֹוּא בְּרֵא דִּיכִיי, וַדַּאִי שֶׁאַתָּה הוּא בֵּן שֶׁלִּי וִשֵׁל הַשְּׁכִינָה. וְדִישְׂבִינְנָתָא. רַבְּנָּוֹ וּבִוּלְאָבִיוֹ נַשְּׁלְּוּ בַּר קְבוּוּ בַּלְּהוּ וֹנַּהְּצָּׁלְּהָ כֵּיִהֹ, וְכַּבְּיִכוּ כֵּיִה לְרַב וּכִּוּלְבָּא עָּבַוְיִהוּ. וּמֹא

The Faithful Shepherd bowed his entire body down before the Holy One Blessed be He. He cried and said that he wishes to be considered as the son of The Holy One and the Shechina and that they will see him as a child that wish to serve his parent and love them more than he loves himself. He considers himself to nothing in order to the will of his father and mother and redeem them.

He continues to say that even though he knows that everything is under God's authority and he has nothing to give back, he still knows that the Merciful God wants the heart of man to be ready for everything.

The Holy One Blessed be He came to him kissed him and said "You, the Faithful Shepherd, is certainly our child". The other wise men and angels kissed the son. All rose up and accepted him as a teacher and king on them.

#### Lesson:

The above is almost literal translation of the Zohar paragraph. Previously we studied the importance of unifying the Shechina, Malchut and YHVH, Zeir Anpin. Elijah pointed to the Faithful Shepherd, who is Moses that he is like a son and has the obligation to be like a son to the Shechina and YHVH.

The description in this paragraph is related to pure spiritual event. As it is common throughout the Zohar, Rabbi Shimon is joined by Moses and Elijah to discuss the aspects of the unification of YHVH and the Shechina. When they study about unification they created actual unification that brought from above the presence of the Holy One Blessed be He. He came/connected down accompanied by many of the heads of the supernal Yeshivot that also support Rabbi Shimon in many places in the Zohar.

Moses, who we know as the humblest soul of all elevated the unification by bowing down with self-sacrifice and great desire to serve the unification for complete redemption.

Because of his high level connection to the upper levels, Moses unifies the supernal father and mother, Chokmah and Binah to form the Sefirah of Da'at that channels the light of the unification down through Zeir Anpin to Malchut. For this reason, the sages tell us that "משה הוא גואל ראשון הוא גואל אחרון", "Moses is the first redeemer and the last

He redeemed us from Egypt and for the Final Redemption, he will open the gates of Da'at Mashiach. to bring down

Article: Eradicate the memory of Amalek

לַהַּכַרִית אָת זַרעוֹ שֵׁל עַמַלֵק, שַהַרי

109. (דברים כ״ה) וְהָּיָהֹ בְּהָנִיתַ יְיָ" אֱכ<sup>ו</sup>ֹהֶיֹרָ וְגֹוֹ׳, תִּמְתַהֹה 109. וְהָיָה בְּהָנִיתַ ה׳ אֱלֹהֵיךּ וְגוֹ׳, תִּמְתֵה אָת זַבֶּר עֻבָּוֹלֵהְ וְגֹוֹ׳. פַהּוּדָא דָּא, לְהַכִּרִית זַּרעוֹ שָּׁל אֶת זַבֶּר עֲמְלֵק וְגוֹ׳ (דברִים כה). מִצְוָה זוֹ עַבולה. דהא הודשא בריך הוא אוביי, דלא יוווור

הַקָּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא נִשְׁבַע שׁלֹא יחוֹר לְכָסָאוֹ עַד שֵׁיָקַח נָקַמָה מִמֵּנוּ. פַּתַח רוֹעָה הַנֶּאֱמֶן וְאָמַר, וַדַּאי מִשׁוּם זֵה הָיוּ הוֹלְכִים במדבר ועל הים, ולא יכנסו בארץ ישראל, עד שיטל נקמה מעמלק. עַּל בִּרְסֵיהֹ, עַדֹּד דִּיִפּוֹוֹל גַּוּהָבָוֹא בִוּגַּיה. פַתַּזוֹ רַעְּׂיָא בִּוֹבִיבִּגֹא וָאַבִּור. וַדַּאִי, בְּגִּיוֹ דָא הַווֹ אַוֹּכֵיי בְּבִּוְדְבָרָא ועַל יַבָּוּא, וַלָּא זֵיעַלוּוֹ בְּאַרְעָא דִיִישִּׂרָאֵל, עַד דִיִּשׁוֹל נוּקבוא בוניה דעבולה.

Deuteronomy 25:19

ָּיוֹסָיָה בָּסָנִיחַ יִהוָה אֱלֹהֵיךְ לָךְ מִכָּל אֹיָבֵיךְ מִסָּבִיב בָּאָרֵץ אֲשֶׁר יִהוָה אֱלֹהֵיךְ נֹתֵן לְךְ נַחֲלָה לְרִשִּׁתַּהּ תִּמְחֵה אֵת זֵכֵר " "עַמַלֵק מַתַּחַת הַשְּׁמִים לֹא תִּשְׁכַּח

"Therefore it shall come about when YHVH your God has given you rest from all your surrounding enemies, in the land which YHVH your God gives you as an inheritance to possess, you shall blot out the memory of Amalek from under heaven; you must not forget."

The Holy One Blessed be He swore that he will not go back to his throne until he takes vengeance from Amalek.

The Faithful Shepherd says that for that reason the Israelites were walking through the wilderness and sea and didn't enter the Land of Israel until God takes his vengeance from Amalek.

#### Lesson:

The Land of Israel supposed to be the source of Light and all good, "The land of Milk and Honey". This could be completely true only when all negative is removed from the world. That includes Amalek that hates the Israelites and wishes to permanently disconnect them from connecting to YHVH. For that reason, God is taking it 'personally' and promises to eradicate them from under heaven. Until that time we are walking through 'wilderness'.

ומשום זה שנאו את ישראל יותר מבל אַמַה וַלָשוֹן, וַלָבֶן עַמֶלֶק רַשׁוּם בִּשִּׁמֵם – ע״ם מִבְּלִעָם, ל״ק מִבַּלַק. וְזַכַר וּנָקֵבָה הם עמלקים, ועליהם נאמר (במדבר כג) לא הביט און ביעקב ולא ראה עמל בישראל.

110. עַבוּלָה בואוֹ הוא לַעִּילָא, דְהָא זווַיֹּגוֹ דְבְלַעַב 110. עַבֵּלֶק בְהוּ לְבַעְלַה? שָהֵרי רָאִינוּ וּבְּכָּלְ בִּוּתַבְּוֹן הְבִּוֹי נִּשְׁיבָוּתִין הִלְהוֹן, וּבְגִּיוֹ הָא הֵווֹ שַׂנָּאִין שֶׁבּּלְעִם וּבְלָק הִיוּ נִשְׁמוֹתִיהֶם מִשְׁם, לִישָּׂרָאֶל יַתִּיר בִּוֹכַל אוּבוּה וְלִישַּׁוֹּ, וּבְנְּיוֹ דַא אַבוּלֵּל רָשִּׁים בִשָּׂבֵוהוֹוֹ, עַ״ם בִוֹ בִּלְעָבׁ, ל״ק בִוֹ בָּלֶק, וִדְּכֶר וָנֿוּהָבֹא אִינֿוּוֹ עַבוּכְהָים. וְעַבְיִיהוּ אָתְבור, (במדבר כג) כא הביט און ביעקב ולא ראה עמל בישראל.

Balaam and Balak were from the root souls of Amalek. Both of them hated the Israelites than other more anv The last two letters of Balaam and the last two letters of Balak form the name 'עמלק' 'Amalek'.

בל-עם Balaam Balak ב-לק

23:21 Numbers

עָמָל בִּיִשְׂרָאֵל יִהוָה אֱלֹהָיו עִמּוֹ וּתִרוּעַת ראַה בְּיַעֲקֹב וְלֹא "He has not observed inequity in Jacob; Nor has He seen perverseness in Israel; YHVH God is with him, And the shout of a king is among them."

Amalek includes male and female aspects. 'עָמָל' 'toil/labor' is the male aspect and 'אָווַ' 'toil/labor' is the male aspect and 'אָווַ' 'inequity' is the female aspect.

111. כמו שיש בישראל ארבע פנים: יעקב, ישראל, רחל, לאה. ישראל עם לַאָה, יַעַקב עם רַחֶל, כַּנָגַד (יחזקאל א) וּפָנֵי נַשֵּׁר לְאַרְבַּעָתַן – כַּדְ יֵשׁ אַרְבַּע פַנים לעמלק: קַסֶם, וְנַחַשׁ, עמל, וַאָּוֹן. עמל רשום בַּעַמַלֶּק, וְהַמֵּן שֵׁהַיַה מִצֵּד וכל אלופי עשו מעמלק היו. ולמעלה עַמַלָּק, סַמַאָל. עַמַל, נַחַשׁ, אַוַן, וּמַרְמַה. שַׁמַפַּתָה אָת הַאָּדָם לַחָטֹא לַקַּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוא. קס"ם – ק' מעמלק, ס"ם מסמאל. נח"ש, א"ל מסמאל (כאן חסר).

111. כַּגַּװַנָא דָאָית בִּישַּׂרָאֵל אַרְבַע אַנָּפִיזֹּ, יַעַּקֹבֹ, יִשָּׂרָאֵל, רָווֶל, לֵאָה. יִשִּׂרָאֵל עָם לֵאָה, יַעַּקֹב עָם רוול, להבל, (יחוקאל א) ופני נשר לארבעתם. הכי אִית אַרְבַּע אַנָּפִיוֹ לַעֵּבְּוּכֵלּ, הַסֶם, וְנַנוֹשׁ, עָּבְּוּל, וְאָנוֹ, עבול רשים בעבולה. והבון דַעַבוּכֶּלָה, (תהלים ז) יַשׁוֹב עַבוּכוֹ בָראִשוֹו. וָכַכֹּ אָכּוּפִי עמלק – (תהלים ז) ישוב עמלו בראשו. עַשוֹ בועַבולה הוו. וּלַעִּילא עַבולה, סבואַל. עַבול, נַּזִישֹּׁ, אָנוֹ, ובִּוּרְבַוּה. דְבִּוּפַתֵּי כֵּיה לְבֵּר נַשׁ לְבוּזוֹטֹי לַלְּנִדְשָּׁאַ בִּרִיךְ הוּאַ. כָּסֶ"ם, לּ׳ בִוּן עֲבָּוכֵלֹלְ ס"ם בִוּן סבוא"ל. גוז"ש", א"ל בוסבואל (כאז חסר)

Similarly, we see that Israel has the aspect of four faces. Jacob and Israel, Rachel and Lea. Israel and Lea are male and female. Jacob and Rachel are also male and female. They are parallel to the four faces of the Eagle of the Holy Throne that represents Jacob and the Central Column.

Amalek has four faces that reveal its essence.

The four are:

'קסם' - 'Magic'. The first letter 'ק' is the last letter of 'עמלק' 'Amalek'. The last two 'סם' represent 'Sam-el' the minister of the negative-side.

'ונחש' - 'Snake' Sam-el also has four 'faces', 'toil, snake, inequity and deceitful. They cause us to sin and disconnect from the Holy One Blessed be He.

'עמל' - 'toil', the first three letters of the name 'עמלק' 'Amalek'. This word also refers to Haman that was from the seed of Amalek. He toiled to 'hang' Mordechai and in the end, his work turned against him. Psalms 7:17

"יַשׁוּב עַמַלוֹ בִראֹשׁוֹ וְעַל קַדְקָדוֹ חַמַסוֹ יֵרֵד".

"His toil/efforts shall return upon his own head, and his violence shall come down upon his own pate."

'ואון' – 'Inequity'

The chiefs that came of Esau (Genesis 26:40-43) were from the roots of Amalek that on the spiritual level Amalek is Sam-el.

At the beginning of the portion of Ki Tetze, we read about our 'war' against the negative side. At the end of the portion, we read about a time when we will erase all aspects of negativity represented by Amalek.

יב) לֶדְּ לָדְּ מֶאַרְצָדְּ וּמְמוֹלֶדְתָּדְּ וּמְבֵּית אַבִידְ. בֵּית מוֹלַד שֵׁלְדְ מִבַּתֵי הַלְבַנַה

112. עַבֶּיה אָתָבור כַּאַבְרָהָם, (בראשית יב) כַּךְ כַּךְּ 112. עַבִּיוֹ נֵאָמֵר לְאָבָרָהָם, (בראשית בוארצה ובומוכדתה ובובית אביה, בית מוכר היכה, בואָדים ובתי

שֶׁעַל בָּתֵּי מַאְדִּים וּבְתֵּי שַׁבְּתַאי וּלְבְנָה נֶאֶמֵר, אֵין מַתְחִילִים בְּשֵׁנִי וּרְבִיעִי, (וְאֵין מתְחִילִין בְּשָׁנִי וְאֵין מְסַיְמִים בּרְבִיעִי) שֶׁמֵּאְדִּים אֹדֶם הַחַמָּה, גֵּיהִנֹם אֵם שֶׁל עֵשָּׁו, שֶׁנּוֹלְדָה בַּיּוֹם הַשֵּׁנִי. וְהַלְּבְנָה הִיא טוֹב וְרָע. טוֹב בְּמִלּוּאָה, וְרָע בּחַסרוֹנה. עָּבַיִּיהוּ אָהְבַּור, אֵיןְ בַּוֹתְוֹזִיכִין בְּבִ"ד (אין מתחילין בב׳ ואין מסיימין בד׳). דְבַוּאֲדִים סוּבָוּקוּ דְּזַזְבָּוה, גַּיִּהֹנָּם, אִיבָּוּא דְּנַיִּאָ, דְּאַדִּים סוּבָוּקוּ דְּזַזְבָּוה, גַּיִּהֹנָּם, אִיבִּוּא דְּנַיִּילָּי, דְאִתְיִיכִיֹּדַת בְּיוֹבָוּא תִנְּיִינָּא. וְסִיּהֲרָא, אִיהוּ טוֹב בְּבִוּיכּוּאֶה. וְרַעַ בְּזֶסְרוֹנָה.

Genesis 12:1

ָיָהוָה אֶל אַבְרָם לֶךְ לְךָּ מֵאַרְצְךָּ וּמִמּוֹלַדְתְּךָ וּמִבֵּית אָבִיךְ אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר אַרְאֶךְ "Now YHVH said to Abram, "Go forth from your country, And from your relatives And which father's house, To the land will God told Abram to get out of the place he was born and from the dependency on the Zodiac and stars. The Zohar explains here why we do not start on Mondays and Wednesdays. Thev are controlled by Mars and Saturn. Mars is red to imply גיהנם, 'Gehennam' (hell) and is the spiritual mother of Esau that was born on the second day of Creation. For that reason, we don't start new activities on Mondays. The moon has the aspect of good and bad. Good when it shines in full and bad when it is waning.

.113 ומשום שהיא כלולה מטוב ורע, מונים בה ישראל ומונים בה בני ישמעאל. וכשלוקה במלואה, סימן לא טוב לישראל. וכשלוקה בחסרונה, סימן ובזה (ישעיה לישמעאלים. כט) ואבדה חכמת חכמיו, חכמה שׁל ישמעאלים. ובינת נבונים תסתתר, שהם לא יוֹדְעִים בָּבְרִיאַתַם, אֵלֵא בִּשְׁמוּשֵׁם, בָפִי שִׁנוּי הַעוֹלֶם בַּהַלִיכַתִם וּבִשְׁמוּשֵׁם. וְהַלְּבַנָה נִבְרָאָה בַּיּוֹם הַרְבִיעִי, וּבְחֵסְרוֹנַה עַנִיּוּת, נְבַרָאָה לִילִית, שַׁבַּתָאי, שֵׁהוּא רעב וצמאון ולקוי המאורות. עליה נאמר יהי מארת חסר. (משלי ג) מארת ה' בבית רַשַּׁע. (קהלת ז) וְחוֹטֵא יִלְּכֵד בָּה, בְּבֵית הסהר שלה, וצדיק ימלט ממנה.

113. וּבְגִּין ְ דְאִיהִי פְּלִילָא בִוּטוֹב וָנְעֹ, בּוּנִין בָּהּ
יִשְּׂרָאֵל וּבּוֹנִין בָּהּ בְּנֵי יִשְׂבָּועֵאל. וְכַד לָלָהְּת
בְּבִּוּפּוּאָה, סִיבִּוֹנְא לָא טַבֹּב לְיִשְׂרָאֵל. וְכַד לָלָהְת
בְּנִוֹסְרוּנָה, סִיבִוּן רָע לַיִשְׂבְוֹעַאלִים. וּבְּהַאִי (ישעיה בְּנִיבְּה וֹיְכְבָּוֹת וְזַכְבְּוֹיוֹ, וָזְכְבְּוֹה דְיִשְׂבְוֹעֹאלִים, וּבְּבִּרִיאָת וְזַכְבְּוֹיוֹ, וָזְכְבְּוֹה דְיִשְׂבְּוֹעֹאלִים, וּבְּנַתְּר, דְאִינְּוֹן לָא יִרְעִין בְּבְּרִיאָת, וְזִבְבְּוֹיוֹ, בְּבִירִיאָתוֹן לָא יִרְעִין בְּבְּרִיאָתוֹן וְשִׁבְּרִיאָת בְּיוֹבְוֹא בַּהַלִיכְתוֹן וְשִׁיבּוֹוּשָׂוֹן. וְסִיהָּרָא אִתְבְּרִיאַת בְּיוֹבְוֹא רֵבִיעֹאָה, וְבִּיוֹיכְוֹא דִּיְלָהוֹן וְלְלְּנִית, אִתְבְּרִיאַת בְּיוֹכְוֹא עִבְּרִיאָת וּיִבִּיּתוֹן וְלְהָוֹיְה, שִּבְּרִיאַת בְּיוֹכְוֹא יִבְּרִיאָת, שִׁבְּרִיאָת וְיִנִילְה, שַּבְּרִיאָת וְיִיבִּיא, שַּבְּרִיאָת בְּיוֹבְוֹא בְּבִּילִית, שַׂבְּרִיאָת דְיִבִּיאוֹן וְלְהְיתָא דְּנְּהוֹרִיןֹ. עָּלְהָׁ אִתְבְּרִיאָת וְיִיבְּרִיאַת רִילִּה, עִּבְּרִיאָת, וְשִׁבְּרִי, יִבְּרִיה וְיִבְּיִּא בִּוֹיִין בְּנְיִיתְּי, שִּבְּרִיאָת בְּיִרִיאָת בְּיִבְיִית וְשִׁבְּרִיי, שִׁבְּרִית וְיִיבְּרִי בְּבִּית וְיִיבְּיִים בְּנִישְׁבְּוֹן וְלְּהְיִיא דְּנְּהוֹירִין. עַנְילְה אִתְּבְּרִיא, שַּבְּרִיאי, שִּבְּרִיאי, וְבִּבִּית וְיִישְׁבִּית וְיִיבְּיִים בְּעִבְּיוֹן וְלְּהְיִיא דְּנְּהוֹרִין. עָּלְהָה אִבְּבִית וְיִיבְיּי, בְּבִיית וְיִיבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיוֹים בְּיִבְּיִית וְבְּיבְּיוֹים בְּיִים בְּיִבְּיִית, אִבְּבִּרִיאָת בְּיִינִיאת בְּיִית וְיִייִּי בְּבִיית וְיִילָּה, וְצִיּיִים בְּיִבְּיִית וְנִייְבְיּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִת וְיִייִיי בְּבִיית בְּיִבּיית וְיִיים בְּיִּים בְּיִים בְּיִייִייְייִי בְּיִים בְּיִבְיית בְּייִיים בְּיִבּית בְּיוֹב בְּיִיתְייה בְּיִיייוֹים בְּיִבְייִים בְּיִייים בְּיִבְיּיים בְּיִבְּיִיים בְּיִים בְּיִים בְּבִית בְּיִיים בְּיִייִייוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹבְיוּים בְּיִיים בְּיִיים בְּיִייִים בְּיִייוֹים בְּיִים בְּיִּבְּיים בְּיִייִייה בְּיוֹיים בְּייִייִיה בְּיִיבְיּיִים בְּיִייִייוֹים בְּיִייִיה בְּיוֹייוֹיוֹיים בְּייוֹיה בְּיִייוֹים בְּיוֹייוֹים בְי

The children of Israel hold to the good aspect of the moon and the children of Ishmael hold to the bad aspect. When there's an eclipse during moon waxing, it is a bad sign for the Israelites. When the moon eclipse happens during waning, it's a bad sign for the Ishmaelites. They don't know about the forces that created the stars but they know about how to use them, which is a lower level.

The moon was created on the fourth day of Creation. When the moon in a state of 'poorness', which is waning, the female of the negative-side, Lili-th, was created. She is the aspect of Saturn that is thirst, hunger, and eclipses of the heavenly lights. Genesis 1:14

"וַיּאמֶר אֱלֹהִים, יָהִי מָאֹרֹת בָּרְקִיעַ הַשָּׁמִיִם, לְהַבְדִּיל, בֵּין הַיּוֹם וּבֵין הַלְּיָלָה; וְהָיוּ לְאֹתֹת וּלְמוֹעֵדִים, וּלְיָמִים וְשָׁנִים" "Then God said, "Let there be lights in the expanse of the heavens to separate the day from the night, and let them be for signs and for seasons and for days and years;" The word for 'lights' 'מארת' is missing the letter Vav ו that represents Zeir Anpin and central column. Missing the letter is an aspect of eclipse that hides the light from reaching us. Lili-th gives us 'hard time' and traps us in the dark, far from the light. The word 'מְאַרֹת' without the Vav also means 'curses'. The root of 'curse' is 'אר' that is the two letters in the middle of the word 'מארת'. The first and last letters spell 'מת', which means 'dead'. Without the Vav I that is a channel of light, we experience curses and aspects of death. Without light, Lili-th has greater strength on us. A tzadik that always connects to Zeir Anpin, represented by the Vav, can easily avoid the traps by Lili-th. For these reasons, we don't initiate new endeavors on Wednesdays.

על שפחה (הַלְבָנָה), שהוא מארת, וזה חוֹלַם, בַּת מֵלֶך, שַׁבַּת הַמַּלְבַּה. שֵׁשִּׁלְטוֹן שָׁנֵיהֶם בַּיּוֹם הַשָּׁבִיעִי, שֵׁנָאֵמֶר בּוֹ (דברים ה) לְמַעוֹ יַנוּחַ עַבְדָּדְ וַאֲמַתְדָּ. שֵׁפֶּדֶר בריאתם לא כסדר שמושם. ולכן חמ״ה וּמַאָּדִי״ם, אָדָמִים שֵׁל הַגֵּיהָנם, נְבָרָאוּ ביום שני. לבנה שבתאי נבראו ביום רביעי, רעב וחשר. ולכן אין מתחילים בשני ורביעי, משום שגיהנם נברא ביום שַׁנִי, וַלְקּוּי מָאוֹרוֹת בִּיוֹם רָבִיעִי.

114. וְאִית כּכֶבָא אָזוֶרָא, נְּקוּדֶה זְּעֵירָא, נָּקוּד עַכֹּ 114. וְיֵשׁ כּוֹכָב אַחֵר, נְקָדָה קְטַנָּה, נְקוּד שַּׁפוּזָה (נ"א סיהרא) דָאָיהוּ בִוּאָרת, וַדְאַ זּזוֹלֶם, בַת בולך, שַּבָּת בַּוּלְבָתָא. דְשַּׁלְטָנוּתָא דְתַרְווִייהוּ בִּיוֹם שֹביעי, דאתמר ביה, (דברים ה) לבועון ינוון עבדה ואַבַּתָה. דְּסֵבֵיר בְּרִיאָתָוֹ כָּאו כִּסֵבֵיר שִּׂבּװשָׁוֹ. וּבְגִּיוֹ דא מַבַּי״ה ובַי״אָדִים סובַיַּקי דְגַיהנֹם, אתבריאו ביומא תניינא. לבנה שבתאי, אתבריאו ביומא רְבִיעַאָה, כַּפַנָּא וַווָשׂוֹכַא. וּבֹנָיוֹ דַא אֵיוֹ בַּתוויליוֹ בב"ד, בגיו דגיהנם אתברי ביובא תניינא, וכקותא דנהורין ביובא רביעאה.

The word 'מְאַרֹת' 'lights' represents the moon that doesn't have light of its own. The dot

of the 'Cholam' that we see between the letters is called Shabbat, the King's daughter.

Planet Saturn and Shabbat control the seventh day of rest. The order the elements were created is not the order of their importance or effect. The Sun and Mars are reddish and created on the second day of Creation and for that, they have the aspect of Gehenna (hell). The moon, Saturn and eclipses created on the fourth day of Creation. Saturn brings aspects of hunger and darkness, and for that reason, we don't start new

activities on the second and fourth days of the week.

The word as in the Torah with incomplete 'Cholam' (missing the I Vav under the dot as in the word below)

בוארת

The same word in full form, expressing the channels of light with the complete Cholam that is the letter I Vav with the dot on top of it.



The dot of the Cholam that represents the moon (without the I Vav)



115. כּכְ״ב, עָלָיו נָאֶמַר (במדבר כד) דְּרַךְ כּוֹכָב מִיְעָקֹב. שֶׁדְּרְגָּתוֹ בְּיוֹם כֹד) דְרַךְ כּוֹכָב מִיְעָקֹב. שֶׁדְּרְגָּתוֹ בְּיוֹם שְׁלִישִׁי, וּבוֹ (שמות יט) וַיְהִי בִיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי בְּיוֹת הַבּּקָר, שֶׁבּוֹ יָרַד הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא לְתַת אֶת הַתּוֹרָה לְיִשְׂרָאֵל, בַּת יְחִידָה, לְתִית אֶת הַתּוֹרָה לְיִשְׂרָאֵל, בַּת יְחִידָה, לְהִיוֹת אָמוֹ שַׁבָּת הַמֵּלְכָּה, שָׁהוּא יוֹם שְׁלִישִׁי, כּוֹלֵל שְׁלֹשֶׁת עַנְפֵי הָאָבוֹת, ש׳, הַבַּת (הַמּלְכָּה) הַיְחִידָה, שֶׁשִּׁלְטוֹנָה בְּלֵיל שְׁבת. שֹבת, בּוֹ נִעשִׂית שׁבת.

115. כּכָּ״בֹּ, עָּבֵּיה אָהְבַּוּר, (במדבר כד) דְּרַךְ כּכְּבֹּ בִּינִּעֻמְּׁלְבֹּ, דְּדִּרְגִּיה בְּיוֹבִּוּא הְּכִּיּר, וְבִּיה נְּמִיתְּ מִּמִּתְ בִּיוֹבְוּא הְּכִּיּר, דְּבֵּיה נָּוֹזִית בִּבֹּרֶר, דְּבֵיה נָּוֹזִית מְּבִּיּרְ בִּיוֹם הַשְּׂרִישׁׁ בְּרִיךְ הוּא לְבֵּייה שַּׁבְּת בִּילְכְּתָא. דְּאִיהוּ יוֹם מְּיְנִילִי עָבִּייה שַּׂבְּת בִּילְכְּתָא. דְּאִיהוּ יוֹם שְּׂרִישְׁר אַלְּיִי עָבִּייה שַּׂבְּת בִּילְכְּתָא. דְּאִיהוּ יוֹם שִּיְרִיּרְ הוּא לְבֵּיִיה שַּׁבְּת בִּילְכְּתָא. דְּיִלְה בְּלֵיל שְּׂבְר, שִׁבְּר, שִּׁבְּת מַלְּרִידְ עַבְּרִיךְ הִּיִּעְ שִׁבְּת, בִּיִּלְ מִּלְּתָא בְּרִיךְ שִּׁבְּת, בִּיִּלְ בְּיִרְ בִּיִּרְ שִּׁבְּת, בִּיִּלְ בְּיִרְ שִׁבְּת, שִּׁבְּת, שִּבְּת מִלְבִירת שִּׁבִּת.

"there shall step forth a star out of Jacob" (Numbers 24:17), is the Central column and at the level of the third day of Creation.

Exodus 19:16

The Torah that is also called 'בת',' daughter' was given to the Israelites in Malchut on the third day that is Central column, Tiferet. The third day represents the three Patriarchs and the letters ש Shin that is constructed from three ווו Vavs. The letter ש for the three columns of Chessed, Gevurah, and Tiferet with the Torah, 'daughter', 'בת',

<sup>&</sup>quot; וַיְהִי בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁי בִּהְוֹת הַבּּקֶר וַיְהִי קֹלֹת וּבְרָקִים וְעָנֶן כָּבֵד עַל הָהָר וְקֹל שׁפֶּר חָזָק מְאֹד וַיָּחֶרַד כָּל הָעָם אֲשֶׁר בַּמַחֵנֵה"

<sup>&</sup>quot;So it came about on the third day, when it was morning, that there were thunder and lightning flashes and a thick cloud upon the mountain and a very loud trumpet sound, so that all the people who were in the camp trembled."

form the word 'שבת',' Shabbat'. On Shabbat, the upper sefirot of Zeir Anpin and Malchut are joined together.

116. וְלָבֵן חוֹלְקִים חַבְּמֵי הַמִּשְׁנָה עֵל מַתַּן תּוֹרָה, בַּת יְחִידָה. זֶה אָמֵר בַּשְּׁלִישִׁי נִתְּנָה תוֹרָה, וְזֶה אָמֵר בַּשְּׁבִיעִי נִתְּנָה תוֹרָה. וְהִיא בַּת יְחִידָה שֶׁאוֹחֶזֶת בְּעַמוּד הָאֶמְצָעִי, שְׁלִישִׁי לְאָבוֹת. וּבְצַדִּיק, שְׁבִיעִית לוֹ בַּת יְחִידָה. וּכְשָׁהִיא עֲטָרָה עַל שְׁבִיעִית לוֹ בַּת יְחִידָה. וּכְשָׁהִיא עֲטָרָה עַל רֹאשׁוֹ, נִקְרָא בוֹ שְׁבִיעִי, שֶׁהוּא הָיָה שִׁשִּׁי, שֶׁבּוֹת הַמֵּלְכָּה שָׁכִּי יְחִידָה שַׁבָּת הַמֵּלְכָּה נִקְרָאת צֶדֶק, וּבַת יְחִידָה שַׁבָּת הַמֵּלְכָּה נִקְרָאת צֶדֶק, וּבַת יְחִידָה שַׁבָּת הַמֵּלְכָּה נִקְרָאת צֶדֶק. וּמִשׁוּם זֶה תּוֹרָה אֲחוּזָה בּוֹ בִּין יוֹם ג׳ ווֹ׳.

116. ובְגִּין בָא זזוֹלְקּין בָּאבֵי בַּתְּגִּיתִין עַׁל בַּתַּן תּוֹרָה,
בַּת יְזִזִירָה. בָא אָבִּוּר, בַּשְּׂלִישִׁי גִּתְּנָָה תּוֹרָה. וְאִיהִי בַּת יְזִזִירָה,
בְּאַבִּוּר, בַּשְּׂבִיעִי נִּתְּנָה תּוֹרָה. וְאִיהִי בַּת יְזִזִירָה,
וּבְצַּהִיקּ, שְּׂבִיעִית כֵּיה בַּת יְזִזִירָאה. וְכֵּר אִיהִי
עַּטְרָה עַל רִישֵּׁיה, אִתְּקְרֵי בֵּיה שְּׂבִיעִי, דְּהוּא שִּׂשִׂי
עַׂטְרָה עַל רִישֵּׁיה, אִתְּקְרֵי בֵּיה שְּׂבִיעִי, דְּהוּא שִּׁשִׂי
וְּבָלָה, וְבָּת יְזִזִירָה שַׂבְּת בַּוּלְכְּתָא
אָתְּקְרֵי צָּיֶרֶק, וּבְגִּין דָא, תּוֹרָה אֲזִזִירָא בֵּין יוֹם גֹ' וְזֹי.
אִתְּקְרֵי צָּיֶרֶק. וּבְגִּין דָא, תּוֹרָה אֲזִירָא בֵּין יוֹם גֹ' וְזֹי.

The sages hold to two thoughts, some say that the Torah was given on Tuesday and some say that it was given on the seventh day, Shabbat. Both are on the Central column with Yessod, which is the sixth in between. The seventh, Malchut, uses Yessod to hold to the Torah. The planet of Yessod is 'צדק', 'Jupiter'. The Hebrew word is the root for צדיק, צדקה, צדקה, עדק , justice, Tzedakah and Tzadik, Righteousness. Because of the connection of the Torah between the third and the seventh the sages opinions the two related to day the Torah The planet Jupiter is known for its spiritual influence on a person. Saturn that is the planet of Shabbat and from its 'resting' state, can also be spiritually strong.

117. וְהוּא כ״ב מְן כּוֹכֶ״ב, כ״ו – (תהלים פד) כִּי שֶׁמֶשׁ וּמְגוְ יְהֹוְ״ה צְבָאוֹת, שְׁכִינְה מַן כִּי שָׁמֶשׁ וּמְגוְ יְהֹוְ״ה צְבָאוֹת, שְׁכִינְה מַלְכוּת הַקֹּדֶשׁ, (בראשית מח) בְּדְּ יְבָרֵדְ יִשְׂרְאֵל, כ״ב אוֹתִיוֹת הַתּוֹרָה. כּוֹכְב כָּלוּל מְשְׁרְאֵל דְּרָגוֹת: כ׳ כֶּתֶר, ב׳ בִּינָה, יְהֹוְ״ה כּוֹלֵל שְׁנֵיהֶם – חְכְמָה. וְכוֹכְ״ב כּוֹלֵל הַבֹּל, דַּרְגַת הַעַמוּד הַאָמֵצְעֵי וּשְׁכִינַה.

117. וְאִיהוּ כ״בֹ בִּוֹן פּוֹכִ״בֹ, כ״ו (תחלים פּד) כִּי שֶּבֶּוֹשׁ וּבְּוֹגֵוֹן יְדֹנְ״דֹ צְּבָׁאוֹת, שְׂכִינְּתָּא בַּוֹלְכוּת הַקֹּדֶשׁ, (בראשית וּבְּוֹגֵוֹן יְדֹנִ״דֹ צְּבָׁאוֹת, שְׂכִינְתָּא בַּוֹלְכוּת הַקּּדֶשׁ, (בראשית מח) בְּּךְ יְבָּבֶרְ יִשְׂרָאֵל, כ״ב אַתְווּן דְּאוֹרַיִיתְא. כּוֹכְבֹּ, כְּלִילְא בִּוּתְכַּת דַּרְנִּיֹּוֹ, כ״, כָּתֶר. בֹ׳ בִּינְּה. יְדֹנִ״דֹ כְּלִיל בּוֹנְיִתֹא. וְכֹכָּא כָּלִיל כּוֹכִ״ב, דַּרְנָּא בִּנִיל בּוֹרָ״בֹי, דַּרְנָּא בִּוֹנִיתה. וְכֹכָּא כָּלִיל כּוֹכִ״ב, דַּרְנָּא דְעַבִּוֹדִי דְּאָבִוּצֹיִיתא.

The word for 'planet' is 'כוכב'. It is constructed from 'כול that is numerically 26 as for יהוה YHVH name. Psalms 84:12 "פָי שֶׁמֶשׁ וּמְגֵן יְהוָה אֱלֹהִים חֵן וְכְבוֹד יִתַּן יְהוָה לֹא יִמְנַע טוֹב לְהֹלְכִים בְּתָמִים" For YHVH God is a sun and shield; YHVH gives grace and glory; No good thing does He withhold from those who walk uprightly."

The last two letters are 'כב' and numerically equal to 22, representing the 22 Hebrew letters. The 22 letters are expressions of the Endless Light in the world of Malchut and the Shechina.

Genesis 48:20

"וַיְּבָרֵכֶם בַּיּוֹם הָהוּא לֵאמוֹר בְּךְ יִּבְרֶךְ יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר יְשִּׂמְךְ אֱלֹהִים כְּאֶפְרַיִם וְּכִמְנַשֶּׁה וַיָּשֶּׁם אֶת אֶפְרַיִם לְפְנֵי מְנַשֶּׁה "He blessed them that day, saying, "By you Israel will pronounce blessing, saying, 'May

God make you like Ephraim and Menashe!" Thus he put Ephraim before Menasheh."

The Zohar quotes this verse to reveal that the blessings come from the Hebrew letters that are channels for the Shechina in this world.

The word 'כוכב' has three levels. The letter 'כ' is for כתר, Keter, the letter 'ב' is for בינה, Binah. The third level is 'c' that is for the Central column, YHVH and includes the Shechina.

118. וָהַשָּׁכִינָה הִיא לְבַנָה, לְבּוּן הָהַלְכַה, רַחָמִים, בְּצַד הַחֶסֶד. וְנָקָרָאת חַמַּה, בַּרַה כַחַמַה, מִצֵּד הַגָּבוּרָה, פָנֵי משָה כַּפְנֵי חַמַה. הַלְבַנָה אָפַלָה, מְעוּט הַלְבַנָה, שָׁפַחַה שָׁלַה גֵיהָנֹם, חַמַּה רַעָה. שָׁפַחַה שלה שבתאי, לקוי המאורות, חלול שבת. שפחתה, שמחזירה ערף לגברתה בְּכַל יוֹם וַיוֹם, וּמָתגַבֵּרת עַלֵיהַ בַּחַטַאֵי שׁכַתוּב (משלי ל) וְשִׁפְּחָה כִּי תִירַשׁ גָּבְרְתַּה. שֵׁשִּׁלֹטוֹז הַשָּׁפַחַה לֹא הַיָה אֵלָא בַּיוֹם הַשָּׁנִי בַּגֵּיהָנֹם. וברביעי בלקוי המאורות, וחזרה לשלט בכל יום ויום. 118. וּשָּׂכִינָתַא אִיהֵי לְבֹנָה, לְבוּוֹ הָהַלֹּכָה, רַווְבֵּוּי, בְּסִטְּרָא דְּעָזֶסֶד. וְאָתְקְּרִיאַת זַזִּבָּוֹה, בָּרָה כַּזַזבַּוֹה, בִּסְטָרֵא דְגָּבוּרָה, פַנִּי מִשָּה כְּפַנֵּי וַזְבַּה. סִיהָרָא אָפִילָה, בִענִיטֹ דְסִיהַרָא, שִּׁפְּמֵה דִילָה גֵּיהנָב, מַבְּה בּישָּׁא. שִּׁפַּוֹוִה הַיכֵּיִה שַּׁבְּהַאי, כְּפִוּהָא הַנְּהוֹרִיּוֹ, ווילול שַּבַת. שַּׁפוּוה, רָאָהָרַרַת עוֹרָף לְגַּבְירְתַה בֹּכל יוֹבֵוֹא (דף רפ"ב ע"א) וִיוֹבָוּא וְאָתְגַּבְּרַת עָּׂלְה בווובין דישראל בנהא. הדא הוא דכתיב, ומשלי ל) ושפוזה כי תירש גבירתה. דשולטנותא דשפוזה, כא הוי אכא ביובוא תניינא, בגיהנם. וברביעי, בלקותא דנהורין. ואתהדרת לשללטאה בכל יובוא

The dot of the Cholam is also the aspect of the Moon that is called 'לבנה' 'white' like the Shechina that is mercy from the side of Chessed. Also called 'חמה', 'Sun' from the side of Gevurah like the face of Moses that shined like the sun.

A waning moon is dark and the aspect of the female slave of Malchut that represents Gehinnom, 'hell', bad sun and the negative aspect of 'שבתאי' Saturn. She also represents the eclipses of the sun and the moon and the desecration of Shabbat. This female slave turns her back to her landlady when the inequities of the Israelites grow in Malchut. Her main power is driven from and expressed on the second and fourth day of the week. These days give her energy to control the other days.

הַסהַר, בָּגַלוּתַה. וְהִיא קֵן שֵׁל סַמְאֵל בִּין הוא בַרוּך וָהַקַּרוֹשׁ הַכּוֹכַבִים. נשבע, (עובדיה א) אם תגביה כנשר ואם בֵּין כּוֹכַבִים שִׁים קַנֵּךְ מִשַּׁם אוֹרִידְדְּ נָאָם ה'. ושכינה נגה, ונגה לאש (יחזקאל א), וּמְכָּאן קַרָאוּ לְבֵית הַכְּנֵסֶת אֵשׁ נֹגָה.

119. ובת מלך אסירא בסרכות, בבית הסהר, 119. ובת מלך אסירה בסרכות, בבית בגלותא דילה. ואיהי קינא דסמאל בין ככביא. הוא אובוי, (עובדיה א) אם תגביה בַּנִּשֶׂר וְאָם בֵּיוֹ כּכַבִים שִּׂים הָנֵּךְ בִוּשָׂם אוֹרִידְךְ נְאָם יִיַי. ושָּׂבִינְתַא נֹנָה, וָנֹגָה כַּאֲשֹּׁ, ובַוּהַכַא הַרו לְבֵי כנשתא אש נוגה.

120. אֵשׁ מַאְדִּים לְשׁוֹן שֶׁל אֹדֶם, (שמות כח) טוּר אֹדֶם פִּטְדָה. נֹגַה, אֵשׁ לְבָנָה. וֹאַדֶם פְּנֵי חֲמָה וּפְנֵי לְבָנָה. נֵצַח וְהוֹד, אוֹתָם שֶּׁלְקְחוּ לֹבֶן מֵחֶסֶד וְאֹדֶם מִגְּבוּרָה, אוֹתָם שֶׁלְקְחוּ לֹבֶן מֵחֶסֶד וְאֹדֶם מִגְּבוּרָה, אַהָרן וְדְוֹד מִשְׁם הִיוֹ. אֶחָד לְקַח רַחֲמִים, וְאָחָד לְקַח רַחֲמִים, וְאָחָד לְקַח דִין. דְּוֹד מִצַּד וְאֶחָד לָקַח דִין. דְּוֹד מִצַּד הַשְּׁמֹאל, (שמואל-א טז) וְהוּא אַרְמוֹנִי. הַשְּׁמֹאל, שמואל-א טז) וְהוּא אַרְמוֹנִי. אַהָּרן אִישׁ חֶסֶד. וּשְׁנִיהֶם נְבִיאֵי אֱמֶת מִשָּׁה הִיוֹ מְאִירִים בִּנְבוּאָה שֶׁל בִּינָה, הִיא חַמָּה (אִמָּא) עֻלְיוֹנָה, מִשְׁם נבוּאתוֹ.

120. אֵשׁ בַּנִאֲדִים כִּישָׁגָּא דְאוֹדֶם, (שמת כח) טוּר אוֹדֶם פִטְדָּה. נוֹנֵה אֶשָּׁא זוֹינְרָא. וְתַרְווִיְיהוּ פְנֵּי זוֹבְּוֹה וְפְנֵּי סִיהַרָא, נֵּצֵּוֹז וְהוֹד, אִינּוּן דְּנְּטְׂכוּ זוֹנְוּרוּ בִּוֹזֶסֶד, וְסִוּבְּוֹקוֹ בִּוֹנְוֹרוּ בִּוֹזֶסֶד, וְחִוֹד נְּטִיכֹּ דִינְּבְּיוֹ וְחִוֹד נְּטִיכֹּ דִינְבָּוֹ וְחָוֹי, זֵזִד נְּטִיכֹ רְיִנְבְּיוֹ וְחָוֹר בִּוֹשְּבְּיוֹ וְחִוֹד נְּטִיכֹ דִינְּא, דְּוֹד בִּוֹשְׁיָרָא רְיוֹזֵד נְּטִיכֹ דִינְּא, דְּוֹד בִּוֹשְׁיָרָא רְיוֹזִד נְּטִיכֹּ דִינְּא, דְּוֹדְּי בִּוֹשְׁיָּרְא רְיוֹיִיהוּ נְּבִיּאִי לְשׁוֹטֹ בִּוֹתַבְּוֹי, פְנִי בוּשָּׁה הְוֹוֹ וְחִיּהוּ נְּבִיּאִי לְשׁוֹטֹ בִּוֹתַבְּוֹ, פְנֵּי בוּשָׁה הְוֹוֹ וְחִיּהוּ נְּבִיּאָה דְּבִינְה, אִיהוּ זוֹבְּוֹה (אִמא) עִבְּלְאָה בְּוֹנִיִיהוּ בְּנְבוֹיְאָה דְּבִינְה, אִיהוּ זוֹבְּוֹה (אִמא) עִנְבְּאָה בְּוֹנִבְּה בִּוֹבְּוֹל בִּוֹבְיוֹה בִּנְבוֹיְאָה דְּיִילִיה.

The name for planet Mars, 'מאדים', comes from the word 'אודם', 'red'. The Shechina is a white fire. Netzach and Hod have the white from Chessed and the red from Gevurah. Aaron, the high priest, connected to the aspect of mercy from Chessed and King David to judgments from Left column, Gevurah. It was said on King David (1 Samuel 16:12) that "he was ruddy, with beautiful eyes and a handsome appearance."

Moses and Aaron, Netzach and Hod were true prophets. The face of Moses was shining with a prophecy from Binah that is the supernal energy of the Sun. Lesson:

Planets, colors, and sefirot on the Tree of Life is significant and define the light that can be revealed from the specific vessel/sefira. The seven major planets have a great influence on the world of Malchut. Each has special characteristics and in combination with the four elements of Fire, Wind, Water, and Earth affect every aspect of life in Malchut.

By studying all these aspects we can tell a lot about the energy of the subject.

121. בְּהֶם עֵשָּׁו הָרְשָׁע עֶבֶּד אֱדוֹם, וּנְקֵבְה שֶׁלוֹ מַאְדִּים, הִיא שְׁפִיכוּת דְּמִים שֶׁל יִשְׂרָאֵל, וְגְרְמָה שֶׁבַּמֵּלְבָּה הִתְקַיֵּם, (איכה יִשְׂרָאֵל, וְגְרְמָה שֶׁבַּמֵּלְבָּה הִתְקַיֵּם, (איכה א) נְתָנַנִי ה' בִּידִי לֹא אוּכַל קום. (שם) נְתָנַנִי שׁמֵמְה בָּל הַיּוֹם דְּוָה. הוֹד הָפַּךְּ לְדְוָה, שֶׁנֵצַח וְהוֹד בְּנָגְדְּם. יָכִין הֹבֹעוֹ. שְׁבֵּלִיה, אֲשֶׁר הַבַּיִת נִשְּׁעָן עֲלֵיהֶם. וֹבֹעוֹ. שְׁבֵּנִים נִקְרָא עַל שְׁמְם אֵשׁ נֹגַה שָׁבֵּית הַבְּנָסֶת נִקְרָא עַל שְׁמְם אֵשׁ נֹגַה בּמוֹ שׁאמרנוּ.

121. בְּהוֹן עֻשְׁ זוֹיִיבָּא עֻבֶּר אֱדוֹם, וְגוֹּקְבָּא דִיכֵּיה בִּיאֲדִים, אִיהִי שְׁפָּיכוּת דָבִּים דְיִשְּׂרָאֵל, וְגַּרְבְּוֹה דְבִּים דְיִשְּׂרָאֵל, וְגַּרְבְּוֹה דְבִּים דְיִשְּׂרָאֵל, וְגַּרְבְּוֹה דְבִּים דְיִשְּׂרָאֵל, וְגַּרְבְּוֹה אִנְכַל קּוּם, (שם) נְּתְנַיִּים בְּהֹ, (איכה א) נְּתְנַנִּי יִיִּי בִּידִי לֹא אוּכַל קּוּם, (שם) נְּתְנַנְיִּ שׁוֹבִוּבְוֹה כָּל הַיּיוֹם דְּוָה. הוֹד, דְּיָה אִתְהַדְר. דְּנָצְוֹז וְהוֹד לְהֵּבְּיְיִהוּ. יָכִין וּבּוֹעַוֹּ. דְּבִי שְׁיִבוֹיְהוֹ אִתְּהָרִי שִׁר הַבַּיִּת נְּשְׁנִיִיהוּ אֵשׁ נוֹנֵּה כַּדְּקָא בִּינִיהוּ אֵשׁ נוֹנֵה כַּדְּקָא בִייִּהוּ אֵשׁ נוֹנֵה כַּדְּקָא אִתְּלְּרִיאֵת עַל שְׂבִּיִיִיהוּ אֵשׁ נוֹנֵה כַּדְּקָא אִתִּיְיִבוּא אִתְקְּרִיאַת עַל שְׂבִייִיהוּ אֵשׁ נוֹנֵה כַּדְּקָא

Genesis 36:8

"וַיַּשֶּׁב עֵשָּׁו בְּהַר שֵׁעִיר עֲשָׂו הוּא אֱדוֹם" "So Esau (that is, Edom) settled in the hill country of Seir."

Esau was wicked and called 'Edom' 'אדום', 'Red'. His female is called 'מאדים', referring to the planet Mars that cause bloodshed in Israel.

Lamentation 1:13.14

"מָמָרוֹם שָׁלַח אֵשׁ בְּעַצְמֹתַי וַיִּרְדֶּנָּה פָּרַשֹּׁ רֶשֶׁת לְרַגְלַי הֱשִׁיבַנִי אָחוֹר נְתָנַנִי שֹׁמֵמָה כָּל הַיּוֹם דְּוָה" "נִשִּׂקַד עֹל פִּשָּׁעַי בִּיָדוֹ יִשִּׂתָּרְגוּ עָלוּ עַל צַוָּארִי הָכִשִּׁיל כֹּחִי נְתָנַנִי אֲדֹנֶי בִּידֵי לֹא אוּכַל קוּם" "From on high He sent fire into my bones, And it prevailed over them. He has spread a net for my feet; He has turned me back; He has given me to desolate, Faint all day

"The yoke of my transgressions is bound; By His hand they are knit together. They have come upon my neck; He has made my strength fail. ADNY has given me into the hands of those against whom I am not able to stand"

The sins of the Israelites brought the aspect of 'נְתָנֵנִי' 'has given me' that appears in the two verses. Our disconnection from the light of the Torah created the situation to be 'given' to the control of the other-side.

One 'given' is for 'not able to stand' that is the aspect of Netzach that is for the right leg. The other 'given' results in 'Faint(קוֹה) all day long' for Hod and left leg. The word הוד', 'Faint' has the same letters of Hod הוד but in reverse order. Both are the aspects of Netzach and Hod for Yachin and Boaz that were the names of the two main columns that the Holy Temple in Malchut was leaning on.

אַסוּרָה לַגָּבַרָת. וְהִיא שַׁבְּתָאי, קַרָה וִיבַשָּׁה, בִּקבוּרַת הֵעַפַּר, וִהִיא מַוַת שׁל עניות של התורה, והיא קבורת עני, מכסה בה בשבעה מיני מדורות, שהיא כלולה משבעה כוכבים, כמו ששבת הַמַּלְכַּה כָּלוּלָה מִשָּׁבַע. וְהֵם שִׁבְעַה של כוכבים מא) שבע הגבורה (הַגַּבִירָה), (בראשית שני הַשַּׂבַע. מִצָּד שֵׁל שִׁפַּחָה, שֵׁבַע שָׁנֵי הרעב. שעליהם אמר הנביא, (עמוס רא רַעָב לַלֶּחֶם וָלֹא צָמָא לַמַיִם כִּי אָם (ח לשמע את דברי ה'.

122 וְשִּׂפַוַוֹה רַעַה אָיהִי הָבוּרַה, וּבָה אָסִירַא 122 וְשִּׁפְּחַה רַעַה הִיא קבוּרַה, וּבַה כַגַּבִירָתַא. וָאַיהִי שַּבְּתַאי, הַרָה וִיבַשַּה, בַּהָבוּרָתַא משבע ככביא, מלכתא כלילא משבע. ואינון שבע ככביא בוסטרא דגבורה (ס"א דגבירתא) (בראשית מא) שבע שַּנִי השַבע, מַסְטַרָא דְשַׂפַווה שַבע שַנִי הַרַעַב. דענלייהו אבור גביא (עמוס ח) לא רעב ללוזם ולא צַבוא כַבוּיִם כִּי אָם כִשְּׂבוועַ אֶת דְבְרֵי יִיֵי. (מכאן עד תיכת לא יטמא ליתא בדפוס וילנא ונראה דהוא השמטת הצנזור - מהמגיה מו״ל.)

The slave servant is evil and the aspect of the burial place where the mistress of land is prisoned. The slave servant also the aspect of the planet Saturn that is dry and cold like a state of buried in the ground. She is the death that comes from a lack of Torah, which is a state of poorness and death. The sages teach us that a poor person is considered dead.

The slave servant is included from seven stars (Saturn has seven rings) for the seven layers that cover the dead. The Mistress of the Land, the Shechina, is the Shabbat queen that has seven Sefirot.

Amos 8:11

"הָנָה יָמִים בָּאִים נָאָם אֲדֹנָי יְהוָה וְהִשְּׁלַחְתִּי רֶעָב בָּאָרֶץ לֹא רָעָב לַלֶּחֶם וְלֹא צָמָא לַמַּיִם כִּי אָם לְשְׁמֹעַ אֵת דּבְרֵי יְהוָה"

"Behold, days are coming," declares YHVH GOD, "When I will send a famine on the land, Not a famine for bread or a thirst for water, But rather for hearing the words of YHVH."

The seven of the Slave servant is the aspect of seven years of famine and the seven of the Shabbat, Shechina is the aspect of the seven years of plenty.

Lesson:

Without money, a person can't sustain his body and he is considered poor. Without the study of the Torah, the soul becomes hungry and poor. It's a disconnection from the Tree of Life and for that, a person without Torah in his life is considered dead.

123. גָבַרְתַה גַּן. שִׁפְחַה אֵשְׁפַּה מִטְנָפֵת, מַצַר שֵׁל עַרָב רַב אַשְׁפַּה מְעַרְבֶת בַּגַּן לְגַדָּל זָרַעִים, מָצַּד שֵׁל עֵץ הַדָּעַת טוֹב וַרַע. מָצַר שֵׁל עֲבוֹרַה זַרַה נְקָרָאת שבתאי, לילית, אשפה מטנפת, משום שצואה מערבת מכל מיני טנוף ושרץ, שַׁאוֹרָקִים בַּהּ כָּלַבִים מַתִים וַחַמוֹרִים מַתִים. בָּנֵי עֲשֵׁו וְיִשְׁמֵעָאל קבוּרִים בַּה. עובדי כוכבים ומזלות, שהם כלבים מֶתִים, קבוּרִים בַּה. וְהִיא קבר שֵׁל עֲבוֹדַה זַרָה שֵׁקוֹבְרִים בָּה עַרְלִים, שֵׁהֵם כּלבים מֶתִים, שֶׁקֵץ וְרֵיחַ רַע, מְטַנַף, מְסרַח, מַשְּפַחַה רַעַה הִיא סָרְכַה, שֵׁאַחוּזַה בְּעַרְב רב מערבים בּישַראַל. וַאַחוּזַה בַּעצַם וּבָשָּׁר, שֵׁהֵם בְּנֵי עֲשַׂוּ וְיִשְׁמַעֵאל, עצם מת וּבָשָּׂר טָמֵא, בָּשָּׁר בַּשַּׂבה טָרַפַה, שֵׁעַלֵּיהַ נאמר (שמות כב) לכלב תשלכון אתו. The mistress is the aspect of the Garden. The slave servant is the aspect of dirt and garbage from the side of the Erev Rav that comes to the Garden to grow seeds from the Tree of Knowledge Good and Bad. It's idol worship that is called 'foreign worship', slave servant, Saturn, Lili-th, dirty garbage, feces mixed with all kind of disgust. The children of Esau and Ishmael are buried in it, connecting to the Erev Rav that get mixed in the Israelites, holding to their bone and flesh that cause them to be in an impure state that is thrown like a bone to a dog.

124. וּכְמוֹ שָׁיֵשׁ שְׁנֵים עֲשָׂר מֵזְּלוֹת מִצַּד שֶׁל הַטוֹב, כָּךְ יֵשׁ שְׁנֵים עֲשָׂר מַזְלוֹת מִצַּד הָרַע. זֶהוּ שֶׁבָּתוּב (בראשית כה) שְׁנֵים עֲשָׂר נְשִׂיאִם לְאֻמִּתְם. שָׁיֶה לְעֻמַּת זֶה עֲשָׂר נְשִׂיאִם לְאֻמִּתְם. שְׁיֶּה לְעֻמַּת זֶה עֲשָׂה הָאֱלֹהִים (קהלת ז), וְהְרְשָׁעִים הֵם 124. וְכְגַּוְוּנָּא דְאִית הְּרֵיסָר בַוּזְּלוֹת, בִּוּפְטְּיָרָא דְּטוֹבֹ.

הָכִי אִית הְּרֵיסַר בַוּזְּלוֹת, בִּוּפְטְיָרָא דְּרָעֹ. הֲדָא הוּא

דְּכְתִיבֹ, (בראשית כה) שְׁנִּים עְשָׁר נְּשִּׂיאִים

לְאָבּוֹתָם. (קהלת ז) דְּוָה לְעַבַּוֹת זָה עַשָּׁה הַאֱלֹהִים,

אֲבִי אֲבוֹת הַשַּמְאָה, שֶׁהֵם טְמֵא מֵת וְשֶׁרֶץ, שֶׁמְּטַמֵּא אֶת הָאָדֶם מֵאֲוִירוֹ וְשֶׁרֶץ, שֶׁמְּטַמֵּא אֶת הָאָדֶם מֵאֲוִירוֹ וּמָתוֹכוֹ וּמָל הַכּהֵן וּמְתוֹכוֹ וּמָל הַכּהֵן נִיְמָתְא בָּהֶם. וְלָכֵן (ויִקרא כא) [וְ]עַל כְּל נִיְמְתְא בָּהֶם. וְלָכֵן (ויִקרא כא) [וְ]עַל כְּל נַפְשׁת מֵת לֹא יָבֹא. שֶׁרְשָׁע קְרוּי מֵת. וּבְּמְנוֹרָה הַקְּדוֹשָׁה, לְאָבִיו וּלְאִמוֹ לֹא יִטַמֵּא.

וְרַשִּׁיעַיָּיא אִינֿון אֲבִי אֲבוֹת הַפּוֹבְּוּאָה, דְּאִינֿון טְבוֹא בֵּוֹת וְרַשִּׁיעַיָּיא אִינֿון אֲבִי אֲבוֹת הַפּוֹבְוּאָה, דְּאִינֿון טְבוֹא בֵּוֹת וְשֶׁרֶץ, דְּבְּוּטַבּוֹא לְבַּר נְּשׁ בֵּוּאֲוִירוֹ וּבִוּתוֹכוֹ וּבִוּנַבוֹ. וַאְבִּילוּ תּוֹכוֹ דְּכַהְנָּא בִּוֹסְתְּאֵבׁ בְּהוֹן. וּבְּנִּיוֹ לְאַבִּיוֹ כֹּא יִיכֹא. דְרָשָּׁעֹ דָּא יִיקרא כֹא עַל כָּל נַּפְשׁוֹת בֵּוֹת כֹא יָבֹא. דְרָשָּׁעֹ לְּכְרוּי בֵּוֹת. וּבוֹיִּצִינְא כַּלְּדִישִׂא, כְּאָבִיוֹ וּלְאָבּווֹ כֹא יָפַבָּא. (ע״כ).

### Ecclesiastes 7:14

" בְּיוֹם טוֹבָה הֶיֵה בְטוֹב וּבְיוֹם רָעָה רְאֵה גַּם אֶת זֶה לְעֻמַּת זֶה עָשָּׂה הָאֱלֹהִים עַל דִּבְרַת שֶׁלֹא יִמְצָא הָאָדָם אַחֲרָיו מְאוּמָה"

"In the day of prosperity be happy, But in the day of adversity consider-- God has made the one as well as the other So that man will not discover anything that will be after him."

There are 12 signs in the Zodiac wheel from the side of good and 12 from the bad side. The wicked are the sources of all impurities that are death and varmint. They contaminate anyone in their environment, including the air surrounding them. The wicked is call 'dead'. The priests were instructed to stay away from the dead to keep their purity and ability to channel the Light.

Leviticus 21:11

"וְעַל כָּל נַפְשֹׁת מֵת לֹא יָבֹא לְאָבִיו וּלְאָמוֹ לֹא יִטַמָּא

"nor shall he approach any dead person, nor defile himself even for his father or his mother;"

This verse refers to the priest that is not allowed to come closer to any 'death' aspects to avoid transferring the impurity to his father and mother.

The Zohar study concludes with a statement saying that the holy candle, who is Rabbi Shimon, won't impure his father and mother.

The deeper meaning of this is that a great light pushes away all aspects of 'death'. We learned from Zohar Vayechi about the power of Rabbi Shimon over the angel of death. Lesson:

Like the priests, we should avoid wicked people, idol worshipers, and all negative actions because they have different aspects of death. If we come close to it, it contaminates our lives. The only protection we have to avoid getting close to 'death' situations is to study the Torah as we do with the Zohar.

125. כָּאן מָצָאנוּ רְפוּאָה אֵלֵי, שֶׁנֶּאֱמַר בִּי (ישעיה נג) וַיִּתֵּן אֶת רְשָׁעִים קִבְרוֹ. אַחַר שֶׁקְבוּרָה זוֹ מִשׁוּם אַבָּא וְאִמָּא, שֶׁהֵם אַחַר שֶׁקְבוּרָה זוֹ מִשׁוּם אַבָּא וְאִמָּא, שֶׁהֵם בַּגְּלוּת עם יִשְׂרָאֵל, הְתְקַיֵּם בִּי הַכְּתוּב בְּגְלוּת עם יִשְׂרָאֵל, הְתְקַיֵּם בִּי הַכְּתוּב וְלֹא יִטַּמָא. אֵלְיָהוּ, לֹא תִתְעַבֵּב מִלְּרֶדֶת, שֶׁאַף עַל גַב שֶׁאַתְּה כֹּהֵן, לְאָבִיו שְׁאַף עַל גַב שֶׁאַתָּה כֹהֵן, לְאָבִיו וְלְאָמוֹ (לֹא) יִטַּמָא. שֶׁהְבִי הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ וֹלְאָמוֹ (לֹא) יִטַּמָא. שֶׁהְנִי הַקְבוּרִה לְהָם, הוּא וּשְׁכִינְתוֹ בַגְּלוּת, שֶׁהִיא קְבוּרָה לָהֶם, וַאֵּנִי קְבוּר בִּינִיהֵם. בִּשְׁבוּעַה עַלֵיף בִּשׁם וַאֵּנִי קְבוּר בִּינִיהַם. בִּשְׁבוּעָה עַלֵיף בִּשֹׁם

125. הָכָא אַשְּׂכּוֹזנָא אַסְנותָא לְנַבִּי, דְאִתְּכֵּר בִּי (ישעיה נג) וְיִּתֵּן אֶת רְשָּׁעִים הָבְרוֹ. בְּתַר דִּקְבוֹנְה דָא בְּנִין אַבָּא וְאִיבָּוּא, דְאִינִּוּן בְּנָּלוּתָא עָם יִשְּׂרָאֵל, אִתְלַנִים בִּי הְּרָא וְלֹא יִפַּיְבָּוּא. אֵלְיָהוּ, לָא הִתְעַנֶּכֵב בִּילְנַיִּוֹתָא, דְאִיהִי הְבִּיּא הְרִיךְ הַנְא בְּרִיךְ הוּא וּשְׂכִינְּתֵּיה בְּנָּלוּתָא, דְאִיהִי הְבוּרָה לוֹן, וַאֲנָּא הָבוּר הִשְׂכִינְּתֵּיה בְּצָּלוּתָא, דְאִיהִי הְבוּרָה לוֹן, וַאֲנָּא הָבוּר בִּינִיהוּ. בָּאוֹבִוּאָה עַלַרְּ, בְּשֵּׂם יִיֵי זוֹי וְהָיִים, לַא בְּינִיהוּ. בָאוֹבִוּאָה עַלַרְּ, בְּשֵּׂם יִיִי זוֹי וְהָיִים, לַא ה׳ חַי וִקַיָּם, אַל תִּתְעַכֵּב מְלַרֵדְת. מַלְאַכִים קָדוֹשִׁים בַּעֻלֵי כְנַפַּיִם, בִּשְׁבוּעַה עליכם, קחו שבועה זו והעלוה על כנפיכם, שבועת ה' בח"י צדיק וקים עמוד האמצעי, קחו שבועה זו והעלו לַקַרוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא.

התענבב בולנוותא. בולאכיו קדישיו, בוארי דגרפיו, באובואה עַלוּיכוּ, טוֹלוּ אובואה דַא, וּסְלִיקוּ לַה עַל גַּרְפַיִּיכוּ. שָּׂבוּעַת יִיֵּ׳ בְּחַ״ִי צַּרִיק וְקַיֵּים עַבּוּרָא דאָבוצַעַיתא. טוֹלוּ אובואה דא, וּסְלִיקוּ לַה עַל בַּּרָפַיִיכוּ. בְּבַּיִּטְרוֹגִיתָא בִּיקָרָא דִיכָּה, לַגַבִּי קוּדִישָּא אוֹתָה עַל בַּנְפֵיבֶם בַּמַּלְכָּה, בַּכָּבוֹד שֵׁלָה, בריך הוא.

Isaiah

בפיו" וויתן" מרמה עשׂה לא חמס על במתיו עַשִּיר ואת הברוֹ רשַעים "His grave was assigned with wicked men, Yet He was with a rich man in His death, Because He had done no violence, Nor was there any deceit in His mouth."

The sefirot above Malchut are vessels of Light but Malchut is dark for not having light of its own. This state gives her the aspect of 'death' and 'grave'. Elijah can go between Malchut and the upper sefirot. He is a priest because he is Pinchas. Even though as a priest he is forbidden from getting closer to death and gravesites, he can come down to Malchut because the Light of Zeir Anpin and the Shechina is in exile in Malchut. That presence of Light protects Elijah from the aspect of 'death' and 'grave'.

משמאל, ומלאכים של אבא ואמא, יהיו מַסְתִּירִים לַה לְמַעֵלֵה וּלְמֵטֵה, וּמְכַסִּים אותה באות ו' בשש כנפיו, שבו נאמר (ישעיה ו) שרפים עמדים ממעל לו שָשׁ כָנַפָּיִם וְגוֹ׳. שֵׁשְׁבוּעָה שֵׁלוֹ, שֵׁהִיא ה׳, רָבִיעִית. וּבִשְּׁתַיִם יִכַפֶּה רַגְלֵיו שֵׁלַה, ובשתים מעופפים אותה.

126. בַּוּלְאֵבִיזֹ עָבַּאִיזֹּ, שִּׂלִיתַזֹּ דְּקּוּדְשַׂא בְּרִיךְ הוּא 126. מַלְאַבִים עֵלְיוֹנִים, שִׁלְיחֵי הַקְּדוֹשׁ בׁוּיבׁוּינָּא. וּבֿוּלַאָּבִין הָּיָלִינוֹן דִּיִלִישׁ, בֹוּהַבַּוּאלַא. בַּרוּדְ הוּא מִיָּמִין, וּמַלְאָבִים אְלוּחִיוּ ובּולְאָכִים דְאַבָּא וְאִבָּוא, יֵהווֹ סָתִריוֹ (סחרין) לָה עֵּילַא וִתַתָּא, וּבִּיכַסִין כָּה בָּאָת וֹ׳, בִּיּנִיית גַּּדְפֵין דִּיכֵיה. רָאָתִבֵּור בֵּיה (ישעיהו) שָּׂרָפִים עוֹבְוּדִים בִוּבַּוּעַכֹּל כּוֹ שֵּׂשׁ בְנַפִים וְגוֹ' בִשָּׂתִים יְכַפֶּה פַנִּיו דְשָּׁבוּעַה דִיכֵּיה, רָבִיעַאָה. וּבִשְּׂהַיִם יְכַפָּה רַגִּלַיו דִילַה, ובִשְּׁתֵּיִם ב*ִו*עוֹפפים כ<sup>ו</sup>ה.

Supernal angels from the Right and Left column together with Angels from Chokmah and Binah on the Central column are sworn to cover and protect the Queen, the Shechina in Malchut. They are commanded to bring her up to the Holy One Blessed be He on their wings. They cover her with the letter Vav I that is Zeir Anpin and the aspect of the six wings of the angels.

Isaiah 6:2

"שָּׂרָפִים עמַדִים מִמַעַל לוֹ שָׁשׁ כָּנָפִיָם שֵׁשׁ כָּנָפִיָם לָאֲחָד בְּשָׁתַּיִם יָכָסֶה כָּנִיו וּבְשָׁתַּיִם יִעוֹפֶף"

"Above him stood the seraphim. Each had six wings: with two he covered his face, and with two he covered his feet, and with two he flew."

'with two he covered his face' is for H ה of Malchut

'with two he covered his feet' is for the 'feet' of Malchut that is the connection from

'with two he flew' to carry the Queen, Malchut to Zeir Anpin.

Lesson:

We are not Elijah and we must earn the light by connecting to the Shechina that can give us light and protection from the 'grave' aspect of Malchut. Our souls are eternal and 'buried' in the body. To get out of this 'grave' we need to connect to the light. The ultimate goal is to transform the body into light by nullifying the desire for the self alone. This is a state that great righteous achieve and remove all aspects of death from their soul and body. Their physical body maintains complete purity even in the grave. They are called 'sleepers', not dead.

לְעַלֵּת הַעָלוֹת, וְהוֹא טוֹעֵן אוֹתְדְּ מְבַּל טוּב, רֵד אֶלֵיהַ, וְתָהַיָה כָרוּב הַּחְתֵּיהַ לְהוֹרִידָה בְּדְּ מְלֵאֵה כַּל טוּב. וּמֵלְאָכים שַׁל אַבָּא וָאָמָא, שָׁהֶם יִ״ה, (הַסְתִּירוּ אוֹתָהּ) סוֹבָבוּ אוֹתִדְּ בִּיִרִידָתַהּ. וּמֵלְאַכִים שׁל בַּעָלַה, בַּן אַבָּא וָאָמָא, ו', כִּסוּ אוֹתַה, ומעופפים אותה בשש כנפים – אב"ג ית"ץ, ובל"ו שתלויים מהם כחשבון ל"ו. ודאי זה שרפים עמדים ממעל לו. ויורדת ה' (י"ה) שׁלּוֹ, טמירה מכסה ומלאכים שהם של צדיק ח"י העולמים, הַסְמִיכוּ אוֹתַהּ עֵלֵיכֶם כָּמוֹ הַחַיּוֹת שסומכות את הכסא.

127. וַאַנָּהַ אָלַיָהוּ, דְּסָלֵיהָת לְעַיֹּלָא, לַעַיֹּלָת 127. וְאַתַּה אֵלְיָהוּ, שֵׁעַלְיתַ לְמַעַלָה הָאָיכּוֹת, וְהוּא טָאָיוֹ כָרְ בִּכָּכֹ טוּבֹ, גַּוֹזִית כְגַּבְּה, ותהני פרוב תוותא, לנוותא לה מלאה פל טוב. וֹבַּילְאָכִין דָאָבָא וָאָיבִּוּא, דָאָינֿוּוֹ יֵ״ה, (ס"א אסתרו לה) אַסְוֹזֵרוּ כַּךְּ, בִּנְּוֹזִיתוּ דִּיכָה. וּבֵּולְאַכִיוֹ דְּבַעָּכָה, בָרָא דָאַבָּא וָאָבָּוא, וֹ, כַּסִיאוּ כָּה, וּבִעַּפַפִין כָּה, ב*וֹשָׂית גַּדְפֵיוֹ (דף רפ"ב ע"ב) אב"גֹּ ית"לָ,* וְבַּכ<sup>ו</sup>יו דתקיין בונייהו כוושבון כ"ו. ודאי איהו שרפים עוֹבודים בובועל לו. ונוזיתת ה' (נ"א י"ה) דיליה, טָבוירא בוכוּסה בהווֹ. ובולאכיוֹ דאִינוּוֹ דְצַׁדִּיה ווֹ"י עַבְּבִייוֹ, אַסְבִּיכוּ כָּה עַבְיִיכוּ בְּוֹזִיוַוֹ דְסַבִּיבִי לְבָרְסְיֵיא.

The Zohar describes Elijah going up to the highest level of Keter to receive great goodness and escort the Shechina down to Malchut with all the good received from above. The angels from Father and Mother, Chokmah and Binah, that are for the ייה YH of the name conceal her when Elijah goes down. The angels of the I Vay, cover her and fly her with the six wings that come from the אב"ג ית" and the 36 letters that come from them. They are קרעשטןנגדיכשבטרצתגחקבטנעיגלפזקשקוצית.

The angels from Yessod support the Shechina like the living creatures (Lion, Ox, Eagle, and man) support the Holy Throne.

128. שאף על גב שה"א של אצילות של שם של יהו״ה היא תומכת לכלם, אין לַכֶם לְפָרחַ לְמַעָלָה וְלַרֶבת לְמַטֵּה חוץ מִמֶּנָה, כָּאֵיבָרִי הַגּוּף שֵׁאֵין לָהֵם תנועה, חוץ מהנשמה, שהאיברים שיש לַה הָתַפַּשִּׁטוּ עַלִיכָם לְתַמִדְ אַתַכָם בַּהָם. שבד היא ה', כמו ים. אם יש לה כלים, מתמלאים ממנה ומתפשטים בהם כמו נַחַלִּים שַׁמָּתַפַּשָּׁטִים מֶהַיַּם עַל הַאַרץ. וְאָם

128. דאף עַל גַּב דָהָ"א דַאָצִילות, דְשָּׁבֵוּא דְיָדְוַ"ד, אָיהִי סְבִּוֹיכַת לְכֵלְהוּ, לֵית לְכוֹן לְפַרְוַזֵא לְעֵיׁכַּא, וּרְנַוֹוֹהָא רְתַהָּא, בַּר בִוּינָה. כְּאֵבְרִיןֹ דְגוּפַא, דְּכֵית לָהוֹן הַנוֹעָה בַר בִּנִּשְּׂבְהַא, דְאֶבַרִין דְאָית לָה, אָתפשטו עַבלייכו, לסבוכא לכון בהון. דהכי איהי ה', כימא, אי אית כה מאניו, מתמכייו מנה, ובתפשטין בהון, כנוולים דבתפשטן בון יבא על

# אַרְעָּא. וְאֵי כָּאוּ, אִיהִי ה' בְּנַּרְבָּוּא יִוֹזִידַאַהֹּ, בְּכַּא לֹא, הִיא ה' בְּעֶצֶם יְחִידִי, בִּלִי הִתְפַּשִּׁטוּת אתפשטותא דנווכיו.

Malchut of Atzilut that is the a H of the name supports the entire path and Elijah and the angels can't fly up or down only with her. It's like the body parts can not move without the soul that brings life and animate the entire body. The light of the Shechina spreads in the sefirot of Malchut to create the movement between upper and lower levels.

Lesson:

The first six letters of the Ana B'Choach comes from the first word of the Torah בראשית' 'In the beginning'. The אבגיתץ represents the force/wings that 'move' the 36 letters/vessels below and create the channel of light for the Shechina from upper to lower.

129. כַּדְ כָּלֵי הַשָּׁכִינָה, הֶם מַלְאַכִים קדושים למעלה, וישראל למטה, אם יש בהם בעלי מדות, בעלי חסד חסידים, גָבּוֹרִים בַּעַלֵי תוֹרָה נָבִיאָים וּכתוּבים, מלכות, אנשי בהם (דניאל א) ואשר כח בהם לעמד בהיכל המלך, בעמידת התפלה, בהיכל הַמֶּלֶךְ אָדנִ"י, מֶלֶךְ שָׁלָה יָהוַ"ה. וָהָם חַכָּמִים וּנָבוֹנִים רַאשֵׁי יִשְׂרַאֵל, וַלֹא רַאשׁי עָרָב רָב שֵׁנָאֱמֶר בָּהֶם (איכה א) הַיוּ צַרִיהַ לְרֹאשׁ. הִיא הָתְפַּשִּׁטָה עֵלֵיהֵם בַּעַשֵּׂר סָפִירוֹת שֶׁלַה. בָּאוֹתוֹ וָמֵן יַרַד עָלַת הַעַלּוֹת בִּיוֹ״ד הַ״א וַא״ו הַ״א, לַרֵדֵת עליהם וּלְהַקִּים שָׁבִינָה עַלֵיהַם.

129. הַכִּי בַּוּאנִיוֹ דְשָּׂכִינְתָּא, אִינֹווֹ בַוּלְאֵכִיוֹ הַדְישִּׂיוֹ לעילא, וישראל לתתא, אי אית בהון בוארי בודות, ים, גבורים בוארי תורה, גביאים בהו (דניאל א) ואשר כוו בהם לעבוד בהיכל הבולף, בּעַבירה דִּצָּלוֹתַא. בְהֵיכָלָא דְבַוּלְכָּא אָדֹנָ״י, בַּוּלְכָּא דִילָה יִדוֹ״ד. וָהֶם וֹזֶכָמִים וּנָבוֹנִים רַאשֵּׂי יִשְּׂרָאֵל. ולא ראשי ערב רב, דאתמר בהון, (איכה א) היו צַּרִיהַ כִּרֹאשׁ. אִיהִי אָתְפַשִּׁטַּת עָנַלִיִיהוּ בְּעָשֶׂר סְפִירָן היכה. בההוא ומנא, נווית עכת העכות, ביוד ה"א

The vessels of the Shechina on the upper levels are the holy angels and on the lower level, the vessels are the Israelites. The Shechina can use only those who are Tzadikim, those who have the good qualities of Chessed, pious, and those who study the sacred texts. They have the power to stand in front of the King during their prayers. Daniel 1:4 "ואָשֶׁר כֹּחַ בָּהֵם לְעֲמֹד בָּהִיכֵל הַמֵּלְךְ" " and those who have the power in them to stand in the King's palace"

The people with that power are wise and leaders among the Israelites. They can do the Amida prayer and connect the ten Sefirot to open the channel for the Shechina to draw the light from the level of Keter using Zeir Anpin and the name יוד-הא-ואו-הא.

וירא כּי אין אישׁ, היא אוֹמרת: (שיר השירים א) שַׁלַּמָה אָהְיֵה כְּעִטְיַה, מִעְטֵבֶּת בעצמה שלא התפשטה עליהם. והקדוש

130. וּבְוֹבִוֹלֵא (שמות ב) דְוַיִּפוֹ כֹה וָכַה וַיַּרָא כִּי אֵין 130. וּבִוֹמַן שֵׁל (שמות ב) וַיִּפֵּן כֹּה וַכֹה אבורת, (שיר השירים א) שלכבוה כעוטיה, מעוטפת בגרמא דלא אתפשטת עליי

וְקֹּוּדְשָּׁא בְּרִיךְ הֹוּא צָּוַווז עָבׁה וְאָבַור, (איכה א) אֵיכָה בְּרוּךְ הוּא צוֹוֵחַ עָלָיו וְאוֹמֵר: אֵיכָה יָשְׁבָה ישׂבה בדד.

When the Shechina is alone without support, the Holy One Blessed Be He cry loud and say; Lamentation 1:1 "אֵיכָה יָשְׁבָה בָּדָד" "How does she sit in solitary"

131. בּין כָּדְ קָם הַמְּנוֹרָה הַקְּדוֹשָׁה וְאָמֵר,
רבּוֹן הָעוֹלָם, הֲרֵי כָּאן רוֹעֶה הַנָּאֱמָן, שֶׁבּוֹ
נָאֱמֵר (במדבר יב) וְהָאִישׁ מֹשֶׁה עָנִו מְאֹד,
עַד כָּעַת (שמות ב) וַיִּרְא כִּי אֵין אִישׁ. הֲרִי
בָּאן וְהָאִישׁ מֹשֶׁה, שֶׁשְּׁקוּל לְשִׁשִׁים רְבּוֹא
שֶׁל יִשְׂרָאֵל, וּבּוֹ (תהלים לג) מִמְּכוֹן שִׁבְּתּוֹ
הַשְּׁלִיחַ. שֶׁבּוֹ נָאֱמֵר עַל דּוֹר הַגְּלוּת הָשְׁרִיה. נג) וַה׳ הִפְּגִיעַ בּוֹ אֵת הַאָּחַרוֹנָה, (ישעיה נג) וַה׳ הִפְּגִיעַ בּוֹ אֵת עֵוֹן כַּלְנוּ. וְהוּא כָּלוּל בְּעֶשֶׁר מִדּוֹת,
עֵוֹן כָּלְן אָמַרְהָ (בראשית יח) לֹא אַשְּׁחִית בָּל בָּעֲבוּר הָעֲשָׂרָה. רֵד עָלְיוֹ לְהַשְׁגִיחַ עַל
בַּעְבוּר הְעֲשָׂרָה. רֵד עָלְיוֹ לְהַשְׁגִיחַ עַל
בַּרִידְּ, שֶׁאַהְה אֱמֶת וְכָל
בַּרִידְּ, שֶׁאַהָּה אֱמֶת וְכָל

131. אַדְּהָכִי, קָם בּוּצִּינָּא מְּדִישָּׁא וְאָבַּוּר, רְבּוֹן עַּלְבָּוּא, הָא הָכָא רַעְיָא מְהֵיכִינָּא. דְאִהְבַּוּר בַּיֹה (במדבר יב) וְהָאִישׁ בוּשֶּׁה עָנָּו בְּוּאד, עַדׁ בְּעַוֹן וַיִּיְרְא בִּיה (במדבר יב) וְהָאִישׁ בוּשֶּׂה עָנָו בְּוּאד, דְשִׁקּיל כְשִׁתִּין בִּיה בְּיאַ הְיִשְׂרָאֵל. וּבִיה (תהלים לג) בּוּבְּוּכוּוֹן שִּׁבְּתוּ הִשְּׁנִּינוֹן. דְבִיה אִתְבַּוּר כְנַנְבֵּי דָרָא דְּנָּלוּתְא בַּיִּרְאָה, (ישעיה גג) וַיְיָי הִפְּנִּייהוּ אַבְּיִרְת (בראשית יח) לא בַּיְלִיל בְּעָשֶׁר בִּוּדּוֹת, דִּבְנִּינִיהוּ אַבְּיִרְת (בראשית יח) לא אַשְּׂוֹזִית בַּעָבוּר הְעָשֶׁבְּרָה. נְּזִיִּיִהוּ הְבִּנְיִיהוּ אַבְּיִרְת (בראשית יח) לא אַשְׁוֹזִית בַּעְבָּוֹר הְהָעֲשֶּׂרְה. נְּזִיְיִהוּ הְּשִׁנְּהָר, וְבְעָבְּרָה, דְּאַנְּהְרָת בִּיִבְּלָבוּא, וְקְנִים בִוּיִכְּך, דְּאַנְּיִה הְשִׁוֹם, וְכָל בִּיִּלְּהְ הְּשִׁיֹם. בְּיִּכְּרָה, דְּאַנְּהְ הְשִׁוֹם, וְכָל בִּיִבְּרְה הְעָשְׁבִּים בִּיִּכְּר, דְּאַנְּהְ הְשִׁוֹם, וְכָל בִּיִלְּה הְשִׁיּנִים בִּיִּבְרָת, דְּאַנְּהְּה הְשׁוֹם, וְכָל בִּיִלְּה בְּעִבְּיִבוּ בְּוֹבְיִר, דְּאַנְּהְרָה, דְּאַנְּהְרָה, הְשִׁיּנִים בִּיִּלְר, דְּאַנְּהְיּה הְשׁוֹטֹי, וְכָל בִיִּבְּים בִּיִּבְר, דְּאָנִיה בְּיִבְּיִם בִּיִבְּר, דְּאַנְּהְיּה הְשִׁיוֹם. בִּיִבְּבְּר, דְּאַנְּהְר, דְּאַנְּהְיּה הְשִׁים, וְכָּבִים בִּיִבְּר, דְּאָבְיִרְה, דְּאַנְּהְיּה הְשִׁים.

The 'Holy Candle' who is Rabbi Shimon, rose and said, "Master of the world, we have here the Faithful Shepherd that is said on him, 'Now the man Moses was very meek' and considered to be as 60,000 Israelites. He is watching over the generation of the last exile".

His name משה is revealed with the initials of the first three words of the verse; Psalms 33:14 "מָמְכוֹן-שָׁבְתוֹ הִשְׁגִּיחַ-- אֶל כָּל-יִשְׁבֵי הָאָרֶץ." "From the place of His habitation He looked intently upon all the inhabitants of the earth"

God made him accounted for all our sins. He is included in the ten levels and God promised (Genesis 18:32) "I will not destroy it for the ten's sake.". For these reasons, Rabbi Shimon asks God that he and his words are true to fulfill his words, come down and bestow on Moses, the Faithful Shepherd, the power to watch over the world.

132. שָׁהוּא גָמַל חֶסֶד עִם הַשְּׁכִינָה, וְקְשַׁר שִׁפְחָתָה בִּגְבוּרָה, לִהְיוֹת שִׁפְחָה אֲסוּרָה שִׁפְּחָתה בְּגְבוּרָה, לִהְיוֹת שִׁפְחָה אֲסוּרָה תַּחַת גְבִרְתָּה בְּגֶשֶׁר שֶׁל הְפִּלִין, וְהִשְׁתַּדֵּל בִּגְלָלָה בְּתוֹרַת אֱמֶת, (מלאכי ב) תּוֹרַת אֱמֶת הְיִתָה בְּפִיהוּ. וְהִשְׁתַּדֵל בָּה בַּנְבִיאִים וּבַבְּתוּבִים בַּגְעָשָׂרָה מִינֵי תְהִלִּים. נָחְמוֹת. בַּבְּתוּבִים בַּעֲשָׂרָה מִינֵי תְהִלִּים. בַּצְדִיק בּשׁמוֹנה עשׁרה בּרכוֹת התפלה.

132. דְאִיהֹוּ גָּּבִוּל װֻסֶּד עִם שְּׂכִינְּתָּא, וְקָטִיר שִּׂפְּוָזְהֹ בְּנְבוּרָהֹ, לְבֶּוּהֲנִי שִׁפְּוָזִהֹ אֲסִירָא הְּזוֹוֹת בְּנְבוּרָהֹ, לְבֶּוּהֲנִי שִׂפְּוֹזָה אֲסִירָא הְזוֹוֹת בְּנְרִהֹ, בְּלָשׁוֹּרָא דְּתְפָּלִיוֹ, וְאִשְּׂהְדֵּל בְּנִּינְהֹ, בְּנְיהֹוּ, בְּלְשׁוֹרָת אֲבֶּוֹת הָיְיְתָה בְּפְיהוּ. וְאִשְׂהְדֵל בְּנִיאִים וּכְתוּבִים. בְּנְּרִיאֵי, בְּכַבְּוֹה נִינִי הְהַלִּים. בְּנַּדִּיאִים וּכְתוּבִים. בְּנְּרִיאֵי, בְּכַבְּוֹה נִינִי הְהַלִּים. בְּנַיְּהִיּהֹ, בְּנְיהֹיהֹ, בִּיְתוֹבוֹת. בְּנְתוֹבִים, בְּנְיִהִיה, בְּעַשְּׂרָה בִינִּיִי הְהִלְּכִים. בְּצַּרִּיהִי, בְּבְּלּוֹתְא.

Moses brought Chessed to the Shechina and using Gevurah he tied down the 'slave servant' with the binding of the Tefillin to be under her 'mistress', the Shechina. The Torah of truth was in his mouth as well as the prophets and writings of the Bible that represent Netzach and Hod. He connected to the ten types of Psalms that is an aspect of Malchut and its ten sefirot. Moses also connected to Yessod with the 18 blessings of the Amida prayer.

Rabbi Shimon describes the qualities of Moses, the Faithful Shepherd, to draw the Light through the biggest channel, which is Moses.

הַנָּאֵמָן. אֵלְיָהוּ, בִּשְׁבוּעָה עַלֵּיִדְּ בּשׁם יְהָוֹ״ה וּבִשְׁמוֹ הַמִפּרָשׁ, גַּלֵה אוֹתוֹ לְכַל רַאשִׁי בַּעַלֵי הַמְשִׁנָה שַׁיִדעו אותו וְלֹא נאמר (לְגַבֵּי שבו ּבְעוֹלָם) (ישעיה נג) וְהוּא מְחֹלֵל מִפְּשֵׁעֵינוּ. אין לד צרך לקחת רשות, שהרי אני שַׁלִיחַ שֵׁל רַבּוֹן הַעוֹלֵם, וְיַדַעָתִּי שֵׁאָם אַתָּה עוֹשָה כָּן, שֵׁיוֹדֶה לְדְּ הַקְּרוֹשׁ בַּרוּךְ הוא עליו, ויעלו בניד בגללו, מעלה ומטה. ולא תתעכב לעשות לא שבוע, ולא חדש, ולא שנה, אלא מיד.

133. וּבַאַלֵי הַמִּשְׁנָה לֹא נוֹדְעוּ לְרוֹעֶה 133. וּבַאַלֵי הַמִּשְׁנָה לֹא נוֹדְעוּ לְרוֹעֶה בִוהַיבִוּנָא. אֵלִיָּהוּ, בִּאוֹבָוּאָה אַלֶּךְ בִּשִּׂבָוּא דִיִּדֹוָ״דֹ, וּבְשָּׂבֵויה בִוּפַרָשׂי, גַּּבֵּי כֵּיה לְכַל רִישֵּׁי בַוּאַרִי בַּוּתְנָּיתִיןֹ, הַיִּשְׂתַבווֹדְעוֹוֹ כִיה, וַכֹּא יִתַוֹזְכֵּל יַתִּיר, דְאָתָבור ביה, (לגבי עלמא) (ישעיה נג) והוא בוזזוכל בוףשיעינו. לית לך צורה למיטל רשו ההא אנא שליווא המארי עַּלְבַּמֹא, וַיַּדַעָנָגֹא דָאָי אַנָּת עַבְיר דָא, דִיוֹדֵי כַּר קורשא בריך הוא עַביה, וִיסִהַּלְּהוּ בּגַּרְ בְּגִּינֵיה, עַיּלָא וִתַהָא. וִלָּא הִתעַנָב לְבֵועַבַּר, לָא שָּׁבוּעַ וְלָא וודש ולא שנה, אלא בויד. (כאן חסר)

Rabbi Shimon forced Elijah to take a mission of revealing the secrets of the Faithful Shepherd among the leaders of Torah scholars. Rabbi Shimon stated that he is a messenger of the master of the world and Elijah doesn't need to ask for God's permission to follow Rabbi Shimon's request. There should not be any delays and the mission should be executed not within a week, a month or a year but immediately. Lesson:

Elijah can move between worlds and reveal himself to the leaders of Torah Scholars that are Tzadikim. Rabbi Shimon wants Elijah to share the studies of the Zohar that they had with the Faithful Shepherd, Moses, to bring all Torah scholars to the elevated level of the Zohar.

The study they just finished was about the ways to elevate the Shechina and Draw light form Keter. It was an important study and knowing well his mission in this world, Rabbi Shimon 'recruited' Elijah to the holy job of spreading the studies of the Zohar. With the next paragraph, we start here a new study with the Faithful Shepherd about Pesach, Chametz, and Matzah

134. רועה הנאמן, בעלי הפסח, בומן ששולט עליהם ליל שמורים, כּלם צריכים להיות שמורים, ושמורים מחמץ שהוא, וכל המאכלים והמשקים (כָּלֵי הַפֶּסַח) כלם שמורים. ומי ששומרם מחמץ ושאור, גופו שמור מיצר

134. רַעַּיִא בִוּהִיבונא, בואני דפסווא, דִישַׂלִיטֹ עַבַיִיהוּ בִיכֹ שִׂבּוּוְרִים, כַּכְּהוּ צִּרִיכִים לְבֶּוֹהֱוִי שָּׁבוּרִים, וּנָטוּרִים בַּוּזְבֵיץ וּשָּׂאוֹר בַּכֵל שָׁהוּא, וְכֵל בואַכַלים ובושָיהים (ס"א מאני דפסחא) כַּלְהוּ נָּטוּרִיוֹּ. ובואוֹ דנטיר כוֹוֹ בווזבוץ ושאור. גופיה, איהו נטיר

הרע למטה, ונשמתו למעלה, ובו נאָמַר (תהלים ה) לא יגרד רע. משום שהרי גופו נעשה קדש, ונשמתו קדש קדשים, ונאמר בּיצר הרע (ויקרא כה) וכל זר לא יאכל קדש, (במדבר א) והזר הַקַּרָב יוּמַת. לְתַתָּא, וְנִּשְׂבְוֹתָא (ונשמתיה) לְעַיֹּלָא. בּיה, (תהלים ה) כא יְגוּרָךְ רָעָׂ. בְּגִּיוֹ דִי אתעביר גופיה הדשי, וְגִשִּׁבְעֵתִיה הָדֵשׁ הַדְשִׁים. דֹרֶע (ויקרא כב) וְכֵל זַּר לֹא יֹאכל קדש, (במדבר א) והור הקרב יובות.

### Exodus 12:42

"לֵיל שַׁמַּרִים הוּא לַיהוָה, לָהוֹצִיאָם מָאָרֵץ מָצָרָיָם: הוּא-הַלַּיִלָּה הַזָּה לַיהוָה, שַׁמַּרִים לְכָל-בְּנֵי יִשְּׁרָאֶל לְדֹרתִם" "It was a night of vigil in honor of YHVH, because he would bring them out of the land of Egypt. This same night is in honor of YHVH, a night vigil for all the Israelites throughout their generations."

When the Israelites left Egypt at night, they had the protection of the Shechina upon them. The light of this night as the Torah describes is repeated every year for all generations. We celebrate it as the night of the Passover Seder. The vessels we use on that night should be observed to be pure from any kind of Chametz together with all foods and drinks.

This observance makes the body holy, pure and healthy on the physical level. The soul becomes holy of holies and protected from the evil inclination. This state of protection is called (Psalms 5:5) "evil shall not sojourn with you".

The evil inclination cannot come close to vessels that have the Shechina in them. Leviticus 22:10 "No stranger shall eat of the holy thing;". The stranger is the Evil side that cannot come closer to the holy.

מַזַּקָּק. מִי שַּׁעַרב בּוֹ עוֹפַרַת, מְשַׁקָּר אוֹתוֹ. בַּדְ מִי שֵׁעַרַב חַמֵץ אוֹ שָׂאוֹר כַּל שָׁהוּא בַּמַצָה, כָּאַלוּ מִשְׁקֵר בַּחוֹתַם הַמֵּלֶךְ. וְכַךְ מי שערב בטפה שלו שום תערבת, כאלו משקר את חותם המלך. זה בזה תלוי.

135. פַסַח, זְרוֹעַ יָמִין שֵׁל אַבְרָהָם, כֵּסֵף בְּחוֹנַהֶּל. 135. פַּסַח, זְרוֹעַ יָמִין שֵׁל אַבְרָהָם, כֵּסֵף בַאן דעַרב ביה עופרת, בושַּהר כֵיה. הַכִּי בַאן דערב וזבוץ או שאור כל שהוא בבוצה, כאלו בִשְּׂהֶר זוֹותָבא (במוניטה) דבולכא. והכי באו דערב בְּטָפַה דִיכֵּיה שוּם הַעַּרובָת, כָּאִיכּוּ בִשְּׂהֶר זווֹתַבַּוּא דבולכא, דא בדא תלייא.

Pesach has the aspects of the Right arm, Chessed, Abraham and pure silver. Those who mix led with silver creates a lie, which is a disconnection from the truth, the Light. It's the same with those who mix Chametz with the Matzah. They lie with the 'seal' of the King. Malchut is the aspect of Matzah that connects to Yessod for the light of the King. When the 'Matzah' below is corrupted with chametz, the seal of Yessod that depends on Malchut to be pure for it, cannot do the important imprint, which is the transfer through of Light to Malchut the Matzah.

136. ראש הַשָּׁנָה, זְרוֹעַ שִּׁמֹאל שׁל יִצְחַק, שַׁם דִינֵי נְפַשׁוֹת, וַעֲקָדַת יִצְחַק שַׁם הָיִתָה, שֶׁעֵקָדוֹ אַבְרַהָם. קַשֵּׁר שֵׁל תִּפִּלֹה יָד כִּמוֹ עֲקַדַת יִצְחָק. אַשְּׁרֵי הַבֵּן שַּנֵעַקָּד בַּאַבִיו וְנַקשַׁר בּוֹ לַעשות מַעשָהוּ

136. ראש הַשַּׁנָה, דרועָא שָּבַאכַא דִיצְּנוַקּ. תַבַּוֹן דינֹי וָפשׂות, וַעַּבֶּרָה דִיצִּוֹיַה תַבַּוֹן הַוַה. דְעַבָּיר כֵיה

וְאָתְקָשַּׁר בֵּיהֹ, כְּבֶּעְבַּדֹ עוֹבְדוֹהִי, בְּאוֹרַיְיתָא בַּתּוֹרָה וּבַמִּצְוָה, וְאַשְׁרֵי הָעֶבֶּד שֶׁנִּקְשֵׁר וּבַבִּוּצְוָה. וְזַבָּאָה עֶּבֶּד דְאִתְקְשֵּׁר הְוֹזוֹת רַבֵּיה, תַּחַת רַבּוֹ לַעֲשׁוֹת רְצוֹנוֹ, הוּא בַּמְּקוֹם שֶׁל כְבֵּעִבָּד רָעִוּתֵיה, אִיהוּ בַאָתַר הִּבָּרָא דְּבַּוּלְבָּא. בּן הַמֶּלֶדְ.

Rosh Hashanah has the aspects of the Left arm, Isaac, the binding of Isaac and judgments of life and death. The binding of the Tefillin on the arm is the aspect of the binding of Isaac is connecting Gevurah with Chassadim like Abraham who is Chessed bound Isaac who is Gevurah.

The Zohar Praises the son that is bound by his father, connect and follow the Torah laws. Praised is the servant bound by his master to follow his will. He is considered as the son of the King.

## Lesson;

Our holidays tightly connected to spiritual events that created an 'impression' on the cycle of the year. With proper connection as the Torah tells us, we can tap and benefit from the special energy of that event.

We are in the last days of the month of Elul, specifically during the seven days of Creation that started on the 25th of Elul. These days help us rebuild the vessel with the light that initially formed the vessel of the Sefira. On the sixth day of Creation, Adam and Eve were created and sinned on the same day. Rosh Hashanah is the event of judgment that Adam and Eve drew on themselves. Our souls are tiny sparks of theirs and we carry their Tikun. It is also the Tikun of the world. We should do our best to cleanse ourselves from all aspects of impurities that we brought into our vessels. The month of Elul has the positive energy that is blessed with the will of the Creator to create a world for us with opportunities to be the creators of our own world. We use the positive light of this month to help us prepare for the appearance in court where we are judged and given new energy for the next year. Since we lost the immortality state we had before the first sin we need to renew the 'lease' on life every year on Rosh Hashanah. The judgment day is on the sixth and seventh day of Creation. Before the court date, we avoid all anger and other negativities, remove Bread of Shame by paying personal debts (material and spiritual), give Tzedakah and tithe. We study more Zohar, especially Tikunei Zohar that helps in purifying the vessel. (Text on UnityZohar.com). These studies create garments of light that give us merits when we stand in front of the judge on Rosh Hashanah.

Even if one can't go to a synagogue to be with a congregation, he's been judge the same. We can be well prepared even if we stay at home. On the Daily Zohar, we have the <u>ultimate guide for Rosh Hashanah</u> and we can study it during the two days. Even at home with the Zohar, It would be as if we have Rabbi Shimon next to us, together with the great Kabbalists that we learn from their books and teachings. B"H we all have meaningful connections on Rosh Hashanah and earn great light for the new year.

137. מְטַטְרוֹ״ן, אַשְּׁרֵיךּ וְאַשְּׁבִי בָנֶיךּ, שֶׁהַרִים בְּתְפִּלִּין תַּחַת שָׁהֵם קְשׁוּרִים וַעֲקוּדִים בִּתְפִּלִין תַּחַת רְשׁוּת רְבּוֹנְךְּ, וְלְכֵן, אַף עֵל גַּב שֶׁאַתָּה עֶבֶּד לְרִבּוֹנְךְּ, מֶלֶךְ אַתָּה עֵל כָּל הַמְמֻנִּים שֶׁל שְׁאָר הָעַמִים, מֶלֶךְ עֵל כָּל הַמְלַוּתִיהַם הַבְּל מַחַנוֹתֵיהַם הַמַלְאַכִים, מֵלֶךְ שַׁשִּׁרִים וְכַל מַחַנוֹתֵיהַם הַמַלְאַכִים, מֵלֶךְ שַׁשַּׁרִים וְכַל מַחַנוֹתֵיהַם

בּוּלִאָּכִּוּן. בּוּלָכָּא' בִּתִּוָבִּים וֹכֹּל כִּוּאָנִינִייִּ בִּוּלַכָּא' בִּתִּיִּנִים וֹכֹל כִּוּאָנִרנִייִנִייִּ בִּוּלְכָּא' אַנְּעִּי תַּבִּיוּן. כּוּלְכָּא תַּל כָּל בִּוּלְכָּא תַּל כָּל בִּוּלְכָּא תַּל כָּל בִּוּלְכָּא תַּל בָּל בִּאָנִרְ תַּבְּיוּן בִּאָנִרְר, כִּוּלְכָּא וַבְּאָרָרְ, כִּוּלְכָּא וַבְּיִּין בְּאַנְּעִ עָּבְּר לְכִּיאִרְרְ, כִּוּלְכָּא וַבְּאָרִרְ, בִּוּלְכָּא וְּבְּיִּין בְּאָנִרְרְ, בִּוּלְכָּא וְּבְּיִּיִּין בְּיִּבְּיִין בְּיִּבְּיִּלְ בְּעִּיִּלְ בְּיִבְּיִּלְ בְּעִּבְּיִּלְ בְּעִּיִּלְירִין וַעְּלִּיִּירִין בִּיִּבְּעָּלִין בְּעִּנְּבְיּיִ נְיִבְּיִּאְרָרְ, בִּיּלְּכָּא וּבְּיִּיִּיִים וְבִּבְּיִּיְ בְּיִבְּיִּיְ בְּיִבְּיִּיְּרִין וַבְּעִּבְּיִין בְּיִבְּיִין בְּיִבְּיִּיִּיִים בְּבִּיּבְּיִים בְּיִבְּיִּיִּיְרִין וַבְּיִּיְנִינְיוֹ בִּיִבְּיִּיְרִין בִּיִּבְּיִיְ בְּיִבְּיִּיְרִין בְּבְּיִבְּיִים בִּיִבְּיִים וְבִּלְיבִיין בּיִבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִּיְרִין בִּיִּבְּיִירִין בְּיִבְּיִּיְרִין בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִיבְּיוֹן בְּעִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִּבְּיוֹים בְּיִבְּיִּבְּייִים בְּיִבּייִבְּיוֹיוֹין בְּבְּיבִּים בְּיבִּיבְּיִים בְּיבִּיבְּיִים בְּיבִּים בְּיבִּייִבְּיוֹים בְּיבִּיבְּיִבְּיִים בְּיִבּייִּבְּיוֹים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיִבּייִבְּיִים בְּיבִּים בְּיִבּייִים בְּיבּיים בְּיבּיִים בְּיבּייִים בְּיִבּייִים בְּיבִּים בְּיִבּייִים בְּיבּים בְּיבִּים בְּיִבּייִים בְּיִבּיים בְּיִים בְּיִים בְּיבִּיבְּיבְייִּבְייִּים בְּיבִּים בְּיִבּייִם בְּבּיים בְּיבּיבְּים בְּיבּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבּים בְּיבּיבְייִּבְיבְּיבְייִּבְיים בְּיבּיבּיבְייִבְּיבְיבּים בְּיבּיבְיים בּיבּיבּיים בְּיבְיבְּיבְּיבּיים בְּיבּיבְייִּבְייִים בְּיבּיים בּיבּיים בּיבּיבְּיבְיבְּיבּיים בּיבּיבְיבּיים בּיבּיבּיים בּיבּיבּיים בּיבְיבּיים בּיבּיבְיבְּיבּיים בּיבּבּיבְייים בּיבְּיבּיבּיבּיים בּיבּיבּיים בּיבּיבּיים בּיבּבּיבְייִים בּיבּיבּיבּיים בּיבּיבּיים בּיבְבּיבּיים בּיבּיבּיים בּיבּיבּיים בּיבּיבּיים בּי

פּוֹחַדִים מִמַּדָּ. מִי גַרַם אֵת זָה? מִשׁוּם שַּׁאַתַּה שָׁרַפָּרַף לִרְבּוֹנָדְּ וָאַתַּה מְשַּׁמֵשׁ הפתח. מבפנים.

בִּנֹבָר. בַּאוֹ גַֹּרִים דָא, בְּגִּיוֹ דְאַנָּתִ שִּׂרַפַּרָף כְּבָארָך, וּאַנָּת בִּישַׂבִּישׁ לְבָּוּאַרָךְ. שַּׂיַדִּי דְבְּוּוּוָּה לְבַר, שׁוֹבֵור הַפַתַוווּ. יִדֹנִ"ד דְּאִיהוּ בַוֹאַרַךְ, בִּיכְנַּאוּ.

The Archangel Metat- serves the Holy One Blessed be He and ties together the upper three and the lower seven Sefirot. He is the 'King' over the ministers of the other nations. All the angels including the demons of the other side are under him and fear him. Metat- represents the name of God, 'שדי' that we put on the Mezuzah. Inside the Mezuzah we have the name יהוה YHVH and on the outside, we have the name 'שדי'. When we put the Mezuzah on the doorposts all negative entities are pushed out.

לשלט עַל עֵץ הַדַּעָת טוֹב וַרַע, שַׁהוּא טוֹב מטטרו"ן. רע סמאל, שד, מלך השדים. מָטַטָרוֹן מַלְאַדְּ, מֵלֶדְ הַמַּלְאַכִים. אֲבַל מְצַּד עֵץ הַחַיִּים, שַׁדֵּי הוּא יִסוֹד. וַלַבֵן לִמַטַה שָׁנַיִם, עָבֶד וַרְבּוֹ, שֵׁאֵינַם יְחוּד אחד, ולמעלה אחד. תפארת יסוד, שגוף וּבַרִית נַחַשַּׁבִים לְאָחַד, שַׁהִיא עַמוּד

138. וָהֶבִי אִיהוּ כַּדֹ קּוּדְשָּׂא בִּרִיךְ הוּא נַּוֹזִית 138. וְכַךְ הוּא כְּשֵׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא יוֹרֵד לְשַּׂלְטַאָּה עַל עַץ הַדְעַת טוב וַרַע, דְאָיהוּ טוב בִּטַיּטִירוֹ״וֹּ. רַעֹ סָבָוּאֵלֹ, שֵּׂדֹ, בַּוּלְּכָּא דְשֵּׂדִים. (דף רפ"ג ע"א) בִוּטַּיּלִרוֹן בַּוּלְאֲרָ, בַוּלְכֵּא דְבַּוּלְאָכִים. אֲבַל בוסטרא דאילנא דווניי, שבי איהו יסוד. ובגיו דא לַמַטָּה, שָּׂנַיָם, עַבָּד וָרַבּוֹ, דַּלָאו אִינַּוֹן יַזווּדָא וַזַּדָא, וּכֹבועַכֹּה, אַזוֹד. תַּףאָרת יסוֹד, דֹגוּף וברית ווֹשַּבׁינוֹ ווד, דאיהי עַבוּודא דאבוצעיתא וצדיה.

When the Holy One Blessed be He comes down to govern the Tree of Life good and bad, the Good is represented by the angel Metat- and the bad is represented by the king of the demons, Sam-el.

Metat- also supports the binding of the Tefillin. His name is numerically 314, the same as שדי, which is a name we put on the doorpost to protect our dwelling place. Metatis the connector between the circle (Pi, 3.14....), which is the Endless and the line, which is the process, the Ten Sefirot all that is in our limited dimensions, controlled by time

The unification of the upper Light through the Tefilin is achieved using the prayer of the Shema Israel.

The Holy name שדי, is connected to the Tefilin. The letter ש, numerically 300, represents the three straps of the Tefilin. The letter 7 represents the knot of the head Tefilin at the back of the head. It has the shape of the letter 7. The letter ' is for the

of the hand Tefilin. knot



The mark on the head Tefilin is a letter v but with four lines w to represent the connection of the world below with the concealed light of YHVH that is inside the Tefilin. The name 314 שדי protects the 'gate' between the lower and upper levels. The archangel Metat- 314 מטטרון carries the prayers from the gate to the higher levels. The number 314 is related to Pi, 3.14 that we can associate with the Endless Light because of its infinite possibilities.

Deuteronomy 28:10

"וָרָאוּ כָּל-עַמֵּי הָאָרֵץ, כִּי שַׁם יִהוָה נִקְרָא עָלֵיךּ; וְיָרְאוּ, מִמֵּךָ

"and all the peoples of the land see that the name of YHVH is called upon you, and they have been afraid (also awed) of you."

The Tefilin we wear put the name YHVH on top of our heads. They push away negativity and bring those who lack the light to have awe and desire it.

אַצִילוּת, וּמַלְכוּת תִּפְלֵּה שֵׁל יֵד – כַּדְּ לְמַטַה בָּעֵץ הַחַיִּים שֵׁל בַּרִיאָה, מַצַּר הַבְּפַא הָעֶלִיוֹן, תִפְלִין שֵׁל ראש מְטַטְרוֹן. שאמר עליו הנביא, (ירמיה יז) כּסא כבוד מרום מראשון.

139. כַּגַּוונֹא דַתַפַלִּיוֹ דָראשׁ, דַאִיהוּ בִּינַה עַל 139. כָּמוֹ שֵׁתְפַלִּיוֹ שֶׁל ראשׁ, שָׁהוּא בִּינַה הָפָאֶרָת, בִוּפִּטְוֹרָא דְּאִיכְנָּא דְּוֹזַיֵּי דִּאָצִיכוּת, ובַוּלְכוּת עַל תִּפְאֶרֶת, מִצַּד שֶׁל עֵץ הַחַיִּים שֶׁל הַפַּלָה דְיָר. הָכִי לְתַהָא בְּאִילְנָא דְּזַיֵיִי דִּבְרִיאָה, בּוּסִטְּרָא דְּכֶרְסְיָיא עִּכְּאָה, הְּפָּלִיוֹ דְרֹאשׁ בְּוּטַטְּרוּוֹן. הַפַּלִין הַיַר הִיכֵּיה, כִּפָא הַוּוְדתוּן. וְהַאִי אִיהוּ דְּאָבֵּוֹר הִפָּלִין שֵׁל יָד שֵׁלוֹ, כִּפָא הַחְתוֹן. וְזֶהוּ מַה נֹביא עֹליה, (ירמיה יז) כסא כבוד בורום בוראשוון.

The Tefillin of the head has the essence of the Light from Binah that is the Tree of Life of Atzilut (Emanation). The Tefillin of the hand is the aspect of Malchut. In the world of B'riah (Creation), the Tefillin of the head connects to Metat-. The Zohar quotes Jeremiah 17:12 to tell us that the Tefillin of the hand is the Malchut of B'riah, which is the throne of Metat-. "פָּסָא כָבוֹד מָרוֹם מֶרְאשׁוֹן מִקוֹם מְקְדְשׁנוֹ" "A glorious throne on high from the beginning Is the place of our sanctuary."

הַטוֹב כָּמוֹ עָבֶד תַּחַת רַבּוֹ, בְּקוֹל הַתּוֹרַה,

140. אָבֶל מִסְטַּרָא דְעַיִּץ הַדְעַת טוֹב וַרַעֹ, בְּהָשׁוּרַא 140. אָבַל מִצֶּד עֵץ הַדְּעַת טוֹב וַרְע, דִּהְפָּלִּיוֹ, אָהְלְּשַׂר יֵצֶּר הָרֶע הַּוֹזוֹת יֵצֵּר הַפּוֹבֹ, בְּקשׁר הַהְּפִלִּיוֹ נִקְשָׁר יֵצֶר הָרָע תַּחַת יֵצֵר

בְּקוֹל הַתְּפָלֶה, בְּקוֹל הַשׁוֹפָר. קוֹל שָׁהוּא רוֹמֵ״ח אֵלְיו, וְזֶה קוֹל הַשׁוֹפָר, קוֹל הָעַמוּד רוֹמֵ״ח אֵלְיו, וְזֶה קוֹל הַשׁוֹפָר, קוֹל הָעַמוּד הָאֶמְצְעִי, שֶׁבְּלוּל מֵאֵשׁ מִים וְרוּחַ, שֶׁהם שְׁלשָׁה אָבוֹת שֶׁבְּהָם הי״ו, ה׳ בְּאַבְרָהָם, י׳ בְּיִצְחְק, בְּכָל מָקוֹם ה׳ שֶׁשׁוֹלֶטֶת עַל י׳ בְּיִצְחְק, בְּכָל מָקוֹם ה׳ שֶׁשׁוֹלֶטֶת עַל י׳ – דִּין הוּא, וְזֶהוּ ה״י מֵאֱלהִים, וְלָבֵן (תהלים מז) עָלָה אֱלֹהִים בְּתְרוּעָה. ו׳ וְלַבֵן (תהלים מז) עָלָה אֱלֹהִים בְּתְרוּעָה. ו׳ מִן וֵאלֹהֵי יַעְקֹב, וְזֶה רוּחַ הַשׁוֹפְר. שְׁכִינָה בְּלִי שֵׁל בָּל הַשְּׁלשׁ, וְהוּא ה׳ מִן הַשׁוֹפְר.

דְּכָּלְּהִי יַלְּבָׁרִ, וְדָא רִוּזִ הַּאָּוֹפָר. שְּׁכִיּנְּהָא בְּנִּא וְרַא רְוּזַ הַאִּנְיִם בְּתְּרוּעָה. וְ בִּוֹּ אֲכָּהִים בִּתְּרוּעָה. וּ בִּוֹּ אֲכָּהִים דִּתְּרוּעָה. וּ בִּוֹּ אֲכְּהִים דִּתְּרוּעָה. וְ בִּאָּרְרָהָם. יִ בְּיִּצְּזְוֹלְּ, בְּכָּל אֲעָר הִ דְּאִינְוֹן הִי"ִוּ, הְ בְּאַבְּרָהָם, יִ בְּיִּצְּזֹוֹלְ, בְּכָל אֲעָר הִ דְּאִינְוֹן הִי"ִוּ, הְ בְּאַבְּרָהָם, יִ בְּיִצְּזֹוֹלְ, בְּכָל אֲעָר הִ דְּאִיהוּ בְּיִי עִּלְה אֲעָרְהְם, יִ בְּיִּצְּזֹוֹלְ, בְּכָל אֲעָר הִ דְּאִיהוּ בְּיִי עִּלְה אָלִיה וְיִי בִּיֹּי בְּיִי בְּיִי בְּיִּא וְרִוּזְא. דְּאִנְיִילְה, בְּיִלְּה הִי בִּיְּלְה הִי בִּיּי, וְהַא לִוֹל הַשְּוֹפֶר. לְּכָלְא אִיהוּ רוּבִייוֹ לְנָבְּיה, בְּלְּיִל הְיִי בְּיִלְה הִי בִּוֹן הַשְׁוֹפֶר. לְּכָּלְא הִיוֹוֹת בָּוּארִיה בְּיִלְיל הְשִׁיוֹפֶר. בְּלְלְא הְאוֹרִייִה אִי בְּלִילְה הְיִי בִּיּלְה הִי בִּיּוֹל הְשִׁיוֹפֶר. בְּלְלְא הְאוֹרִייִה הְיִבְּיוֹל הְשִׁיוֹפְר. בְּלְלְא הְיוֹוֹית בְּוּארִיה בְּלִּל הְשִׁיוֹפְר. בְּלְלְא הְאוֹבִייִיה אִי בְּלִּיל הְיִבְּיוֹל הְיִים בְּיִוֹן הְיִּים בְּיִילִים בְּיִים בְּיִבְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיבְים בְּיִים בְּייִים בְּיִים בְּיבְיוֹים בְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְיים בְּיבְיים בְּיִים בְּיבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיים ב

From the aspect of the Tree of Knowledge Good and Bad, the evil inclination is 'strapped' under the good like a slave bound to his master.

The 'voice' of Torah, prayers, Shofat and Mitzvah is like a spear that stabs and kills the negative side.

The sound of the Shofar is of the Central column, Zeir Anpin. It includes the elements of fire, water and air for Geburah, Chessed and Tiferet and the Patriarchs, Abraham, Isaac, and Jacob. The air blown into the Shofar and makes the sound has the warmth that is the aspect of fire and the left, Isaac. The moisture in the air that comes from the lungs into the Shofar is the aspect of water, Chessed.

The air includes the other two and for that, it represents Jacob, the center and Zeir Anpin.

### Lesson:

The Shofar blowing on Rosh Hashanah has three sets of 30 blowings to cover for all the possible variations of the blowing and the three columns. Spiritually (according to halacha, as I heard from rabbi Ben-Zion Mutzafi) listening to 30 blowings (one set) would be sufficient to give us the protection that we need. Obviously 3x30 + 1 + proper consciousness is the best.

141. שֶׁהֵם עֲשָּׁרָה שׁוֹפָּרוֹת, שֶׁהֵם קשר״ק קש״ק קר״ק, מִתְלַבְּשִׁים בָּהֶם הֵ״א יוֹ״ד וְא״ו הַ״א. שֶׁבָּל הָאוֹתיּוֹת הַלָּלוּ (הַן) דִּינִים לִצְדְדִים אֲחֵרִים וְלָרְשָׁעִים. הֵם בְּמוֹ שַׁלְשְׁלָאוֹת וּרְמָחִים וַחֲרָבוֹת. הְרוּעָה הִיא שַׁלְשֶׁלֶת. וּשְׁתֵּי תְרוּעוֹת יֵשׁ בַּעַשַּׁרָה שׁוֹפְרוֹת, וְהֵן אֲחַת. 141. דְּאִינְּוּן יִ שׁוֹפֶרוֹת, דְאִינְּוּן קְשׁרִיקּ קְשׁ"ִקּ קֹר״קּ, בִּוּתְכַבְּשִׁין בְּהוּן הַ"א יוּ"ד נָא"ו הַ"א, דְּכָל אַתְּוֹוְ אָכֵלּוֹ (ס"א אינון) דִּינִּיוֹ לְסִכְּיִרין אַוְזַרְנִּיוֹ וּלְזַזְיִּיבַיָּא. בְּשַּׂרְשִׁיְלְאִין וְרוּבְּוּזִזִין וְסַיְיִפְיוֹ. תְּרוּעָה שַׂרְשֶׁכֶּלת אִיהִי. וּהְרֵי תְּרוּעוֹת אִית בְּעַשְּׂרָה שׁוֹפָרוֹת. וְאִינִּוֹן זוֹדֹר. (חסר)

A set of Shofar blowing has ten blows תשרת-תשת that carry the ten letters of the YHVH יהוה name related to Zeir Anpin יוד-הא-ואו-הא. These letters are like shackles, spears, and swords that break the other-side.

142. שֶׁנֶּאֲמֵר בָּה (דברים כב) וְהָאֵם רֹבֶּצֶת עַל הָאֶפְרֹחִים (אוֹ עַל הַבִּיצִים. וְהַם). ישָׂרָאֵל מִצַפִּצִפִים לְהּ בָּכַמָּה צִפְצוּפֵי יִשְׂרָאֵל מִצַפִּצִפִים לְהּ

142. דְאָהְכַּוּר בְּהֹּ וְהָאֵם רוֹבֶצֶּת עַּׁל הָאֶפְרוֹוֹזִים (או 142. שֶׁנֶאֲמַר עֹל הביצים ואינון). יִשְׂרָאֵל בְּעֵּ בְּנַבְּיוֹ הַ בְּבַיִּת עַל הָאֶ

תפלה, והיא לא רוצה לרדת אליהם. מה עוֹשִׁים יִשְׂרָאֵל? לוֹקָחִים אֵת הַאָּמַא, שהיא שכינה אליהם, וקושרים אותה בקשר של תפלין, וכשמגיעים לקריאת שמע, קוֹרָאָים בַּנֵיהַ בְּשֵׁשׁ תֵבוֹת הַיְחוּד, שָׁהֶן (דברים ח) שָׁמֵע יִשְׂרָאֵל ה׳ אַלֹהָינוּ ה׳ אַחַד. הַרֵי הַם יוֹרְדִים לְאִפַּם וְקוֹשִׁרִים אוֹתָם עָמָה. וְזוֹהָי (ויקרא כג) אֱשֶׁר תִּקְראוּ אתם, שהוא עונתה, כמו מועדי.

דצבותיוֹ, ואִיהי כא בעיא כנוותא כגבייהו. ישראכ בַוה עַבֹרִיוּ. נַּטִּלִיוֹ אִיבָּוא רָאִיהִי שְּׂבִינְהָא בַהְדַיְיהוּ, וֹכַּאַיִׁרין כָה בִּקּשוּרָא דִעםכּיוֹן. כַּד בִּטָּאוֹ לִקּרִיאַת יִּפְיבִועֹ, בָּרָאוֹ בִּנִּיוֹ הִיכָּה בִּשִּׂית הֵיבִיוֹ דְיִיזוּרְא, דָאִינוֹן (דברים ו) שָּׂבוּע יִשָּׂרָאֶל יִנִי אָלֹהָינוֹ יִנִי אָזוֹד, הא קא נַּוֹתִיוֹ לַנָּבֵי אָבִּוהוֹוֹ, קַשָּׂרִיוֹ לוֹוֹ עַבַּוּה. וְהַאִי אָיהִי (ויקרא כג) אָשֶּׁר תָקָראוּ אוֹתֶם, דְאִיהוּ עוֹנֶתה, כבוו בוועדיי.

Deuteronomy 22:6

"וָהָאֵם רֹבֶצֵת עַל הָאֵפְרֹחִים אוֹ עַל הַבֵּיצִים לֹא תִקַּח הָאֵם עַל הַבָּנִים"

"and the mother sitting on the young or on the eggs, you shall not take the mother with the young."

The 'mother' is Binah and the 'chicks' are the Israelites that need the mother for protection and nutrition. The 'chicks' 'chirping' to the mother is the aspect of the prayers the Israelites use to draw the mother to them. She is not coming down until they create the unification with Zeir Anpin using the Tefillin and the six words of the Shema Israel that correspond to the six sefirot of Zeir Anpin. Then the light of the six sefirot shines in the Shechina and 'locked-in' with the words of "Baruch Shem..."

# שמַע ,ישַראַל: יִתוּה אַלהַינוּ, יַתוָה אַוַּן אַ בַּרוּדְ שֵׁם כִּבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹלָם וַעַד

The Shechina then reveals the light of Chassadim drawn from the upper levels to Malchut.

143. כַּדְּ כָּמוֹ זָה מַצָּה, בַּה מַזְמַנִים לְשָׁבַעַת יָמֵי הַפַּסָח. מְזַמְנִים אֵת שָׁבַעַת יִמֵי הַסָּבָּה בִּשִּׁבְעַה מִינִים, שֵׁהֵם לוּלַב וָאָתַרוֹג וּשָׁלשָׁה הַדְּסִים וּשָׁנֵי בַדִּי עַרְבַה. שָׁבוּעוֹת קוֹרָאִים לָהֵם בַּתּוֹרָה. רֹאשׁ הַשַּׁנָה יוֹם הַדִּין. כַּל אָחֵד בִּמִינוֹ. 143. הָכִי בְּגַּוונָא דָא בִוּצָּה, בָּה בִוַבְּוּנִין כִּישִּׁבְעַה יוֹבִיין דְפַסַוו. בווַבּגִּין לִשִּׁבעָה יובִיין דְסָבות, בִשְּׂבעָה בִינֵי, דָאָינוֹוֹ כּוֹכַב, וְאָתָרוֹגֹ, וָגֹ' הַדֵּסִים, וב' בַדֵי ַנֶּרְבָהֹ. (בשבועות) שִּׂבוּעוֹת, הָּרָאוֹ כוֹוֹ בְּאוֹרַיִיתָא. ראש השנה יומא דדינא, כל ווד במיניה.

During the three major holidays of Pesach, Shavuot, and Sukkot, the Shechina reveals the light of Zeir Anpin. During Pesach, it is revealed through the Matzah that we eat on seven days. On Shavuot, the light is revealed through the reading of the Torah that is Zeir Anpin. On Sukkot, we have the seven days and the seven elements of the four species Lulav, Etrog, three Myrtle branches, and two willow branches.

יָתַקָיָם בּוֹ (ישעיה נח) אַז תִּקְרָא וָה׳ יַעֲנָה. אַ״ז – שָׁבַעָה יָמֵי סְכּוֹת, וְחַג שָׁמִינִי ַעַצֵרַת. אָ״ז – מַצָּה, וִשְּׁבָעָה יִמֵי הַפֵּסַח.

144. כַּל מַאוֹ דְּקָרָא, כַּל דַרְגַּא בְּבִינֹיה, יְתַקָּיִים 144. כַּל מִי שֶׁקַרָא כַּל דַרְגַּה בְּמִינַה, בַּיה, (ישעיה נח) אַוֹּ תִּקָרַא וַיִּנֵי דָּסְכוֹת, וְוֹוֹגָ שָּׂבִינִי עַצַּרֶת. אַ"וֹ, בַצַּהֹ, אָ״ז – סַכָּה, וְשִׁבְעָה מִינֵי הַלּוּלְב, שֶׁהֵם שְׁלֹשֶׁה הֲדַפִּים וּשְׁתֵּי עֲרְבוֹת, לוּלְב וְאֶרְרוֹג. וּכְלוּלִים בְּאַרְבָּעָה. הֲרֵי אַחַד עָשָּׁר בְּחֻשְׁבוֹן ה״ו. וְצָרִיךְ לוֹמַר הַלֵּל עַלֵּיהם, הַלְלוּיָה, לְהַשִּׁלִים שֵׁם ה״.

דְּפָּסִזז. אָ״זֹ, סוּפָּה, וְזֹ׳ בִּינִּין דְּכוּלֶב, דְּאִינִּוּן שָׁכשׁ הָא זוֹד סָבִי, בְּזִזּיִשְּׂבוֹ ה״ו. וְצָּׁרִיךְ כוּבִיר הַכֵּל עָבַיִּיהוּ, הַלְּלוּיָה, לְאַשְּׂרְבִּוֹת, לוּלָב, וְאָתְרוֹגָ, וּכְלִּילֶן בְּדִּי, עָבַיִּיהוּ, הַלְלוּיָה, לְאַשְּׂרְבִּוֹת שִׂם יְדֹּוָד.

Isaiah 58:9

'calling' is the aspect of making connections to unify Zeir Anpin and the Shechina in Malchut. 'Then YHVH will answer' is the 'delivery' of the Light to our level. The spiritual 'tools' of the holidays like the Lulav, Myrtle, Willow, and Etrog plus the seven elements count to 11 as the numerical value of the two letters of name או VH. They also represent Zeir Anpin I V and Malchut או H. To complete the connection on the holidays of Pesach, Shavuot, and Sukkot, we add the Hallel prayers after the silent prayer, Amida. The Hallel is based on the word 'הללו יה' Halleluiah that means 'praise יהוה YH'. The Hallel prayer completes the unification of the upper and lower aspects of the name יהוה YHVH. It elevates the connection to a higher level that is proper for the holiday.

145. וְצָרִיךְ לְהַעְלוֹתָהּ בַּמַּחֲשָׁבָהּ בְּאַרְבָּעָה מִינִים, זֶהוּ שֶׁבָּתוּב (שיר השירים ז) אָמֵרְתִּי אָעֻלֶּה בְּתָמְר. אֶעֶלֶ״ה סִימֵן: אֶתְרוֹ״ג, עֲרָבְ״ה, לוּלְ״ב, הַדַ״ס. וּמַחֲשָׁבָה שֵׁם הַמְפִּרְשׁ, נִשְׁלֶם בָּה י״ד, בְּמִוֹ יִיד יְמִין, שֶׁבָּה צְרִיף לְטֹל הַלּוֹלְב. הְרֵי מַתַּן תּוֹרָה, שָׁבוּעוֹת, שִׁבְּעָה בְּמִי מָתַן תּוֹרָה, שָׁבוּעוֹת, שִׁבְּעָה בְּמִי בְּמִי מַתַּן תּוֹרָה, שָׁבוּעוֹת, שִּׁבְּעָה בְּמִי הַיִּיר. בְּרֹאשׁ הַשְּׁנָה י״ד בְּקוֹל הַשִּׁבְעָה הִי״ד. בְּרֹאשׁ הַשְּנָה יִ״ד בְּקוֹל הַיִּים הַשְׁבָּר, וּבְעָשֶׂר שׁוֹפְרוֹת, בְּמוֹ שֶׁבֵּאַרְנוּ

145. וְצָּרִיךְ לְסַלְּהָא לָה בְּבִוּזֵישָּׂבָה, בְּאַרְבַע בִוּינִּיוֹ, 145. וְצָרִיךְ
הְּדָּא הוּא דְכְתִיב, (שִׁי השִׁיִים ז) אָבַּוְרְתִּי אֶעֻׂכֶּה בְּאַרְבָּעה מִי
בְּתָבִוֹר. אֶעֻׂכֶּה שִׁיבִּוּ שִּׁבְּא בְּוּפַרְשֹּׁ, אִשְּׂתְלִים בָּה י״ד,
הְבָּוְשִּׁבָה שֵׁ
בְּנִיוֹנְא דִי״ד פָּרְקִין דִיִּדְא דִיכִּינְנָּא, דְבֵיה צָּרִיךְ
בְּמֵוֹ י״ד בְּרִיךְ
בְּמֵוֹ י״ד בְּרִיךְ
בְּעִּה י״ד בְּרִיךְ
בְּמִוֹ יִידר. בְּרִאשׁ הַשִּׁנְּה, י״ד בְּקוֹל הַשּׁוֹפֶר, בְּשִׁרְעִה הַיִּנִּעָּה - יִ
בְּשִׂרְעָה י״ד. בְּרִאשׁ הַשִּׁנְּה, י״ד בְּקוֹל הַשּׁוֹפֶר, בְּשִׁרְעָה - יִבְּיִבְּעָה בִּיֹנִי בְּּאַר שׁוֹפְרוֹת, כִּדְאוֹהְיִבְּנָּא לְעִיּכְּא.

Songs 7:9 בַּסַנָסָנַיו" אעלה אַמֵרתִי" אֹחַזַה בתמר, "I said, 'I will climb the palm tree, I will take hold of its fruit stalks." The word 'אֶעֶלֶה' 'climb', has four letters that are the initials of Etrog, Willow, Lulav and Myrtle. When we add the meditation of the 10 letters name of Zeir Anpin, יוד-הא-ואו-הא to the four species we get 14. This is the numerical value of 'hand', 'ד', that has 14 bone segments in the five fingers. We are told to use the Right hand that is Chessed to take Lulav use it with the meditation of and the The seven days and seven weeks related to the giving of the Torah that is Shavuot also the aspect of The High Hand' adds 14. It is On Rosh Hashanah, we have the sound of the Shofar plus the three elements of Fire, Air, and water (DZ 2839) plus the 10 letters of the name we have 14 again.

146. בַּפֶּסַוֹז, אִיהִי שְּׂכִינְּהָא יִ"ד הַגְּּדוֹכָה, בִוּסְטְּרָא 146. בְּפָּסַח הִיא שְׁכִינָה, יִ"ד הַגְּדוֹלְה דְּוַזֶּסֵד. בְּרִאשׁ הַשַּׁנָּה, אִיהִי יִ"ד הַוַוֹּהָה, בִּוּסְטָּרְא מִצַּד הַחֶסֶד. בְּרֹאשׁ הַשְּׁנָה הִיא יִ"ד

<sup>&</sup>quot;אָז תִּקְרָא וַיהוָה יַעֵנֶה"

<sup>&</sup>quot;Then you will call, and YHVH will answer;"

הַחֲזָקָה מִצֵּד הַגְּבוּרָה. בְּמַתַּן תּוֹרָה יָ״ד רָמָה, מִצַּד הָעַמּוּד הָאֶמְצָעִי. וְשָׁלֹשׁ פְּעָמִים י״ד – מ״ב. וּשְׁלֹשָׁה אָבוֹת שֶׁהְּלוּיִים מֵהֶם עוֹלִים אַרְבָּעִים וַחֲמִשְּה, בָּחַשְׁבּוֹן יוֹ״ד הַ״א וַא״ו הַ״א. דְּגְּבוּרָה. בְּבַוּתֵּן תּוֹרָה, יָ"ד רָבָּוּה, בּוּפִּטְּרָא דְּעַבּװּדְא דְּאֶבְוּצְּׁעִׂיתָא. וּתְּכַּת זִבְּוּנִין יִ"ד, בו"ב. וּתְכַּת אֲבְּהָוֹ דִּתֶלְיָין בִּוּנִיְיהוּ, סַלְּלָּין וְזִבִּוּשְּׂה וְאַרְבָּעִים, כְּוּזוּשְּׂבֵּן יוּ"ד בִּ"א וָא"ו בִּ"א

On Passover, the Shechinah is the aspect of 'the Great hand' of YHVH that is the side of Chessed. On Rosh Hashanah, it's 'the Great Hand' from the side of Gevurah. The giving of the Torah is 'the High Hand' from the side of the Central column, Tiferet. Three times 14 is 42. With the three patriarchs, it's 45 and the numerical value of the 10 letters name of Zeir Anpin יוד-הא-ואו-הא.

