



## The Holy Zohar

# Zohar Haazinu

With English commentary by Zion Nefesh
Based on Zohar Hasulam, and the teachings of Rabbi Yehuda Halevi Ashlag

#### DailyZohar 2020 edition

\*\* This is the first and an unedited edition. Please forgive any mistakes and share your comments by email to zion@dailyzohar.com

Future editions may include additional commentaries published on DailyZohar.com.

Copyright © 2020 DailyZohar.com, Zion Nefesh. All rights reserved.

You may share this file with your friends exactly AS IS. No change is allowed. You may print one copy for personal use and study. Reproduction and distribution beyond personal use of this file or parts of it without written permission is prohibited.



1. הַאֲזִינוּ הַשְּׁמִים וַאֲדַבֵּרָה וְתִשְׁמֵע הָאָרֶץ אִמְרֵים פִּי (דברים לב). רַבִּי יְהוּדָה פָּתַח, (שיר השירים ה) פָּתַחְתִּי אֲגִי לְדוֹדִי וְדוֹדִי חָמֵק עֻבֶּר וְגוֹ׳, ה) פָּתַחְתִּי אֲגִי לְדוֹדִי וְדוֹדִי חָמֵק עֻבֶּר וְגוֹ׳, בְּקשִׁתִיהוּ וְלֹא מְצָאַתִיהוּ קְרָאתִיו וְלֹא עֻנְנִי. מַה בְּקשִׁתְיה בְּמַעְלָה? אֲגִי יְשֵׁנָה וְלִבִּי עֵר וְגוֹ׳. אֲגִי יְשֵׁנָה. אָמְיָרה בְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל, אֲגִי יְשֵׁנָה - מְמָצְוֹת הַתּוֹרָה, בְּזְמֵן שֶׁהְלֵכְתִי בַמְּדְבָּר. וְלִבִּי עֵר - לַעֲלוֹת לָאָרֶץ, לַעֲשׂוֹת אוֹתָם (חוֹבוֹת), עֵר - לַעֲלוֹת לָאָרֶץ, לַעֲשׂוֹת אוֹתָם (חוֹבוֹת), שֹּבְרִי בְּמִן הְיִבְּי מְנִי בְּמָּבְיִים לְהָם לְיִשְׂרָאֵל בּרִים בְּתִירִבוֹת, שֶׁבְּתוֹּב (דברים בְּיִתְם בְּוֹית, שֶּבְּתוֹּב (דברים בְּיִתְם וְגוֹ׳, (שם ט) מַמְרִים הֵיִיתֶם אֵל אוֹר, (שם) וּבְחֹרֵב הִקְצֵפְתָּם וְגוֹ׳. זֶהוּ שֶׁבְּתוֹּב הִקְצֵפְתָּם וְגוֹ׳. זֶהוּ שֶּׁבְּתוֹּב הֹנִמִּן בְּהַבּר.

1. (דברים לב) הַאָּזִינוֹ הַשָּׂבַיִים וַאֲדַבֵּרָה וְתִשְּׂבִוּעֹ הַאָרֶץ אָבָוֶרִי פִי, רְבָּי יְהוֹרָה פַתַוֹז, (שיר השירים ה) פתוותי אַנִּי לְרוֹדִי וְרוֹדִי וַוֹבֵוּה עַבַר וְגֹּוֹ, בְּהַשְּׂתִיהוּ וַלֹא בִוּצַאתִיהוּ הָרַאתִיוּ וַלַא עַנַנִּיּי. בַּוֹה בְּתִיב לְעֵיכַא. אַנִּי יִשְׂנָה וַלְבִּי עַר וְגוֹי. אַנִּי יִשְׂנָה, אָמַרָה כְּנָסֵת יִשְּׂרָאֶכוֹ. אַנִּי יִשְׂנָה, בִּפַּקוּדֵי אוֹרַיִיתָא, בּוֹבִנָּא דָאָוֹיִכוֹנָא בַּמַדְבָּרָא. וִלְבִּי עַּר, לְאַעַנְלֹא לְאַרְעָא, לְמֵעַבָּד לָהוּ (נימוסין) דְהָא כָּל פַקּוֹבֵי אוֹרַיִּיתָא בְּאַרְעָא בושה בוזיו. הול דודי דופה, דא בושה. דאוכוו להו לישראל בכבוה ויכוווין, (דף רפ"ו ע"ב) בכבוה הַהַבַרים דכתיב, (דברים א) אלה וגוי (דברים הַיִּיתַם ט) בובורים וגוי, (דברים ט) ובווורב הָקַצַּפָתֵם וְגוֹי. הַרָא הוא דְכְתִיבֹ, (שיר השירים ה) דופה.

2. וְעֵם כְּל זֶה שֶׁמּשֶׁה הוֹכִיחַ לְהֶם לְיִשְּׂרְאֵל, בְּאַהְבָּה הְיּוּ כָּל זְּה שֶׁמּשֶׁה הוֹכִיחַ לְהֶם לְיִשְּׂרָאֵל, בְּאַהְבָּה הְיּוּ כָּל דְּבָרְיוּ, שֶׁכְּתוּב (דברים ז) כִּי עֵם קְדוֹשׁ אֲתָה לַה׳ אֱלֹהֶיךּ, (שם יד) וּבְךְּ בְּחַר ה׳ אֱלֹהֶיךְּ לִהְיוֹת לוֹ לְעֵם וְגוֹ׳, בְּנִים אַתֶּם לַה׳ אֱלֹהֵיכֶם, (שם ד) וְאַתֶּם הַדְּבֵקִים בַּה׳. וְעַל זָה (שם כז) וְשְׁמַעְתְּ בְּקוֹל ה׳ אֱלֹהֶיךְ. (שם ז) כִּי מַאַהְבַת ה׳ אֶרְכֶם. זֶהוּ שֶׁבְּתוּב (שיר השירים מֵאַהְבַת ה׳ אֶרְכֶם. זֶהוּ שֶׁבְּתוּב (שיר השירים ה) פְּתְחִי לִי אֲחֹתִי רַעְיָתִי.

וְעַׂם פָּל דָּא דְּבוּשֶׁה אוֹכַזוֹ לְהוּ לְיִשְּׂרָאֵל, בְּרְוֹזִימוּתָא הָווֹ פָּל בִּוֹלוּי, דְּכְתִּיבׁ, (דברים ז) כִּי עַׂם בְּרְוֹזִימוּתָא הָווֹ כָּל בִּוֹלוּי, דְּכְתִּיבֹ, (דברים ז) כִּי עַׂם לְעָׂם וְגוֹּי (דברים יד) בְּנִים אֲשֶם לַיִּי, אֱלֹהֵיכָם (דברים לְעָׂם וְגוֹי (דברים יד) בְּנִים אֲשֶם לַיִּי, אֱלֹהֵיכָם (דברים ד) וְאַשֶם הַּדְּבַקִּים בַּיִי. וְעַׂל דָּא (דברים כז) וְשָׂבִּוּעְׂתָּ בְּקוֹל יְיִי, אֱלֹהֶיךָ. (דברים ז) כִּי בֵּוּאֲהָבַת יְיִי, אֶתְכֶם. בְּקוֹל יְיִי, אֱלֹהֶיךָ. (דברים ז) כִּי בֵּוּאֲהָבַת יְיִי, אֶתְכֶם. הַדְּרָתִיבֹ, (שיר השירים ה) פַּתְזוֹי לִי אֲזווֹתִי בִּיֹים בַּיִּים.

#### Deuteronomy 32:1

<sup>&</sup>quot;הַאָזִינוּ הַשְּׁמַיִם, וַאַדַבָּרָה; וְתַשְׁמַע הַאַרַץ, אָמַרֵי-פִּי. "

<sup>&</sup>quot;Give ear, O heavens, and I will speak, and let the earth hear the words of my mouth." This verse opens the last words of Moses before he leaves the world. He calls on heaven and earth to listen and hear the words of his mouth. Moses knows that he's about to leave the world and he creates for us a supernal gate that we can use. The Torah scroll itself has the shape of a gate.

ואלידה בם את השמים ואת הארץ כי ידעתי אוורי מות כי דשוות דשוודנון וסרדם מן הדרך אשר צויתי אתכם וקראת אתכם הרעה באוורית הימים כי תעשו את הרע בעיני יהוה כהכליסו במלשה ידיכם וידבר משה באוצי ככ קהל ישראל את דברי השירה הזאת עד תמם

| ותשמעל הארץ אמרי פי | האויני השמים ואדברה  |
|---------------------|----------------------|
| תזל כשל אמרתי       | ילרף כמשר לקוזי      |
| וכרביבים עלי עשב    | כשעירם עלי דשא       |
| הבו בדל לאלחינו     | כי שם יהוה אקרא      |
| כי כל דרכיו משפט    | הצור תמים פעלו       |
| צדיק וישר הוא       | אל אמונה ואין עול    |
| דור עקש ופתלתל      | שחות כו כא בזיו מומם |
| עם גבל ולא זוכם     | ה ליהוה תנמלו זאת    |
| הוא עשר ויכונר      | הלוא הוא אביר מנר    |

The Zohar quotes many verses from the Song of Songs to tell us about the concealed holiness of Moses's words. Rabbi Akiva said that the writings of the Bible are Holy and the Song of Songs is the Holy of Holies.

Song of Songs 5:2

The Zohar tells us that even though Moses scolded the nation for their sins and warned them about the future, all his words came from love as he said;

Deuteronomy 7:6

The description of the last day of Rabbi Shimon is in the Idra Zuta that is part of the Zohar Ha'azinu. Before he leaves the world, Rabbi Shimon also calls on heaven and earth in a similar way as Moses. I will describe and explain in the next articles.

ַלַאָרִץ וּלַקְבַּל מצוות הַתוֹרָה הַאלּוּ עַל יָדִי משָׁה, בַתוּב? (שם) וְדוֹדִי חמק עבר, שַּׁבַּתוּב (דברים לד) וַיַּמַת שַׁם מֹשֵׁה עֲבָד ה׳. בָּקַשְׁתִיהוּ וָלֹא מָצַאתִיהוּ, שֵׁכַּתוּב וָלֹא קַם נָבִיא עוד בישראל כמשה. קראתיו ולא ענני, שלא שעשה על ידיו.

3. בוה כתיב. (שם) קבותי אני לפתווו לדודי, אבורו 3. מה בתוב? (שם) קמתי אני לפתח לדודי. יִשְּׂרָאֵל בְעוֹד דַּהָנֵינָן זְבִוּינִין כְבֵּוּעַל כִאַרְעַא, וּכְלַהָבְּכָא אָמְרוּ יִשְׂרָאֵל, בְּעוֹד שָׁהִיִינוּ מְזַמָּנִים לַעֲלוֹת אוֹרַיִיתַא עַל יִדוֹי דְבוּשָּׂה. בוה דכתיב, (דברים וֹזבֵוּהָ עַבַר. כתיב, (שם) ודודי לד) וַיַבות שָּׂם בושָּׁה עָבֶר יִיַ׳. בְּקָשָּׁתִיהוּ וָכֹּא בִוּצָאתִיהוּ, דְּכָתִיב וְלֹא הָם גַּבִיא עוֹד בְיִשְּׂרָאֶל כְּבוּשֵּׂה. הָרָאתִיו וַכֹּא עַנַנִיי, דִּכָּא הַוָּה דָּרָא בְּדָרָא דְּבוּשֶּׁה, דְקּוּדְשָּׂא הַיַה דוֹר בִּדוֹרוֹ שֵׁל משֶׁה, שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא בריך הוא שַבוּע לְהַבּע הָהָ וְעָבַד לְהוּ גָּפִין וְגִּיבוּוּסִין, שַבֵּע לְקוֹלֵם וְעָשָה לָהֵם נִפִּים וְחָפִים, בְּמוֹ כבוה דעבד על ידוי.

<sup>&</sup>quot;... פָּתִחִי-לִי אֲחֹתִי רַעְיָתִי יוֹנֶתִי תַּמָּתִי"

<sup>&</sup>quot;Open to me, my sister, my love, my dove, my perfect one...,"

<sup>&</sup>quot;כִּי עַם קָדוֹשׁ אַתַּה, לַיהוָה אַלֹהיך: בַּךְ בַּחַר יהוָה אַלֹהִיךְ, לְהִיוֹת לוֹ לעם סגלָה, מכֹּל הַעָמִים, אָשׁר עַל-פָּנֵי הַאַדְמָה " "For you are a people holy to YHVH your God. YHVH your God has chosen you to be a people for his treasured possession, out of all the peoples who are on the face of the earth."

לא רַצָה שַּׁמַלְאַדְ אוֹ שַׁלְיחַ לְהַנָהִיג עְמּוֹ, שֶׁבֶּתוֹב (שמות לג) אָם אֵין פָּנֵידְ הֹלְכִים וְגוֹי. אַשָּׁרֵי חֵלְקוֹ שֵׁל משֶׁה שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא מַסְבִּים לְרָצוֹנוֹ. וְדוֹדִי חַמַק עָבַר, בִּיַמֵיו שֵׁל יהוֹשׁע, שׁכּתוּב (יהושע ה) לֹא כּי אני שׂר צבא

4. רַבִּי יִצְּׂוֶזֶהָ אֲבַוֹר, הַבְּוִתִּי אֲנִּי כִּפַתּוֹזֵז כִּרוֹרִי, דָּא 4. רַבִּי יִצְחָק אָמַר, קַמְתִּי אֵנִי לִפִּתֹחַ לִדוֹרִי – קוּדְשָּׂא בְּרוּךְ הוּא בְּיוֹבוּוּי דְבוּשֶׁה, דִּכָל יוֹבוּי לָא בַעַא זָה הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא בִּיָמִיו שֵׁל משֵׁה, שֵׁכֵּל יַמֵיו דבולאכא ושיליווא לדברא עבויה, דכתיב, (שמות לג) אָם אֵין פַנָּיך הוֹלְכִים וְגוֹי. וַבָּאָה וֹזוּלְקֵיה דְבוּשֵּׂה, דקודשא בריך הוא אסתכם לרעותיה. ודודי וזבוק עָָבָר, בִּיוֹבווֹי דִיהוֹשֶּׁעַ, דְּכָהִיב, (יהושע ה) כֹּא כִּי אֲנִי

### Deuteronomy 34:5

Deuteronomy 34:7

The first verse tells us that Moses died 'according to the word of YHVH'. The next verse tells us that Moses was in good health. The Torah and the Zohar teach us that even though Moses was in perfect spiritual and physical state, he was still part of the great plan of Creation.

Moses wanted to enter the Land of Israel and bring the Final Redemption but God did not let him.

Rabbi Shimon was also in a similar state and left the world because God asked him to. Rabbi Shimon testified on himself that he could remove all judgments from the world but he was not allowed to.

Moses continued his work to bring the Final Redemption by teaching Rabbi Shimon the secrets of the spiritual system. Rabbi Shimon put all the secrets for us in the Zohar so we can all be part of the process.

Those who study the Zohar have no fear of death because they know like Moses and Rabbi Shimon that life in this world is about doing the spiritual work that is Light. Everything else is a dark 'filler' with a temporary state of existence.

שַׁלֹּא רַצָה (וְלֹא קַבְּלוֹ). אֲחַר שָׁמֵת משֵׁה, מַה וְיָפַּל יְהוֹשֵׁעַ אֱל פַּנִיו אַרצַה. עַתַה וְכַתוּב (שם) וְיָפַּל בָאתִי, בָּיָמֵיו שֵׁל משֶׁה רַבְּדְּ בָּאתִי וְלֹא קְבְּלַנִי.

5. הָא וְזַוֹּי, בוּשֶּׂה הֲוָה שָּׁבִוּע הָלְלָא הַדִּישָּׂא דְבַוּלְכָּא 5. בּא רְאֵה, משֶׁה הָיָה שׁוֹמֵע קוֹל הָדוֹשׁ שֵׁל עַבּלָאָה, וִכָּא אַזָּדִיעַזָּע, וִכָּל שַׁבּן בַּוּלָאָכָא, דִּכָּא הַמֶּלֶּד הָעֶלְיוֹן וְלֹא נִזְדַעַזַע, וְכָל שֶׁבּּן מַלְאָד בּעָא (ולא קבליה). בַתר דְּעָיֹכִיב מֵה כְּתִיב. וַיֹּאמֵר ַלֹא כִּי אֲנִי שַׂר צְּבָא יְיָ׳. וּכְתִיב (שם) וַיִּפּוֹל יְהוֹשֻׂעַ אֵל כָּתוֹב? וַיֹּאמֶר לֹא כִּי אֲנִי שֵׁר צְבָא ה׳. פַנִּיו אָרַצָּה. עַּתָה בַאתִי, בִּיוֹמוֹי דְּמִעֵּה רַבַּךְ אָתֵינָא,

יי.וַיָּמַת שַׁם מֹשֵׁה עֲבֶד-יִהוָה, בָּאֶרֵץ מוֹאָב-עַל-פִּי יִהוָה יי

<sup>&</sup>quot;So Moses the servant of YHVH died there in the land of Moab, according to the word of YHVH"

<sup>&</sup>quot;וּמֹשֶׁה, בֶּן-מֵאָה וְעֲשָׁרִים שַׁנַה–בִּמֹתוֹ; לֹא-כַהַתָה עֵינוֹ, וְלֹא-נַס לַחֹה "

<sup>&</sup>quot;Moses was 120 years old when he died. His eye was undimmed, and his vigor unabated."

בָּאוֹתַה שַׁעַה יָדְעוּ יִשְׂרָאֵל שָׁבְחוֹ שֵׁל משֵׁה. בָּאוֹתוֹ זָמֵן בָּקָשׁוּ יָשָׂרָאֵל לְהַקָּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא וָלֹא נִזְדַּמֵן לַהֶם כַּךְ כִּבִימֵי משׁה. זַהוּ שֶׁכַּתוּב בקשתיהו ולא מצאתיהו וגו'.

וְלָא הְבְּבְּנִי. בִּיה שַּׁעֲנָא, יָדְעוֹ יִשִּׂרָאֵל שִּׁבַנוֹא דְבוּשֵׂה. בַּהַהוֹא וָבִנָּא בַעוֹ יִשְּׂרָאֶל כְּלְּוֹרְשַׂא בַּרִיךְ הוֹא, וַלְא אַוֹּרְבַוֹּ לְהוּ הָכִי כְּיוֹבווֹי רְבוֹשָׁה, הַרָא הוא רְכִתִיב בָּקָשָׂתִּיהוּ וִכֹּא בִעָּאָתִיהוּ וְגוֹּי. (דברים לב) הַאַזִּינֹוּ השבנים ואדברה, רבי וזייא אמר, וכאה וזוכקיה דבושה, יַהִיר בוכַל נִבִיאֵי עַלבוא.

שַׁמֵים וָהָאַזִינִי אָרִץ כִּי ה׳ דְבֶּר. שְׁמִעוּ שַׁמֵים. יִשַּׁעִיָה שָׁהַיָה רַחוֹק יוֹתֵר מֵהַמֵּלֶדְ, כַּתוּב שִׁמְעוּ שַׁמֵים. משֵׁה שַׁהָיָה קַרוֹב יוֹתֵר לַמֵּלֶדְ, כַּתוֹב האזינו השמים.

6. תַאַ װַזֵּיל, כָּתִיב (ישעיה א) שָּׂמִעָּו שָּׂמֵיָם וְהַאֱזִינְּי אֵרֶץ ֹ 6. הַאַזִינוּ הַשָּׁמִים וַאַדַבֶּרָה (דברים לב). רַבִּי בּי יְיָי דְבֵּר. שִּׂבְוּעוֹ שָׂבַוּיִם, יְשַׂעְּיָה דְּהָנָה יַתִּיר רִוֹזִיהָא חִיָּיא אָמַר, אַשְׁרִי חֶלְקוֹ שֶׁל משֶׁה יוֹתֵר מִכָּל בִּוּבִוֹלְבָּא, בְּתִיב שִּׁבְּוֹעוֹּ שָׂבַוִים. בּוֹשֶּׁה דְּהֲוָה יַהִּיר בָּרִיב וְבִּיֹבְי הָעוֹלְם. בֹּא רְאֵה, בָּתוּב (ישעיה א) שִׁבְעוֹ למלכא, כתיב האוינו השבים.

שַׁמַיִם וָהָאַזִינִי אַרָץ, כַּמָה בַּעַלֵי דִינִים מָאִירִים הוא זה שרוצה להרעיש עולמות? עד שפתח ואמר: לא אני ולא שלי, אלא כי ה' דבר, ולא אני. במשה מה כתוב? האזינו השמים ואדברה, אני ולא אחר. ואדברה – בלא פחד. ותשמע הארץ אמרי פי – ולא מאחר. אשרי חלקו. אמר רבי אבא, באותיות חקוקות של רבי אלעזר, הַאָּרִץ – כָּאן הַשָּׁמַיִם וַאַדַבּרָה וְתִשְּׁמַע הָאָרִץ – כָּאן נָרָמַז שָׁם הַקַּדוֹשׁ הַעַלִּיוֹן.

7. תַאנָא, בַּהַהוֹא וָבְנָגָא דְאָבֵור יִשַּׁעָיַהוֹ שַּׂבְוֹעוֹ שַׂבְוֹעוֹ בַּאַבוֹר יִשָּׁעָיָהוּ שִׁבְעוֹי וָהַאָּוֹינִי אָרִץֹּ. כַּבָּוֹה גַּרְדִינִי טְהִירִין אָוֹדְבַנֹּוּ לְתַבְרָא רִישַּׂיה, נָּפָקָא קָּכָּא וְאָבַּור, בַוֹאן הוא בּיוֹ דְּבָעֵי הְוְדַּמְנוּ לִשְׁבּר אֶת רֹאשׁוֹ. יָצָא קוֹל וְאָבַר: מִי לאַרעַשָּׁא עָלבִּיוֹּ. עַד דְפַתַּוֹז וִאָבֵּיר, לָאוֹ אָנָא, וַלְאוֹ דירי, אֶלֶא כִּי יִיִּ דְבֶּר, וְלָא אֲנָא. בְּמֹשֶׂה מַה כִּתִיב. הַאַוֹינֹי הַשָּׂבִים וַאַרַבַּרָה, אַנֹא וַלָּא אַװַרָא. וַאַרְבַּרָה בְּלֶא דְּוֹזִילוּ. וְתִּשִּׂבִע הָאָרִץ אָבְוֵרִי פִי, וְלָא בִוּאַוֹזֵרָא. זַּבָאָה זזוּלָהֵיה. אָבִיר רִבִּי אַבָּא, בִּאַתְווּן גִּּלִיפוּ דִּרְבִּי אָלִעַוֹר, הַאַוֹּינוֹ הַשָּׁבַיִים וַאָדַבֵּרָה וְתִשְׂבַעֹ הָאָרֶץֹ, הָכָא אָתרבויוֹ שִּבוֹא הַדִּישִׂא עַכּוֹאָה.

In the Zohar portion of Haazinu, we find a special section called "Idra Zuta". In this part, Rabbi Shimon revealed the secrets of Zeir Anpin (six sefirot of Chessed, Gevurah, Tiferet, Netzach, Hod and Yesod) and the connection to the final Tikkun. In addition, the Idra Zuta has the story of the departure of Rabbi Shimon from this world.

Why was the Idra Zuta placed inside Zohar Haazinu?

The Ari tells us that Rabbi Shimon had a spark of the soul of Moses. He came to the world to reveal the Zohar, in order to support the Shechina at the days before the revelation of Mashiach and to give us a powerful tool of connection and protection.

The Zohar and Rabbi Shimon are directing us to the gates that lead to Zeir Anpin, the "Light".

Moses and Rabbi Shimon shared a mission. Just before he passed away, Moses created the gate in the Torah at the level of Zeir Anpin. Rabbi Shimon created the parallel gate at the level of Malchut with the seventy Tikunei Zohar.

Moses opened his song in Haazinu with "Give ear, O heavens, and I will speak; and let the earth hear the words of my mouth" (Deuteronomy 32:1)

Rabbi Shimon opened his revelations of the Idra Zuta with "I will speak alone. All will listen to my words, uppers and lowers."

The last paragraph of Zohar Haazinu, just before the Idra Zuta, says "When Moses said "Give ear O heavens..." the worlds shook and a voice said, "Moshe, Moshe why are you shaking the whole world, you are only human, and because of you the world is shaking". Moses answered, "Because I call with the name of God" (Deuteronomy 32:3). At that moment, they became silent and listened to his words.

As you will read in the Idra Zuta, Rabbi Shimon started his revelations with the gates of heavens opened and in the presence of the Shechinah and seventy righteous souls from the highest level of the Garden of Eden.

The Tikunei Zohar is the key to the gates created for us by Moses and Rabbi Shimon. The Zohar testified to that in the section of Naso, "Because the Israelites will taste from the Tree of Life, which is this book of the Zohar, they will go out of exile with mercy".

[sexvbutton size="medium" color="default"

url="https://dailyzohar.com/pdf/IdraZuta-DailyZohar.pdf" icon="noicon"|Complete Idra Zuta with partial translation and commentary[/sexybutton]

[sexybutton size="medium" color="default" url="https://dailyzohar.com/zoharreading/" icon="noicon"|Complete reading of the Idra Zuta[/sexybutton]

size="medium" url="https://dailyzohar.com/wpcolor="default" [sexvbutton content/uploads/2014/09/IdraZuta-meir.pdf" icon="noicon" הוצאה מיוחדת של האידרא זוטא קדישא (Idra Zuta-All Hebrew with commentary)[/sexybutton]

משֶׁה אַמֶר הַאָּזִינוּ הַשָּׁמִים. הַשָּׁמִים – הַשָּׁמִים הַעַלְיוֹנִים, אֵלּוּ הַנּוֹדַעִים, שֵׁנָּקְרַאִים שִׁמוֹ שֵׁל הַאָרץ – הָאָרץ הוא. וְתִשִּׁמֵע הָאָרץ ָהָעֵלְיוֹנָה, אוֹתָהּ הַנּוֹדַעַת, וְהִיא אֵרֵץ הַחַיִּים. בּישַׁעָיַה כַתוּב שָׁמִעוּ שַׁמֵים, וְלֹא הַשַּׁמֵיִם. האזיני ארץ, ולא הארץ. ואלו שמים וארץ תַּחָתּוֹנִים. וַעָם כַּל זֶה רַצוּ לְהַעַנִישׁ אוֹתוֹ, עַד שַׁאַמַר כִּי ה׳ דָּבֵּר, וַלֹא אַנִי. וּמשֵׁה אַמַר כַּל זֵה, שׁכַּתוּב הָאזינוּ הַשַּׁמִים וַאִדבּרָה ותשׁמע הַארץ אמרי פי.

8. רָבִּי יוֹסֵי אָבֵור, תוּ בַוֹה בִּין בוּשָּה לְישַׂעָהוּ. בוּשָּה 8. רָבִי יוֹסֵי אַבַּור, תוּ בַוֹה בִין משֶׁה לְישַׁעָיְהוּ? אַמֵר הָאָוֹינוֹ הַשַּׁמִיִם, הַשַּּׁמִים, שַּׁמַיִם עָכַּאִיוֹ, אִינוּוֹ דֹאשִׁתְבוּוֹדְעָוֹ, דַאָּקָרוּן שִּׁבָּוֹא דְקוּדְשָּׁא בִּרִיךְ הוֹא. וָתִשִּׂמַעֹ הַאָרֶץֹ, אֵרֶץֹ עִכַּאָה, הַהִּיא דְאָשִּׂתְּמוֹדְעָא, וְאִיהִי אָרֵץ הַוֹזַיִּים. בִּישַּׁעַנה כִּתִיבֹ, שָּׂבְועוֹ שַּׂבַוִים וְכַּא הַשַּׁבַנִים. הַאַזִּינִי אַרִץ, וַלָּא הַאָרץ. וָאִינוּוֹ שַּבַנִים וַאָרץ תַתָּאִיוֹּ. וְעָּם כַּל דַא, בַּעוֹ לָאֲעָנִשָּׁא לֵיהּ, עַר דְאָבֵור כִּי יִיַ" דְבֶּר, וַלֹא אָנָא. וּמשָּׁה אָמַר כּוּלֵי הָאי, דְּכְתִּיב ָּהַאָּוֹינוֹ הַשָּׂבַיִם וַאֲרַבֵּרָה וְתִשְּׂבֵע הַאָּרִץ אָבִרִי פי.

9. רַבִּי יִצְחַק פָּתַח, (שיר השירים ב) כְּתַפּוּחַ בַּעַצֵי הַיַּעַר וְגוֹ׳. אַשָּׁרֵי חֵלְקָם שֵׁל יִשְּׂרָאֵל מְבָּל הָאָמוֹת נָתָנוּ לְשַׂרִים מְמֵנִים שַׁלְיטִים עֵלֵיהָם. וַישָׂרָאֵל הָדוֹשִׁים, אֲשָׁרֵי חֵלְקָם בַּעוֹלַם הַזָּה וּבַעוֹלַם הַבָּא, שֵׁלֹא נַתַן אוֹתֵם הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא לא למלאך ולא לשליט אחר, אלא הוא יחד אוֹתַם לְחֵלְקוֹ. זָהוּ שֶׁכַּתוּב כִּי חֵלֶק ה׳ עַמּוֹ, וָבֶתוֹב (תהלים קלה) כִּי יָעֲקֹב בַּחַר לוֹ יָה. בָּתַפּוּחַ בַּעֲצֵי הַיַּעֵר, מַה תַפּוּחַ מְתַחַלֵּק בְּגוַנֵיו עַל בַּל שָׁאַר עָצֵי הַשַּׂרָה, כַּךְ הַקַּרוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא מְתָחַלֵּק וְנְרָשָׁם עַל כַּל חַיַלוֹת עליוֹנים

9. רְבִּי יִצְּׂחֶלְ פָּתַחֹ, (שיר השירים ב) כְּתַפַּוּחַ בַּעֵבֵיׁ הַיַעַר וְגוֹי. וַבָּאָה וווּלַהֵיהווֹ דִישִּׂרָאֵל בִּכָּל עַבְּוּיוֹ עוֹבְדִי פוּכְבִים ובַיַּיָּלוֹת, דְּהָא בָּל שָּׁאַר עַבִּיין אָתִיהִיבוּ אָמּוֹת עוֹבְדֵי כּוֹכְבִים וּמַזְלוֹת, שֶׁהַרִי כָּל שְׁאָר לרברבו ביבונו, בשלטנותא עלייהו. וישראל הדישיו, וַבָּאָה וווּלַהֶּיהוֹן בְעַלְנֵא דֵּיוֹ וּבְעַלְבָּא דְאָתֵי, דְלַא יָחֲבֹ כוֹן קוּדְשָּׁא בִּרִיךְ הוּא לָא לְבַוּלְאָכָא, וְכָּא לִשָּׂלִיטָׂא אַווַרָא, אַכָּא הוא אָווִיד כוֹן כְּוֹזוּכְלָקִיהֹ, הַדָּא הוא דֹבָתִיב בִּי וֹזֶכֵלְ יִיֵּ׳ עַבּוּוּ. וּבְתִיב, (תהלים קלה) בִּי יַעַּקֹב בַּוַר כוֹ יָה. כְּתַפוּווַ בַעַּצִי הַיַּעַר, בַּה הַפוּוּוַ בותפרשה בגוונוי, על כל שאר אילני ווהלא, כר קורשא בריך הוא מתפרש ואתרשים על כל מיליו

עָּבְּאוֹת הָוֹא בְּבֵל זַזִּילֵא דְּבָּאוֹן בָּךְ (ישעיה מח) יְיָ׳ צְּבָאוֹת שְּׂבּוֹוֹ, וְתַחְתּוֹנִים, מִשׁוּם זֶה (ישעיה מח) ה׳ צְבָאוֹת אוֹת הוֹא בְּבֵל זַזִּילֵא דְּלָעַיּלַא.

Yesterday I was in court because of a speeding ticket. I was never caught speeding because I am always careful on the road and may go over the speed limit to match the speed of the traffic on the road. It doesn't matter the circumstances but this time I got a speeding ticket after 25 years of clean driving record. Few parking tickets but no moving violations. I accepted a plea, got reduced points and paid the full fine. The bottom line I was happy because it was so close to Rosh Hashanah.

Why do I tell you that?

The main reason is to give you an important spiritual lesson. No matter how bad it was last year for us, we should accept all that happened as a correction and cleansing of our past impurities. If we come this year to the heavenly court complaining about our tough year and demand or expect a better year then we are wrong. We should look at past experiences as opportunities for cleansing and embrace them. When the court looks at our current case and sees that we are accepting our previous judgments then we don't need to repeat the lesson. The next year will be much easier for us.

If you have a wonderful and successful year it doesn't mean that you finished your Tikkun and God is on your side. Your success may have been a test to see if you understand that everything is from God and you use the energy you receive wisely or used it selfishly. Be thankful and promise yourself to be a greater sharing person. The energy we receive in this world is only a greater opportunity to better our souls, not our bank account. More money equals more power to do better for others. When we die we take with us only the garments of our souls. It is done only with a good study of the Zohar and sharing acts.

I want to share something I learned from Rabbi Benayahu Smueli, head of "Nehar Shalom", a Yeshiva for the study of Kabbalah in Jerusalem.

He quoted Rabbi Shimon from the Zohar with the explanation of the verse from Psalms 89:16 " אַשְׁרֵי הָלָנוּן "הַלְּכוּן" הָּלֵכוּן " אַשְׁרֵי הָעָם, יֹדְעֵי תְרוּעָה; יְהוָה, בְּאוֹר-פָּנֶיךְ יְהַלֵּכוּן"

"Blessed is the people that knows your joyful sound (תְּרוּשָה)! YHVH, they will walk in the light of your face!"

תרועה, 'Teruah', has the letters for 'Torah' תורה, 'The letter ע has a numerical value of 70. The verse reveals that blessed are those who study the Torah on all of its 70 levels, which is what the Zohar teaches us. The verse talks about the people that 'know' and not those who can 'hear' the Shofar. To 'know' is 'to connect' and it is related to the Sefirah of Da'at that connects Chokmah and Binah of the upper spiritual levels.

The outcome of this connection is explained in the second part of the verse. "YHVH, they will walk in the light of your face (פנים). The word פנים also means 'inner'. When we study the Zohar it is like blowing the Shofar with Teruah that breaks and confuses the negative side.

\_=\_=\_=\_=\_=\_=

I include below several links with a wealth of Zohar and studies on Rosh Hashanah. Make efforts to study as much as you can during the coming 10 days so you will be ready for the gifts of Yom Kippur.

Do you have a wish to fulfill? - Preparation for Rosh Hashanah

https://dailyzohar.com/do-you-have-a-wish-to-fulfill-preparation-for-rosh-hashanah/ When you go to court, bring your best advocate

https://dailyzohar.com/rosh-hashanah-5773-when-you-go-to-court-bring-your-best-advocate-repost/

Zohar for Rosh Hashanah

https://dailyzohar.com/wp-content/uploads/2011/09/ZoharRoshHashanah3.pdf

Gate of Meditations - Rosh Hashanah and Yom Kippur

https://dailyzohar.com/gate-of-meditations-rosh-hashanah-and-yom-kippur/

Daily Zohar # 1201 - How to go to court and come out clean

https://dailyzohar.com/daily-zohar-1201/

Rosh Hashanah meditation. Make your wish

https://dailvzohar.com/rosh-hashanah-meditation-make-vour-wish/

Daily Zohar # 1198 - The sound that breaks the sword of death

https://dailyzohar.com/daily-zohar-1198/

Daily Zohar # 1391 - Make your food for Rosh Hashanah

https://dailyzohar.com/daily-zohar-1391/

Daily Zohar # 1012 - Ram, Binding, Rosh Hashanah

https://dailyzohar.com/daily-zohar-1012/

Two giants at the gates but they come to help you

https://dailyzohar.com/two-giants-at-the-gates-but-they-come-to-help-you/

Daily Zohar # 1197 – Take responsibility

https://dailyzohar.com/daily-zohar-1197/

Daily Zohar # 1194 - Sons of God

https://dailyzohar.com/daily-zohar-1194/

Forgiveness – soul preparation before Rosh Hashanah

https://dailyzohar.com/forgiveness-soul-preparation-before-rosh-hashanah/

Download (PDF, 1.05MB)

From the Gate of Meditation by the Holy Ari

Download (PDF, 796KB)

10. תַא זַוֹזֵי, קוּרְשַׂא בָּרִיךְ הוֹא כָתַפוּווַ, דְאִית בֵּיה 10. בֹא רָאֵה, הַקְּרוֹשׁ בַּרוּךְ הוֹא כְּתַפוּוּוַ, שֵׁיֵשׁ הַכַּת בַּוֹנִין. בָּנֶּסֶת יִשְּׂרָאֵל בִשֹּׁוֹשֵׁנָּה. בַאן שׁוֹשַׂנָה. אָבֵור בּוֹ שְׁלֹשָׁה גְוִנִים. בְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל בְשׁוֹשׁנָּה. אֵיוֹ רָבִּי אַבָּא, שׁוֹשַׁנָּה סָתָם, שׁוֹשַׁנָּה דְאָתְּכִּלִילַת בְּשִּׂית שׁוֹשַׁנָּה אָבָא, שׁוֹשַׁנָּה מֻקֶּפֶּת, סְתִם טַרפי, שושׁנָה דָא גָּוונִיה וווור וְסוּמַק. וְכַלַּא הוּא הַרִיוֹ גָּווגַי, סוּבָּיָלְ וִזִזְוָור, הָבִי בְּנֶּסֶת יִשְּׂרָאֵל.

שׁוֹשַׁנָה שִׁנְכָלֵלֶת בִּשְׁשַׁה עַלִים. שׁוֹשַׁנָה זוֹ גָוְנֵיהַ לַבָן וַאַרם, וָהַכּל הוא בִּשְׁנֵי גַוַנִים – אַרם וַלַבַן. בד כנסת ישראל.

עוֹרַרְתִּיךָ. תַּחַת הַתַּפּוּחַ – בְּאֵיזֵה מַקוֹם זֵה? אלַא אַלוּ הַאַבוֹת שֵׁאַמַרְנוּ. רַבִּי יוֹסֵי אַמַר, זָה יוֹבֵל. רָבָּי אַבָּא אָמַר, הַכּל יַפָּה, אֵלַא אַלוּ האַבוֹת שמתחברים בתפוח.

בְּאִינוֹן נְּשִׂיקּין דְרְדוֹזִיבווּתָא, בְּנֶסֶת יִשְׂרָאֵל? בַּשׁוֹשַׁנָה. בִּאֵלוּ הַנִּשִׁיקוֹת שֵׁל

11. קוּדְשַּׁא בִּרִיךְ הוֹא כְּתַפוּוֹזַ, כָגַּסֶת יִשְּׂרָאֶל 11. הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוֹא כִּמוֹ תַפּוּחַ, כְּגַסֶת בְּשֹׁוּשֵׂנָּה. דְּהָבִי אָבִוֶרָה בָנֶּפֶת יִשְּׂרָאֶל, (שיר השירים יִשְׂרָאֵל בְּמוֹ שׁוֹשַׁנָּה. שֶׁבָּךְ אָמְרָה בְנֶפֶת ח) הַּוֹזֵת הַשִּׁרִים ח) תַּחַת הַהַּפּוּחַ (שיר השירים ח) תַּחַת הַהַּפּוּחַ (שיר השירים ח) תַּחַת הַהַּפּוּחַ ע"א) באָן אָתַר הִיא. אָכָּא אָכַיוֹ אָבַהָתִיוֹ דְאָבַוְרוֹ. רְבִי יוֹסֵי אָבַר, דָא יוֹבְלָא. רָבִי אַבָּא אַבַּר, כּלָא שַׂפִיר, אֶפֶּלֵא אָכֵּיוֹ אֲבָדָּוֹן דְּקָאַבְיִרוֹ, אָכֵּיוֹ אַ׳צֹּוּן גֹּ׳ גְּּוִונֵּי, שֵׁאַנוּ אוֹמְרִים, אַלוּ הַם שְׁלֹשָׁה גְּוְנִים דַבְּתְנוֹזִבְרַן בַתְפוּווֹז.

12. רָבִּי יִצְּׁזֶוֹלְ אָבַוֹר, בִּאָן אֲתָר אָתִּכִּלִּילַת כְּגַּמֵת 12. רַבִּי יִצְחָק אָמַר, בָּאֵיזֵה מַקוֹם נְכָלֵלֵת בשושוה. דְאָתְדְבָקָת בְּבַּוּלְבָּא עִבְּלְאָה, נַּטְּלָה תָרֵי שׁוֹשַׁנִּים, כִּבַּוּה שִׁנְדְבָּקֶת בַּמֶּלֶדְ הָעֶלְיוֹן, לוֹקַחַת שְׁתֵי

דְאַהְּ אָבֵר (שיר השירים ה) שָּׂפְּתוֹתָיו שׁוֹשַׂנִּים. וּבְגִּיןֹ בָּךְ אָבְיִרָה בְּנֶּטֶת יִשְׂרָאֵל, (שם א) יִשְּׂבֻוֹּנִי בִוּנְשִׁיקוֹת פִיהוּ. (כמה דאת אמר (בראשית מא) ועל פיך ישק כל עמי) בְּגִּין דְאָתְכְּלִילַת בַּשׁוֹשַׂנִּים, בִּתְרֵי שִּׂפְוון דִיכֵיה.

13. רַבִּי יְהוּדָה אָבֵּר, קּוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא שָּׁבַיִם אָקְרֵי. וּבְגִּין דְאָקְבִי שָּׁבַּיִם, כָּל אִינַּוּן רְקִּיעִין דְאָתְכְּלִיכְן בַּשְׂבֶא דָּא, (ס"א שבעה אינון דכד מתחברן וכו') כַּד בִּיתְעַוֹבְּרָן בַּוָעָדָא, אָקְרוּ שָּׂבַנִים, וְאָקְרוּ שְׂבָוּא דְּקּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא. בַּוּאוֹ אִינוֹוֹ רְהִיעִיוֹ. שִּׁבְעָה אִינוּוֹ.

14. כְּבָּוֹהֹ דְּדְנַגִּינָּןֹ, וִיכּוֹןֹ, רָקִיעַ, שְׁדְּוָקִים, וְבוּכֹ, בִּועוֹוֹן, 14. כְּבוֹ שֶׁכְּמַדְנוּ, וִילוֹן, רָקִיעַ, שְׁחָקִים, וְבוּל, בָּכוֹן, עַּרָבוֹת. וּבְאַגַּּרְהָא דְבֵי רַבֹ הַבְּגֹוּנָא סְבָא, הָכִי תָּנֵינָןֹ. רִבִּי יִצְּׂוֹזֶק אָבַוּר, הָנֵּי בְּרַיְיתֵי דְבֵי רַב הַבְּוֹנּנְא סָבָא הָכִי, וְסַגִּיאִין אִינוֹן בְּכָל הָנֵי גְּוַונֵי. כְּבָּוה דְּתְנֵינְוֹ, אָבַיר רָבִּי שִּׂבְּועוֹן, הָנֵינָן בְּאִינוֹן בְּרַיְיתֵי, (ס"א דלבר) דּלְגַּבֵּי דְּכָל הָגַּי שִּׂבְעִין פִּתְרִין דְּבַּילְכָּא. ָלֶּקֶבְּבֵּיהוֹן שַּׁוְוִיין זֹ׳ רְקּיעִיןֹ, וַזֹּ׳ פּכְבַיָּא דְרַהֲטִין וְאַוְּכִיּוֹ, أَكْدر دِيا لِهُ حُنكِ لِهِ خِيفِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ ָבָּסְאֵי דִּרְהִיעִּיןֹ, דְשִּׁבְעָה כּכְבַיָא, שַּׂבְתַאי, צָּבֶּה, פֿוּאָדִים, ווֹפּוּה, נִוּנְּה, כּוֹכָב, לְבָנָה. וְשִּׂוִין אִכּוּן לְלָּבְיׁל אָבֵּיוֹ, בְּכִסוּיָא דְּבִוּכִּיוֹ. כְגַּבֵי אִינֹּוּן דִּכְתִּיבֹ, (ישעיה מז) יַעַבְּוֹרוּ בָּא וְיוֹשִּׂיעוֹרְ הוֹבְרֵי שָׂבַוִים הַוֹזווֹזְים בַּכּכָבִים. כַּלְּהוּ בִּוּלְּיוֹ בִּוּתְכַּשְׁיָיוֹ, וְאַף תַּל צַּב דְּלָאו אוֹרְעֵזי דְאוֹרַיִיתָא. וַאֲנָּן בְּעַר אוֹרְוזִין דְאוֹרַיְיתָא קא אַוֹבוֹת בְּבָּוֹה דִּכְתִּיבֹ, (בראשית כו) וַיִּקְּרָא כְּדֶּוֹ שֵׂבוּוֹת בַּשֵּׂבווֹת אֲשֶׁר הָרָא כְהֶןֹ אָבִיוּ, בְּבָוה דְבַוּכִּיכ הוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הֹוּא, אָוְבִינָוֹ, ובַהְבִיה אָוְבֹינָוֹ, דְּכְתִּיבֹ, (דברים כח) וְהָכַּכְּהָ בִּדְרָכִיוּ.

> 15. אָבַור רָבִּי יוֹסֵי, פְּשִּׁיטִין בִוּלִּיןֹ אָבֵּיוֹ לְנַבֵּי זוֹבְרַיִּיא, וְאִשְּׂהְבוּוֹדְעָוֹ בִוּכֵּי בְּהוּ, וְאַף עַנֹר גַּבֹ דְאִתְכַּפְיוֹן. אָבַור כֵיה וְהָכִי הְגָּוֹן, כְּבָּוֹה דְּאָבַוֹר רִבִּי יְהוּדָה אָבַוּר רִבִּי זוֹנִיא כְלַקֹבִּוּן. וְהָבִי אוֹכִיפָנָא בוּאִינּוּן בְּרַיְיתֵי, דְיֹתְנָּא בְּיוֹבוּוֹי דִּשְּׂלֹבוֹה בַוּלְבָּא, הַיְּיבָוּא סִיהֲרָא בְּאַשְּׂלְבוּוּתָא, וּבְאַתְרִיוֹ ַסַגִּיאִין אָשְּׂהְבוּוֹךְעָוֹ בִוֹכֵי דְאִינוּוֹ בְּרַיְיתִי

שׁוֹשֵׁנִים, כְּמוֹ שֶׁנֶאֱמֵר (שם ה) שִּׁפְתוֹתְיו שׁוֹשַׁנִּים. וּמִשׁוּם זֶה אָמְרָה כְנֶסֶת יִשְׂרָאֵל, (שם מִנְשִׁיקוֹת פיהו (כְמוֹ א) ישָּׁקַנִי ֶּעֶנֶאֶמַר (בראשית מא) וְעַל פִּיךְ יִשַּׁק כָּל עַמִּי), מָשׁוּם שֶׁנְכְלֶלֶת בַּשׁוֹשַׁנִּים בִּשְּׁתֵי שְׂפָתַיִם שֶׁלּוֹ.

13. רַבִּי יְהוּדָה אָמַר, הַקָּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא נִקְרָא שָׁמַיִם, וּמִשׁוּם שֶׁנִּקְרָא שָׁמַיִם, כָּל אֵלוּ הָרְקִיעִים שֶׁנְּכְלְלִים בְּשֵׁם זֶה, (שִׁבְעָה הֵם שֶׁכַּאֲשֶׁר ָמָתְחַבְּרִים וְכוּ') כַּאֲשֶׁר מִתְחַבְּרִים כְּאֶחָד, ּנְקְרָאִים שָּׁמַיִם, וְנִקְרָאִים שֵׁם שֶׁל הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא. מָה אֵלּוּ הָרְקִיעִים? שִׁבְעָה הֵם.

ָּמְעוֹן, מָכוֹן, עֲרָבוֹת. וּבָאַגְּדוֹת שֶׁל יְשִׁיבַת רַב הַמְנוּנָא סָבָא כָּךְ לָמַדְנוּ. רַבִּי יִצְחָק אָמַר, אֵלוּ ָהַבָּרַיְתוֹת שֶׁל יְשִׁיבַת רַב הַמְנוּנָא סָבָא כָּךְ, ּוְרַבִּים הֵם בְּכָל אֵלּוּ הָאֲפָנִים. כְּמוֹ שֶׁלְמַדְנוּ, אָמַר ָרָבִּי שִּׁמְעוֹן, שָׁנִינוּ בְּאֵלּוּ הַבְּרַיְתוֹת (הַחִיצוֹנִיּוֹת), ָשֶׁאֵצֶל כָּל אֵלוּ הַשִּּבְעִים כְּתָרִים שֶׁל הַפֶּּלֶךְ, בְּנֶגְדָּם יֵשׁ שִּׁבְעָה רְקִיעִים וְשִּׁבְעָה כּוֹכְבִים שֶׁרָצִים וְהוֹלְכִים, וְקוֹרְאִים לְהֶם שֵׁמוֹת בִּשְׁמוֹתָם, וְאַף עֵל גַב שֶׁשָּׁוִים כֻּלְם. בִּסְאוֹת ָדֶרְקִיעִים שֶׁל שִּבְעָה כּוֹכָבִים – שַׁבְּתַאי, צֶדֶק, מַאְדִּים, חַמָּה נֹגַה, כּוֹכָב, לְבָנָה. וְשָׁוִים אֵלּוּ כְּנָגֶד אַלוּ בְּכָסוּי הַדְּבָרִים. אַצֶל אֵלוּ כָּתוּב, (ישעיה מז) יַעַמְדוּ נָא וְיוֹשִׁיעֻדְּ הֹבְרִי שְׁמַיִם הַחֹזִים בַּבּוֹכָבִים. כָּל הַדְּבָרִים נָעְלָמִים, וְאַף עַל גַּב שָׁאֵינָם דַּרְבֵי הַתּוֹרָה. וְאָנוּ אַחַר דַּרְבֵי הַתּוֹרָה אָנוּ הוֹלְכִים, כְּמוֹ שֶׁכָּתוּב (בראשית כו) וַיִּקְרָא ָלְהֶן שֵׁמוֹת בַּשֵּׁמֹת אֲשֶׁר קָרָא לְהֶן אָבִיו. בְּמוֹ שָּׁדִבֵּר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא אָנוּ הוֹלְכִים, וְעִמּוֹ הּוֹלְכִים, כְּמוֹ שֶׁבָּתוּב (דברים כח) וְהָלַכְהָּ בִּדְרֶכֶיו.

15. אָמַר רַבִּי יוֹסֵי, פְּשׁוּטִים דְּבָרִים אֵלוּ אֵצֶל הַחֲבֵרִים, וְנוֹדָעִים דְּבָרִים בָּהֶם, וְאַף עַל גַּב שֶׁמְכַפִּים. אָמַר לוֹ, וְכָךְ שָׁנִינוּ, בְּמוֹ שֶׁאָמֵר רַבִּי יְהוּדָה, אָמַר רַבִּי חִיָּיא לְפָנֵינוּ. וְכָךְ לְמַדְנוּ מֵאֵלוּ הַבָּרַיְתוֹת, שֶׁשָּׁנִינוּ, בְּיָמָיוּ שֶׁל שְׁלֹמה הַשֶּּלֶךְ עַמָדָה הַלְבַנָה בִּשָּׁלֵמוּתָה, וּבְמָקוֹמוֹת רַבִּים נוֹדַעִים דְבַרִים שֵׁהֶם בַּרֵיִתוֹת.

בָּאוֹתָם דְּרָכִים שֵׁל אֵלּוּ הַבָּרִיִתוֹת, דַּרְכֵי הַתּוֹרָה אַנוּ אוֹחַזִים.

16. אָבֵור רָבִּי שִׁיבְועוֹוֹן, אֲרִיבִוּית יְדֵי בְּצַבּׁלוּ לְלַלְדִישָׂא 16. אָבֵור רָבִּי שִׁמְעוֹן, הֵרַמְתִּי יָדִי בְּרְפִּלְּה עָּבֶּאָה, דְּבִוּכֵּיוֹ אָבֵיוֹ אָתַגָּבְּיאוּ עַבֹּ יְדִי, בְּהָהוּא עַבְבוּא, לַקְרוֹשׁ הָעֶלְיוֹן, שֶׁדְבָרִים אֵלוּ הִתְגַּלוּ עַל יְדִי בְּבָּוֹה דְאָתְבְּסִּיאוּ בְּלָבָּאִי. וְכֵית אֲנָוֹ בְּאִינוּוֹ אֶרְוֹזִיןֹ בְּעוֹלָם הַהוּא בְּמוֹ שֶׁהִיוּ מְכַסִּים בְּלְבִּי. וְאֵין אָנוּ דְאִינוֹן בָּרַיִיתֵי, אוֹרְוֹזִי דְאוֹרַיִיתָא נַּקְטִינָוֹן.

בְּחַכְמָה כָּדֵוָד הָמֶּלֶדְ וִשְׁלֹמה הַמֵּלֶדְ בְּנוֹ בַּבָּתֵר הַנָה שָׁנוֹדֵע בָּבַרִיִתוֹת אֱלוּ. וְהַלְּבַנָה, קַרָא אוֹתַה המלד שׁלוֹ הוּא, צדק, שהרי שֶׁבֶּתוֹב (תהלים קיח) פָּתְחוֹ לִי שֻׁעַרִי צֵדֶק אֲבֹא בָם אוֹדָה יָה. שָׁלֹמה הַמֶּלֶךְ כָּךְ גַּם, וְהוּא נִקְרָא צֶדֶק, וְהַשֵּׁמֵשׁ שֵׁנְקָרָא בַבַּרֵיְתוֹת בְּרִית, הוּא נָקָרָא מִשְׁפָּט, וָאֵלוּ כִּסְאוֹת הַכָּבוֹד שֵׁל הַמֵּלֶדְ, שָׁבַתוּב (תהלים פט) צֵדֶק וּמְשָׁפַט מְכוֹן כִּסְאֵדְּ. צַבִּיק וַצֵּבֶק כַּדְ גַּם בִּמַבְרַגַה אֲחַת הַיוּ. לַמַדְנוּ, באלו הבריתות, שבעה רקיעים אלו – תשעה היו.

17. תַאנָא אָבֵור רָבִּי יָהוּרָה, בַּוּאוֹ כַּרְ רַבֹ בְּזַיְכְבְוּתָא 17. שַׁנִינוּ, אַמַר רַבִּי יְהוּדָה, מִי לְּדְּ גַּרוֹל פרוד בולפא, ושלמה בולפא בריה, בהאי פתרא דְּאִשְּׂהְבּוֹרַעֹ בְּבָרַיִיתֵי אָכֵּוֹן. וְסִיהָרָא קַרְנֵיה דְּוִר מַלֹפָא צֶּדֶקֹ, דְּהָא דִילֵיה הוּא, דְּכְהִיבֹ, (תהלים קיח) פַּתְוווּ כִּי שַּׂעֵרִי צָּבֶרק אָבֹא בָם אוֹדֶה יָה. שִׂכֹבוה בַּלַכָּא הָכִי נָבַיי, וִאִיהוּ אָתִקָּרִי צַּבַיקֹ, וִשְּׂבִּושָׂא דְאָתִקְרֵי בְּבַרִיתֵי בְּרִית, אִיהוּ אָהָרִי בִּישְׂפט׳. וְאִינֹוּן בִּרְסֵי יְהָרָא דְבַּיִלְכָּא, דְכָהִיבֹ, (תהלים פט) צַּבֵיק וּבִישְּׂפַט בִּיכוֹן כָּסְאָרָ. צַּׁדִּיק וְצַּבֵּק הָכִי נָבֵי בְּעֵד דְרָנָא הַווֹ. הַאנָא, זֹי בּתְרִין אוֹקְבוּוּהָ, תִּשְּׂעָה אִקְרוּוֹּ. וַאֲפָיפּוּ בֹּאִינֿוּוֹ בָּרַיִיתֵי, שִׁבְעָה כְּתָרִים בַּאֲרוּהָ, תִשְּׁעָה נִקְרָאִים. וַאֲפִּלּוּ שִּׁבְעָה רָהָיעִין אִינוּן הִשִּׁעָה הַווּ.

The Zohar discusses the study method of sages. They had the knowledge of Kabbalah and the ways the spiritual system works but they concealed their explanations with names from the world around them, using external wisdom. Rabbi Shimon used the names and verses of the Torah in his explanation as well as his students.

At early times it was easy to access the wisdom of Kabbalah and the spiritual system even without the use of Torah words.

Rabbi Shimon explains that with his prayers and by following the words of the Torah he was able to reveal greater secrets of Kabbalah.

The Daily Zohar follows the methods of Rabbi Shimon and the Zohar. I bring the Torah verses that the Zohar refers to in the study and expand the explanation from there. I'm aware of the difficulties of students with little or no knowledge of Hebrew and Torah. The seed energy (Keter) is always in the Torah so it's better to connect to Torah and branch out from there.

Unfortunately many Kabbalah teachers especially those who teach in languages other than Hebrew don't use the Zohar text because the average student in their classroom doesn't understand the deeper meaning and terms in Hebrew and

Aramaic. To keep the students coming and paying for the classes they provide highly diluted Zohar. It's not good. They should connect the students to the text and the roots in the Bible, before explaining in simple language.

Some teachers focus on stories and aspects of 'be a good and sharing person'. It's good teaching for the basic level but if a person wants to revel Light in his or her life then they must stay close to the Zohar. Even if one doesn't understand the text, he must connect to it. The more Zohar's study the more Light and energy of life are revealed in their life.

בָּאֵלוּ הַדְּבַרִים. הָרִי אַנוּ אַחַר הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא הוֹלְכִים, וָאָנוּ יוֹדְעִים דְּבָרִים, וְהָנֵה מִתְגַּלֵה עַל יָדֵינוּ דְּבָר זֶה מַה שֶׁלֹא נִגְלָה לַקַּדְמוֹנִים. מִכַּאן וּלהַלאָה, כַּל אלּוּ הַדְּבָרִים וְכַל אלּוּ הַבַּרַיִתוֹת סלקו אותם לאותם שלא נכנסו ויצאו, ובניהם באים לשאל. וכאשר ישאלו, יאמרו החברים: אוי לדור שרבי שמעון בן יוחאי יסתלק ממנו. אבל בא ראה, מפאן ולהבא לא יהיה דור פדור זה, ולא תתגלה תורה על החברים.

18. אָבַור רָבִּי שִׁבְּעוֹוֹן, עַד אֵיבָותַי יִקּרוּוֹ זוֹבְרַיַּיֹא בְּהַגַּי 18. אָבַר רַבִּי שִׁמְעוֹן, עַד מָתִי יִקּרְאוּ הַחֲבֵרִים בִּכִּיוֹ. הַא אָנַוֹ בַתַר קּוּדְשָּׂא בַּרִיךְ הוּא אַוֹכִינוֹ, וַאָנוֹ גֹרַעָּי בּוּכְּיּן, וֹבָא אִתּנְּכִי עַבְ יְרָן בִוּכְּה דָא, בוּה דְּכָא אַנַגְּכֵי לְנַלְדְבִּוּאִי. בּוּבָאוָ וּלְנִלְאָהִי בֹּכְ אִיצִּוּוֹ בִוּלִּיוֹ, וְכַל אִינוֹן בַרִייתִי, סִלִּיקוּ לְהוּ לַאִינוֹן דְּלַא עַׂאלוּ וְגַּפּקוּ, וּבנִיהוֹן אַתַיִין לְשַּׁאַלָּא. וְכַד יִשְּׂאַלוֹן, יֵיבִורוּן ווְבַרַיֵּיא, ווי לְדָרָא דְרַבִּי שִּׁבְּעוֹוֹ בֶּן יוּווֹאי אִסְתְּלִיק בִוּבֵּיה. אֲבָּל ַ הַא זַזַוֹּי בִּוּכָאוֹ וּלְהַלָּאָה, לַא יָהָא דְּרָא כְּדַרָא דָא, וְלַא אורייתא אתגבלי על זזברייא.

הַבּל, שַׁהַרי משָׁה גַּלָּה לָהָם בָּל אוֹתַן אַרְבָּעִים שָׁנָה שֶׁהָיוּ בַמִּדְבָּר, כִּמוֹ שֵׁאָמֵרנוּ. לַמַדְנוּ, אַמַר רַבִּי יִצְחָק, וִאַף משֵׁה לֹא גַּלַה זֵה אָלַא באוֹתוֹ יוֹם שֵׁהָיָה מִסְתַּלֵּק מָן הַעוֹלַם, שֵׁכַּתוּב (דברים לא) בֵּן מֵאָה וָעֲשָׂרִים שַׁנָה אַנֹכִי הַיּוֹם, בָּאוֹתוֹ יוֹם מַמַשׁ. ועם כַּל זה לא אַמר, עד שַׁנַתנוּ לוֹ רשׁוּת, שֶׁבֶּתוֹב (שם) וְעַתַּה כָתְבוּ לַכֶם אֵת הַשִּׁירָה אַלַא הַאָּזִינוּ הַשַּׁמַיִם.

19. תָא זְזַזֵּי, דֶּרָא בַּתָרָאָה דְּגַּפַקוּ בִוּבִּוּצָּרִים, יָדְעוּ כּכָּא, 19. בּא רָאֵה, דּוֹר אַחַרוֹן שֵׁיָצְאוּ מִמְּצְרַיִם יָדְעוּ דָהָא משֵּׁה גַּבֵּי כּוֹן כָּכֹ אִינוֹן בו שִׂנִין דָהָוו בְבַּרְבָרָא, כָּבָּוֹה רַאֲבֵוינָא. תַאנָא אָבַוּר רְבִּי יִצְּוֹזָה, וְאַף בוֹשֵּׂה לָא גַּבֵּי דָא, אָבָּא בְּדָהוּא יוֹבָא דְהַוָה סָלִיק בִוֹ עַלְבַא, דְּכָתִּיבֹ, (דברים לא) בּוֹ מֵאָה וְעַשְּׂרִים שַׂנָה אָנֿכִי הַיּוֹם, בְהַהוֹא יוֹבֵוּא בַוּבֵּושׁ, וְעָם כַּלֹ דָא לָא אַבֵּוּר, עַּד דיהבו ליה רשותא. דכתיב, (שם) וְעַתָּה כְּתָבוּ לֶכֶם אָת הַשִּׁירָה הַוֹּאִת. וְכַר גַּּבֵּי, כָּא אָבַיר הַאָּוִינוּ יִשְּׂרָאֵל, הַוֹּאת. וְבַאַשֵּׁר גִּלָּה, לֹא אָמֵר הַאֲזִינוּ יִשְׂרָאֵל, אלא האוינו השבוים.

The Zohar tells us that the generation that left Egypt knew the ways of the spiritual system because Moses revealed it to them in the wilderness.

He did that on the day he left the world as it said in Deuteronomy 31:2

Moses didn't have permission to reveal all the secrets until his last day.

Deuteronomy 31:19

<sup>ַ</sup>ויֹאמֵר אַלֶהֶם, בַּן-מֵאָה וְעֲשַׂרִים שָׁנָה אַנֹכִי הַיּוֹם–לא-אוּכַל עוֹד, לָצֵאת וּלְבוֹא; וַיהוָה אַמֵּר אָלַי, לֹא תַעֲבֹר אָת-הַיַּרְדַּן " הַזַּה"

<sup>&</sup>quot;And he said to them, "I am 120 years old today. I am no longer able to go out and come in. YHVH has said to me, 'You shall not go over this Jordan."

<sup>ָ</sup>וְעַתָּה, כִּתָבוּ לָכֶם אֵת-הַשִּׁירָה הַזֹּאֹת, וְלַמְּדָהּ אֵת-בְּנֵי-יִשְׂרָאֵל, שִׂימָהּ בִּפִיהֵם: לְמַעַן תִּהְיֵה-לִּי הַשִּׁירָה הַזֹּאֹת, לְעֵד–" בָּבְנֵי יִשִּׂרָאֱל."

"Now therefore write this song (the Torah) and teach it to the people of Israel. Put it in their mouths, that this song (Torah) may be a witness for me among the people of Israel."

When Moses revealed the secrets he didn't say "Hear O' Israel" but (Deuteronomy 32:1) "הָאָזִינוּ הַשְּׁמִים, וַאַדְבֵּרָה" "Hear, heavens, and I will speak!"

We know that Rabbi Shimon revealed great secrets in the Idra Zuta on the day he left the world. Like Moses, he started his revelations addressing the heavens. We also know that the Idra Zuta revelation was done only by Rabbi Shimon. The study and revelation made in the Idra Rabba were with Rabbi Shimon and all his students.

The image below shows the two special Torah columns with the last words of Moses. They are arranged in a special form of two gates or one gate if you place the two columns on top of each other.

The form we receive is 6+(35+35=70)+6. This is the 'Shield of David'. This is the aspect of the 70 righteous souls who escorted Rabbi Shimon in his ascend to heavens and many more secrets that can fill a book to explain. It's a Torah Awe/Wow moment for those who are studying the Zohar for a while.

Read the commentary to DZ 1625 to understand the deeper connection between Moses and Rabbi Shimon.

https://dailyzohar.com/daily-zohar-1625/



רברים וילך-האזינו נוג

אולירים כם אם הלומים ואם הארל כי ידלהי אזורי מוחני כי הלוחים תלוחים! וסרתם כן הרדך אלרי צייני ארוכם וקראת אתכם הרלה באזורים הליכום כי תללו אם הרל בללי יהוד. לדינולים במעלים ידיכם וידלים פלוח באלו כל מהל ילראכל את דכרי הלורה הלאת לר תמם

השמת הארץ אמרי פי תזכר מטל אמריהי ומרביבים עלי עשב הבו גייכי לאליהיני כי כל דרכיו בילפט לם דבר וכא ומשכנות היר לפת ומשכנות ארת התר דהא ביני שנות רים ודיר ביני שנות רים ודיר זקציך ויאטריו כיף ברופרירו בני ארם לסספר בני ישראל ילקב חבל נחלדים ובושה הלכן ישמן האכל תמבר לרי האין לכי אל אברה לל מלכי אברה לל מולי ירחון האכל המכיי ללי יצורי ללי אברה ממן מחלמים צור לם חלם סרם עם חלב כליות חשה רשמן ישרון וישעט רשמ אכיות עשרים יקוארינו בור יובות לערים לא אלה מרשים מקרבו באו מיר ילורך דעל מיר ילורן דעל ויאסר אסתירה קני מהם כי דור תדופכת המה הם מאוני בלא אל ואני אקניאם מלא עם כי איל קרוורה: באפי

האלים הילפים וארברה ילודים כמטר לקווי כשלירם לכי רילא כי לם יהה אלרא תצור רובים פללי אל אמולה ואין עיל שות לי לא בוע מומם שחת כו לא בניו מומם ה ליהות תומכיו זאת לאכ" אביך ויניייך לאר ימודה עולים לאר אביך קלך בריצחרי לליון זים יצב צבלית למים כי חכילן יהה למי ימצארו בארין מרבר ילים עלים קלו פלילים ילים קלו ישרים כנפי יקחרים ירכביה על במותי ארץ ינקרה רבים מסכ"ל חבואת בקר וחלב צאן ואילים בני בילן ולתורים ורם ענב תילתה חמר לפלת לביית פלית המילבות יכליםור! אלילים לא ייילים אלילים לא ייילים לא לקרום אמתכלך התלפוז אכל מחלכלך מסלם בליי ובבלתיי אָראָר: מה: אַחריהם בנים לא אמן בם כלפוף ברבליהם

מאסכרי ארץ ויבליר. אספרה עליפו רעורה מאסכרי ארץ ויבלירה וילן ברומת אילילות בם משל שמככן מרב ום בחיר ום בתולה אמרודי אואירום כיוכי כינס אויב אמי פן יאמרו ידנו רמר: כי מי אבר למת המה כי וזכבו ישכיכי זאת איכת יררף אחר אלף אם לא כי צורם מסרם כי לא כצורנו צורם כי כונקן סרים וקוב לנבמי לנבי רול המרו רולום יינם הלא הוא כמס למדי בי מקם מלם כי קרוב יום אירם מי יראת כי אולים יה כי יראת כי אולים יה כי יריון יהים לכו אילר חלב זבחימו יאסלו יקיפו ויילורכם ראו לתה כי אני אני הוא אני אמירה ואחירה ואמרתי חי אוכי לעלם ורואחו במלפט ירי ווורבי דואככל בער מראיל פרלורת אויב כי רם לבריו יקם וספר ארפורנו לפו

ותיכר עד לאול תחתיה וחכירום מוסרי חרים ווצי אסלים בב 70 ==000 לם חבות וחלי לפר ומחרים אימר: יום לכם אים ליכון אילבידור מאלייל לכרם פן לכרו צריםו ולא יהוה פעל כל זאת ואין ביום רושוליו יביני כ'אחריים וילנים יניסו רבבריו ואיביף פלילים ימילידימית למריה יראיל פרינוים אכזר מידום באינורתי לעד רומש רגלם וווש לתרות כלמו תלל לבריי ייתוחם ואפס לצור ולים צור חסיו בי יאין אלחים מחרים יאין אלחים מחרים יאין אלחים מווצרתי ואני אריפא כי אילא אל למים ידי אם ילותי ברק חרבי אלים לכם לצריי אילכיר חצי מרים מרים חלל ושביר:

ויפא מילה וייבר את כל ייברי הילירת תואת באלוי היונם היא והיוילן בן זון ויכל מילה לייבר את כל הייברים האלה אל כל יילראל ויאמר אלהם ילימו לכבכם לכל היוברים אילה אלם כייניי ככם היום אילר תלים את בויכם לילפר לינילות את כל ייברי היאורה הואת כי לא ייבר רק הוא מכם כי הוא ווייכם

נִמְשָׁכָה בִּרוּחַ הַקֹּדֵשׁ מִמַּעָלָה לִמַטָה, אַף כַּדְּ דַבַרים אַלוּ נִמְשֵׁכִים בַּרוּחַ הַקְּדֵשׁ מְמַעַלָה למטה, ומשום זה אמר משה שירה.

20. אָבֵּר רָבִּי יוֹסֵי, כָּתִיבֹ אֵת הַשִּׁירָה, וְכִי שִּׂירָה 20. אַבַּר רַבִּי יוֹסֵי, כַּתוּב אֵת הַשִּׁירָה, וְכִי שִׁירָה אָקָרֵי. אָבַוּר רָבִּי יִצְּׂחֶקּ שִּׁיֹרָה וַדַּאִי. בַּוֹה (דף רפ"ז נְקְרֵאת? אָבַוּר רָבִּי יִצְחָק, שִׁיֹרָה וַדַּאי. בַּה שִׁירָה ע"ב) שִּירָה אָתְבוּשָּׂכָא בְּרוּווֹ הַקּדִשׁ בְּעַיִּכְּא לְתַתָּא, אוף הַכִּי בִוּלִין אָלֵין אָתבושִּׁכוֹ בִרוּזוַ הַקּדֵשׁ בֵועֵילַא לְתַתָּא, וּבְגִּיוֹ כָּךְ אֲבֵיר בוֹשֵּׂה שִּׁירָה.

21. בֹא רָאָה, כַּל זָה אָמַר מֹשֵׁה וְקָרָא לַעֻלְיוֹנִים טַרָם יֹאמֶר דָבָר, שֶׁבָּתוֹב הָאָזִינוֹ הַשָּׁמִים. יַעֵרף אקרא. עד שׁיֹאמֵר דַבַר, הרעישׁ כַּל הַעוֹלְמוֹת.

21. תא זווי, כולי האי אבור בושה, וקרא לעלאיו, עד לא ייפוא מכה, דכתים האוֹינוּ השַמוֹם. יעַרוף כַפוּטַר וְגֹּוֹ׳. וְכָל כַּךְ לָבָּוֹה. בִּוּשׁוֹם כִּי שֵּׁם יִיֵּ׳ אָקָרָא. עַדֹּד דְּיֵיבַּוֹא בַּמְטָר וְגוֹ׳. וְכָל כָּךְ לְמָה? מִשׁוּם בִּי שֵׁם ה׳ בוכה, ארעיש ככהו עלבייו.

וְאַמַר: משֵׁה משֵׁה, מַדּוּעָ אָתַה מַרְעִישׁ אָת כַּל הַעוֹלַם? אַתַה בָּנוֹ שֵׁל אַדֶם, וּבְגַּלַלְדְּ נָרְגַשׁ הַעוֹלַם?! פַּתַח וָאַמַר, כִּי שֵׁם ה' אֵקָרַא. בָּאוֹתַה שַׁעַה נשׁתַתקוּ והקשׁיבוּ לדבַריו.

22. תַאנָא בְּהַהִיא שַּׁעַׂתָא רְאָבֵור בוֹשֵּׂה הַאָּוֹינוּ הַשָּׁבוִים 22. לְמַרְנוּ, בְּאוֹתָה שָׁעָה שֶׁאָמַר משֶׁה הַאֲזִינוּ וַאָּדַבּרָה, אִהְרְגִּישׁוּ עָנֹלְבִייןֹ. נָפַל כָּלָא וָאָבַור, בוֹשֵּׁה הַשִּׁמִים וַאָּדַבַּרָה, הִתְרַגְּשׁוּ הָעוֹלְמוֹת. יָצָא קוֹל בושה, אמאי את מרעיש עלמא כלא. את בריה דבר נַשֹּׁ, וּבְגַּינַבָּר אָתָרְגִּישׁ עַכְבוּא. פּתַוֹז וָאָבֵור, כִּי שָּׂם יֵיֵ׳ אָהָרָא. בְּהַהִיא שַּׁעַּהָא אָשִּׁהָתָהָוּ, וַאֲצִּיתוּ בִּכּוֹיי.

The Zohar reveals that when Moses started with the words (Deuteronomy 32:1) "Hear, heavens, and I will speak!" the worlds trembled. A voice from heavens came out saying; "Moses, Moses, why are you shaking the worlds. You are a son of man and for you the world becomes unrested".

Moses then said (Deuteronomy 32:3)

".כִּי שֶׁם יִהוָה, אֱקרַא: הַבוּ גֹדֵל, לֵאלהֵינוּ".

"For I will proclaim the name of YHVH; ascribe greatness to our God!"

Then everything turned quiet and all listened to him.

We are the sons of God because his Light is the power that 'powers' our souls and animates our bodies. When we create great affinity with the Light we can extend our souls beyond the corporeal body and tap into the force that controls everything around us. Unfortunately, the spiritual 'climate' is corrupted and it blocks our ability to be 'heard' on the spiritual levels, like Moses or Rabbi Shimon.

Our best course of action is to study the secrets of the Torah through the Zohar and connect to that awesome Light. When the time of the great revelation of Light comes, meaning Mashiach, Final Redemption and Resurrection we will be able to tap into that Light and fulfill all of our pure desires.

Our main work is to focus on the study directly from the Zohar because only then you reveal the Light concealed in it.

The word 'secret', 'דו' is numerically 207, same as 'אור', 'Light' and 'אין סוף', 'Endless'. This teaches us that the Light is where the secrets are and that is the Zohar.

Even if we don't understand the Zohar text, with the effort we make to study it we 'dig' great Light from its words.

I feel so blessed to have the merit to study and share my daily studies with thousands of people around the world.

Keep your studies on the Daily Zohar and share it with others to become a channel of the secret Light.

אַלְעַזַר בָּרִיה וָרְבִּי אַבָּא וּשְׁאַר חַבְרַיָּא. וַהַוַה מַלְיָא בֵיתָא. זָקִיף עֵינוֹי רְבִּי שִׁמְעוֹן וַחֲמָא דאָתִמְלֵי בֵיתָא. בָּכָה רְבִּי שִׁמְעוֹן וְאָמַר. בִּוְמָנָא אַחַרָא כַּד הַוִינָא בָּבֵי מַרָעֵי, הַוָה רְבִּי פִּנָחָס בֶּן יַאָיר קַמַאי. וָעַד דְּבַרִירָנַא דּוּכְתַאי אוֹרִיכוּ לִי אָלָא בָרְשׁוּתָא. וְהַשְּׁתָא חֲמֵינָא דְאָתְפָּסָק וְהָא אתמלי ביתא.

23. הַאנָא בְּהַהוֹא יוֹמֵא דְרָבִי שָּׁמְעוֹן בַעָא לַאָסְהַלְהָא 23. הַאנָא בְּהַהוֹא יוֹמֵא דְרָבִי שִׁמְעוֹן בַּעָא בון עַלְבָוֹא וַהַוָּה בִוּסַהֵּר בִוּכּוֹי. אָתִבְּנָשׁוּ זוֹבְרַיָּא לְבֵי רְבִּי לְאִסְתּלְּקָא מִן עָלְמָא וַהַוָּה מְסַהֵּר מִלּוֹי. שִּׁבְּועוֹוֹן. וַהָּווּ קָבֵוּי רָבִּי אֶכְעָוֹן. וַהָּווּ קָבֵוּי רָבִּי אֶכְעוֹן. וַהָּווּ קָבֵי רְבִּי אֶכְעוֹן. וַהָּווּ קָבֵי רְבִּי זַזְבַרַיָּא. וָהַוָה בִּלָּיָא בִיתָא. זָהִיף עַינוֹי רַבִּי שָׂבְעוֹוֹ ווזמא דאתמלי ביתא. בכה רבי שמעוו ואמר. בומנא אַנוֹרָא כָּד הַנִינָּא בְּבֵי בַּרָעַיֹּי, הַוֶּת רְבִּי פַנְּנוֹס בַּוֹ יַאִיר ַהָבָּוֹאי. וְעַבֹּר דְבַרִירְנֵּא דוּכְהַאי אוֹרִיכוּ לִי עַר הַשְּׂהָא. וֹכַד תַּבְנָא אַסְווֹר אֶשָּׁא בִּוּקָבָּוֹאי וּבִועַלְבִוּין לָא אִתְפָּסְקּ. עַד הַשִּׁתָא. וְכַד תַּבְנָא אַסְחַר אֶשָּׁא מִקְמָאי וַכַּא הַוָה עָאל בַּר נָשׁ אֵכָּא בִרשׁוּתָא. וְהַשִּׂתָא וְזַבֵּינָא וּמֵעַלְמִין לָא אִתפָּסָק. וְלָא הָוָה עָאל בַּר נָשׁ דאָתפּסָק וָהָא אָתְבִּוּכְיֹּי ביתא.

On the day that Rabbi Shimon intended to leave the world, he was preparing himself (for the soul to ascend) and the friends gathered into his house. Before he was Rabbi Elazar (his

and Rabbi Aba (The scribe of the Zohar) and the rest of the friends, so the house was full (the Zohar said before the friends gathered and now the 'rest' of the friends because those are the three friends that left the world in the greater assembly). Rabbi Shimon lifted his eyes and saw that the house was full. He wept and said, "In another time when I was sick Rabbi Pinchas ben Yair (Rabbi Shimon's father in law) was with me and while I was choosing my place (above) my life was extended until this time. When I came back the fire was surrounding me and did not cease. Nobody could come to me without permission. Now I see that the fire stopped and the house is full. (All great souls go up to heaven with fire. Usually, when the soul leaves the body the impure forces try to connect to the body and "suck" whatever energy is available. The fire protects the body and the soul gets a direct path to its "resting" place in the heavens. "Rest" is a spiritual state, not meaning "retired" from work. From the first time, Rabbi Shimon was supposed to leave the world the fire was always present causing only people with permission to be able to come to him. This was for the protection of the people from below.

24. עַב דַּהַווֹ יַתְבֶי. פַתַח עֵינוֹי רָבִּי שִּׂבְעוֹן וָחֲבַא בַוֹה 24. עַד דַהַווֹ יַתְבֵי. פַּתַח עֵינוֹי רְבִּי שִׁמְעוֹן וְחַמָא דְּנַזְבָא וָאַסְוַזֶּר אֵשָּׁא בְּבֵיתָא. נָפַקוּ כַכְּהוּ וְאָשָּׂהָאָרוּ מַה דְּחָמָא וְאַסְחַר אֶשָּׁא בְּבִיתָא. נְפְקוּ כַלְּהוּ רִבִּי אֶלְעָוֶר בְּרֵיה וְרָבִּי אַבָּא. וּשְּׂאָר װַבְרַיָּא יָתִבוּ וְאִשְּׁתְּאַרוּ רִבִּי אֶלְעָזֶר בְּרִיה וְרִבִּי אַבָּא. וּשְׂאָר אַבַּרָאי. אָבַור רָבִּי שִּׂבְּעוֹוֹן כִּרְבִּי אֵכְעָוֹן בְרַבִּי הָ, פוּה וֹזוֵֹי חַבְרַיָּא יְתְבוּ אַבַּרָאי. אָמַר רִבִּי שִׁמְעוֹן לְרְבִּי אָי הַכָּא רָבִּי יִצְּחֵל דָּאָנָא בִעַרָבְנָא כַיה. אִיבוא כִיה אֶלְעָוָר בְּרִיה, פּוּק חֲזֵי אִי הָכָא רִבִּי יִצְחָק דְּאָנָא מערבנא ליה. אִימָא לֵיה דִּיסַדֵּר מְלּוֹי וְיֵתִיב דיסדר בולוי ויתים לגבאי וַכַּאַה וווּלַקּיה. לגבאי זכאה חולקיה.

While they were sitting, Rabbi Shimon opened his eyes and saw what he saw and the fire returned to surround the house. (This time the house is full because the friends from the lower world had left, and the souls from heaven came down to honor and escort Rabbi Shimon on his ascend to the upper world.) Everyone left except for Rabbi Elazar, his son and Rabbi Aba. Rabbi Shimon said to Rabbi Elazar, his son, "go outside and look for Rabbi Yitzhak, that I was guarantor for him. Tell him to put his issues in order and come to my side, worthy is his place" (in heaven).

קַמֵיה. זַקִיף יִדוֹי רָבִּי שִׁמְעוֹן וּמְצַלֵּי צְלוֹתָא וַהָוַה חַדֵּי וָאַמַר. אָנּוּן חַבְרַיָּא דָאָשִׁתְּכַחוּ בָבֵי אָדַרָא יַזַדַּמָנוּן הַכָּא. נַפָּקוּ כַלְּהוּ וָאֲשָׁתָאֵרוּ רַבִּי אֵלְעַזַר בָּרִיה וָרָבִּי אָבָּא וָרָבִּי יָהוּדָה וָרְבִּי יוֹסֵי וַרְבִּי חָיֵיא. אַדְהַכִּי עָאל רָבִּי יָצְחָק. אַמַר לֵיהּ רְבִּי שִׁמְעוֹן בָּהָאי יוֹמָא. יָתִיב רְבִּי אַבָּא בָּתַר כְּתִפוֹי וַרְבִּי אַלעזַר קַמֶּיה.

25. קָם רְבִּי שִׁמְעוֹן וְיָתִיב וְחַיִּיךְ וְחַדֵּי. אָבֵּוֹר אָן אָנוֹן בי שִׁמְעוֹן וְיָתִיב וְחַיִּיךְ וְחַדֵּי. אָבֵּוֹר אָן אָנוֹן 25. קָם רְבִּי שִׁמְעוֹן וְיָתִיב וְחַיִּיךְ וְחַדֵּי. אָבֵּוֹר זַ בַרַיָּא. הָם רִבִּי אֶלְעָזֶר וְאָעַיל כּוֹזְ וַיַּתִבוּ הָבֵּייהֹ. זָּהִיף אִנוּן חַבְרַיָּא. קם רִבִּי אֶלְעָזֶר וְאָעִיל לוֹן וְיֵתִבוּ יָדוֹי רָבִי שַּׂבִעוֹן וּבִעַבַּי צָּכוֹתָא וְהַוָה וַזְדֵי וְאָבֵּור. אָנֿוּן ווֹבריַא דאִשְּׂתְּכָווֹוּ בְבֵי אָדֵרָא יַוֹּדְבְּוֹנוֹן הַכָּא. נַפְּקוּ כַכָּהוּ וָאָשָּׁתָאָרוּ רָבִּי אֵלֶעַוֹר בַּרִיה וַרְבִּי אָבָא וַרְבִּי יָהוּדָה וָרְבִּי יוֹסֵי וִרְבִּי זוֹיֶיא. אַדְּהָכִי עָאל רְבִּי יִצְּׁוָדְּהָ. אַבור בֵיה רַבִּי שִּׂבִּועוֹוֹ בַּבְּוּה יֵאוֹת זוּיכָלָקְר בַּבָּוֹה זוֹירוּ בַּבְּמָה יֵאוֹת חוּלָלָקְר בַּנְּיה יִאוֹת חוּלָלָקְר בַּנְּיה יִאוֹת חוּלָלָקְר בַּנְּיה יִאוֹת חוּלָלָקְר בַּנִּיה יִאוֹת חוּלָלָקְר בַּנְּיה יִאוֹת חוּלֶלְקְר בַּנְּיה יִאוֹת חוּלֶלְקְר בַּנְּיה יִאוֹת חוּלֶלְקְר בַּנִּיה יִאוֹת חוּלֶלְקְר בַּנִייה יִאוֹת חוּלֶלְקְר בִּנִייה יִאוֹת חוּלֶלְקְר בִּנְיה יִאוֹת חוּלֶלְקְר בִּנְיה יִאוֹת חוּלְלְקְר בִּנְיה יִאוֹת חוּלֶלְקְר בִּנְיה יִאוֹת חוּלֶלְקְר בִּנְיה יִאוֹת חוּלְלְקְר בִּנִייה יִּאִתּוֹסְבָּא לְדְּ בַעָּי לְאָתוֹסְפָא לַךְ בְּהָאי יוֹבָא. יַתִיב רְבִּי אָבָא בַּתַר בתפוי ורבי אלעור הבויה.

Rabbi Shimon stood and sat and with smile and joy, he said "where are the friends? Rabbi Elazar rose, called them and they came and sat in front of him. Rabbi Shimon lifted his hands with prayer and with joy (Rabbi Shimon was preparing himself to reveal first time secrets. He stood and lifted his hands in order to connect to all the ten sefirot and sat to bring it down.) He said, "Those are the friends that were in the Idra house (only those friends that were in the Idra Rabba were worthy of those new revelations) are invited here". Everyone went out. Those who remained were Rabbi Elazar, his son, Rabbi Aba, Rabbi Yehuda, Rabbi Yossi, and Rabbi Chiya. While this was going on Rabbi Yitzhak entered. Rabbi Shimon told him, "how worthy is your place and how much happiness is asked to be added to you day. Rabbi Aba sat behind his shoulder and Rabbi Elazar, in front of him.

לְעַלְמַא דָאַתֵי. וָהַא מְלִין קַדִּישִׁין דְּלַא גַּלִיאַן עַד הַשָּׁתַא, בַּעֵינָא לְגַלַאַה קַמֵּי שָׁכִינָתַא, דְּלַא יִימרוּן דּהַא בּגריעוּתַא אסתַּלַקנָא מעלמַא. ועד

26. אַבֵּור רָבִּי שָׂבְועוֹן הַא הַשָּׁתָא שַׂעָתָא דְרַעוֹתָא 26. אַבַּור רָבִּי שַׁבְעוֹן הַא הַשְּׁתָא שַׁעָתָא הוא. וַאֻנָּא בְעַינָא לְמֵיעָל בִּלָא כִּסוּפא לְעַׂלְבָוֹא דְּאָתֵי. דְרְעוּתָא הוא. וַאֲנָא לְמֵיעָל בְּלָא כִּסוּפא וָהַא בִּיכִּיוֹ הָרִישִּיוֹ דְכָּא גַּלַיָאוֹ עַר הַשְּׁתַא, בַּעַינָא לְגַּבּאָה הָבֵּוּי שָּׂבִינְּתָא, דְּלֵא זֵיבִורוּן דְהָא בְגַּרִיעוּתָא אָסְהֶכַלְקְּנָא בוּעָבְלְבָוא. וְעַד בְּעַוֹ טְבִּייִרוֹ הָווֹ בְּלְבָּאִי, בְּעוֹ טְמִירֵוֹ הַווֹ בְּלָבָּאִי כלבויעל בהו לעלבוא דאתי.

Rabbi Shimon said "this is the time of goodwill" (on the day of his leaving the world, the heavens were opened for him and the Shechina was present. This created a special time (just like at the moment of the thought of Creation) and Rabbi Shimon could reveal new secrets.) And I want to go into the world to come without any shame. And here are holy words, which I have not revealed until now. I want to reveal them in front of the Shechina, so it won't be said that I left the world with a lack. They (the secrets) were concealed in my heart to this very moment of leaving the world. (Rabbi Shimon could not reveal such high secrets before because such revelations would create a spiritual opening that could merge him with the upper world. In the moments before passing the world, the opening to the spiritual world allowed him to reveal all that he knew).

27. וְכַךְ אֶסְדַּרְנָא לְכוּ, רְבִּי אֲבָּא יִכְתּוֹב, וְרְבִּי אֱלְעַוֹּר 27. וְכַךְ אַסְדַּרְנָא לְכוּ, רְבִּי אֲבָּא יִכְתּוֹב, וְרְבִּי בְּרִי יִלְעַיִּר בְּרִי יִלְעֵיִּר וֹשְׁאַר תַּבְּרָיִּיא יְרַתְוֹשׁוּוֹ בְּלָבַיִיהוּ. כָּם רִבִּי אֶלְעָזָר בְּרִי יִלְעֵי, וּשְּׁאַר תַּבְרַיִּיא יְרַתְוֹשׁוּוֹ אַבְא בִוְבְּתֵר כַּתְפוֹי. וְיָתִיב רִבִּי אֶלְעָוֶֹר בְּרֵיה קַבֵּיה, בְּלִבַּיִיהוּ. קִם רִבִּי אַבָּא מִבְּתַר בַּתְפוֹי. וְיָתִיב רְבִּי אָבָור כֵּיה קּוּם בְּרִי, דְּהָא אַזְוַרָא יְתִיב בְּהַהוּא אֲתָר, אֶלְעָזָר בְּרֵיה קִמֵּיה, אָמַר לֵיה קוּם בְּרִי, דְּהָא אָבַור כֵּיה קּוּם בְּרִי, דְּהָא אַזְוַרָא יְתִיב בְּהַהוּא אֲתָר, אֶלְעָזָר בְּרָהוּא אֲתָר, קָם רִבִּי אֶלְעָזָר.

This is how I arrange it for you. Rabbi Aba will write, Rabbi Elazar, my son will speak the words and the rest of the friends will repeat without sound in their hearts.

Rabbi Aba rose from behind his back. Rabbi Elazar was sitting in front of him. He told him, stand up my son, another will sit in this place, (Rabbi Shimon is asking his son to give his seat to another. Who is this "another" is not clear but it is certain that it is a special soul that came down just to listen to Rabbi Shimon at the time of great revelations. If Rabbi Shimon moved his son from his front then it must be a higher soul

Rabbi Shimon wrapped himself (connected to his surrounding Light) and sat. He opened and said (Psalms 115) "The dead shall not praise "יה" (The first two letters of the Tetragrammaton, the higher dimension of the Tree of Life) and not all that goes down to "Dooma" (a lower level where the evil souls go after death. The letters are הו and דמ, the last two of the Tetragrammaton and nt, blood. The dwellers of Dooma are evil people that have committed murders.). "The dead can not praise God" (he repeats), that is for sure, as they are called dead and the Holy One Bless be He, is called living and his presence is with those who are called living and not with those who are called dead. At the end of this verse, it is said "and not those that go down to Dooma. And all those that descend to Dooma will stay in Gehinnom. (The place of the cleansing of the soul). It's different for those that are called living because the Holy One Bless be He desires their honor.

Rabbi Shimon said, How different is this time from the Idra (Idra Rabba, when all the 10 friends were gathered together), in the Idra we were visited by the Holy One Bless be He and his chariot's angels and this time (now at the Small assembly, Idra Zuta) The Holy One Bless be He came here with the righteous from the Garden of Eden, which didn't happen in the Idra (Rabba). The Holy One Bless be He wants the honor of the righteous more than his own honor. (The Holy one came to this Idra with the righteous because of the great Light revealed by the merit of Rabbi Shimon. As the heavens opened to welcome Rabbi Shimon his Light was radiated throughout all the worlds,

from Malchut to Chokmah. The righteous could join this Idra study because Rabbi Shimon was in between both worlds and they could connect on the same level.) Like it is said in the case of Yerovam, who was offering incense and worship idols, and the Holy One Bless be He was patient with him (didn't punish him immediately) but when he pointed his hand toward Iddo, the prophet, his hand dried up, as it said (Kings 1 13:4) and his hand dried up. It is not written that it was because he worshiped idols but because he stretched his hand to harm Iddo, the prophet. And now, the Holy One Bless be He, wants honor for all (the righteous from the Garden of Eden)who came with him.

בַּל יוֹרדי דוּמַה. לא הַמַּתִים יְהַללוּ יַה, הַכי הוּא וַדָּאי, אִינּוּן דָאָקרוּן מֶתִים, דְּהַא קוּדְשַׁא בְּרִיךְ הוא חַי אָקָרִי, וָהוּא שַׁארֵי בֵּין אִינּוּן דָאָקרוּן חַיִּים, וַלַא עם אִינּוּן דָאָקרוּן מֶתִים. וְסוֹפֵיה דְּקָרָא בְּתִיב, וְלֹא בֵּל יוֹרָדֵי דוּמָה, וְכַל אִינּוּן דְּנַחָתִין לְדוּמָה, בַּגֵיהָנָם יִשְׁתַאֵרוּן. שַׁאנִי אִינוּן דָאָקרוּן חַיִּים, דְּהָא קוּדְשָׁא בְּרִידְ הוּא בָּעֵי

28. אָתַעַּטַּף רָבִּי שָּׂבְעוֹוֹ, וַיִּתִיבֹּ פַתַוֹז וָאֲבַוּר, (תהלים 28. אָתַעַטַף רָבִּי שִׁמְעוֹן, וַיָתִיבֹּ פַּתַח קטו) לא הבותים יהכלל יה ולא כל יורדי דובוה. לא וְאָמַר, (תהלים קטו) לא הַמֵּתִים יָהַלְלוּ יָה וְלֹא הַבּוּתִים יִהַלְלוּ יָהֹ, הָכִי הֹוּא וַדַּאִי, אִינּוֹן דְּאָקְרוּן בֵּותִים, דָּהָא קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא װֵי אָקָרֵי, וְהוּא שַׂארֵי בֵּיוֹ אִינוֹן דְאָקָרוּן זוַיִּים, וְכַּא עָם אִינוֹן דְאָקָרוּן בֵתִים. וסופיה דקרא כתיב, ולא כל יורדי דוביה, וכל אינון דְּנַּוֹזְתִּיוֹ כִּלְרוּבָוּה, בַּגֵּיהנָב יִשִּׂתַאֲרוּן. שָׂאנֵי אִינֿוּן דְאָקְרוּן חַיִּים, דָהָא קּוְדְשָּׂא בְּרִיךְ הוֹא בְעַי בִיקּרִיהוֹוָ.

He (Rabbi Shimon) said, here is Rav Hamnunah Saba (a Mysterious person that appears throughout the Zohar to teach the friends and open new insights to Torah verses) and surrounding him were seventy righteous, dressed with crowns, each of them with Light that radiates from the Light of "Atika Kadisha" (This Light is the first emanation that created the world), the concealed of all, and he came with happiness to listen to the words, which I will say. And when he sat he said "Here is Rabbi Pinchas ben Yair with us", prepare a place for him, the friends that were there were in shock and they stood and moved to sit in the lower side of the house (distant themselves from the presence of Rabbi Pinchas, because they knew that he came from the upper worlds.) Rabbi Elazar and Rabbi Aba stayed close to Rabbi Shimon (Rabbi Shimon needed an "anchor" to keep him in this world until he finished his teaching. Rabbi Aba was behind him and Rabbi Elazar in front of him since the heavens were opened for Rabbi Shimon, he could have ascended instantly. He was given permission to reveal the secrets in a concealed way although he still needed Rabbi Aba and Rabbi Elazar. The friends were afraid to be taken for "technicality" and not at their time so they moved back and down to the sides of the house.)

Rabbi Shimon said, in the previous Idra (Idra Rabba), all the friends were talking and I with them and now I will speak alone. All will lighten to my words, uppers and lowers. (Rabbi Shimon in his current state of the beginning of ascent was channeling the secrets as a gift to them. It was no longer a regular study and exploration of the spiritual world but a pure delivery of Light to everyone, including us in a generation which is 2000 years later. ) Worthy is my share. (Rabbi Shimon expressed his appreciation to encapsulate the Light that he was channeling.)

29. אָבַוֹר רָבִּי שִּׂבְועוֹוֹ, כַבָּוֹה שַׁנְּיָא שַׁנֻעָּתָא (דף רפ"ח 29. אָבַור רָבִּי שִׁמְעוֹן, כַּבָּוּה שַׁנְיָא שַׁעַתָא (דף ע"א) דְּאַ בֵּנאָדְרָא. דִּבְאָדְרָא אָזִּדְבוּוֹ קּוּרִיפֶּיֹא בְּרִיךְ רפּ"ח ע"א) דָא בֵנאָדְרָא. דִּבְאָדָרָא קוּדְשָּׁא בְּרִיךְ הוּא וּרָתִיכוֹי. וְהַשִּׁתָא, הָא קוּדְשַׁא

בְּרִיךְ הוּא הֵיכִי (הכא), וְאָתֵי עָם אִינּוּן צַדִּיקַיַייא דָּבְגִנָתָא דָעָדֵן, מַה דָּלָא אָעָרעוּ בְּאָדָרָא. וָקוּדִשַּׁא בָּרִידְ הוּא בַּעֵי בִּיקַרִיהוֹן דְצַדִּיקַיִּיא יַתִיר מיקרא דיליה, כמה דכתיב בירבעם, דָּהַוָה מָקָטֶר וּמַפָּלָח לְעַבוֹדָה זַרה, וְקוּדְשַׁא בָּרִידְ הוא אוֹרִידְּ לֵיה. וְכֵיוַן דָּאוֹשִׁיט יָדֵיה לַקָבְלֵי דְּעָדּוֹ נְבִיאָה, אָתְיִיבֵּשׁ יְדֵיה, דְּכְתִּיב, (מלכים א יג) וַתִּיבָשׁ יַדוֹ וְגוֹ׳. וְעֵל דְּפַלַח לְעֵבוֹדָה זַרה לַא בָּתִיב, אֱלַא עַל דָאוֹשִׁיט יָדֵיה לְעָדּוֹ נְבִיאָה. וכלהו אתאן עמיה.

הוא ורתיכוי. והשתא, הא קודשא בריך הוא הַיֹּכִי (הכא), וָאָתֵי עַׂם אִינֿוּן צַּׂדִיקַיָּיא דִּבְגְּנְּתָא דְעַׂדֶּין, בַּה דְּלָא אָעָּרְעוֹ בְּאָדְרָא. וְקוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא בְּעֵי בּיבְּרִיהוֹן דְצַּבִּילּיִא זַשִּיר בִּוּלֶּרָא דִּיכִיה, בְּבִּוּה דִּכְתִּיב בִּירַבַעָּם, דְהָוָה בִּוּקָטָּר וּבִוּפַלָּזוֹ לְעַבוֹדָה זַבה, וְקּוּדְשָּׂא בריך הוא אוריך כיה. וביוו דאושיט יביה כבבלי דְעָּהוֹ גָּבִיאָה, אָתִיִּבְשׁ יְדֵיה, דְכְתִּיבֹ, (מלכים א יג) וַתִּיבִשׁ יָדוֹ וְגוֹי. וְעַל הִפַּלַוֹז לְעַבוֹרָה זָּרָה לֵא בִּתִיבֹ, אֶכֶּא עַֹל דְאוֹשִׁים יִדִיה לְעָּהוֹ גָּבִיאָה. וְהַשִּׁיהַא קּוּדְשַׂא וְהַשְּׁתָּא קּוּדְשָׁא בְּרִידְ הוּא בָּעִי בִּיקָרָא דִילָן, בריך הוא בעי ביהרא דיכן, וככלהו אַתאוֹ עבויה.

The commentary to this Zohar section was inserted also in the previous DZ study and Ladded additional comments below.

Rabbi Shimon said, How different is this time from the Idra (Idra Rabba, when all the 10 friends were gathered together), in the Idra we were visited by the Holy One Bless be He and his chariot's angels and this time (now at the Small assembly, Idra Zuta) The Holy One Bless be He came here with the righteous from the Garden of Eden, which didn't happen in the Idra (Rabba). The Holy One Bless be He wants the honor of the righteous more than his own honor. (The Holy one came to this Idra with the righteous because of the great Light revealed by the merit of Rabbi Shimon. As the heavens opened to welcome Rabbi Shimon his Light radiated throughout all the worlds, from Malchut to Chokmah. The righteous could join this Idra study because Rabbi Shimon was in between both worlds and they could connect on the same level.)

Like it is said in the case of Yerovam, who was offering incense and worship to idols, and the Holy One Bless be He was patient with him(didn't punish him immediately) but when he pointed his hand toward Iddo, the prophet, his hand dried up, as it said (Kings 1 13:4) and his hand dried up. It is not written that it was because he worshiped idols but because he stretched his hand to harm Iddo, the prophet. And now, the Holy One Bless be He, wants honor for all (the righteous from the Garden of Eden) who came with him.

Following idols is part of the free choice we have to choose between good and bad. The Endless Light flows freely to everyone in this world but when one goes against servants/channels of the Light then YHVH activates the protection system to protect them.

There are many people who live in the illusion of righteousness when they serve their own version of the 'Holy Temple'. They practice some kind of mixed faith in the Tree of Life, which is the aspect of the Holy Temple and a mix of angels, other

faiths, idols, etc. Bringing old beliefs into Kabbalah is very wrong because the Tree of Life is perfect and pure. Any addition or variation is the wrong choice.

Kabbalah is about connecting lower and upper levels to draw Light and life to the world. The king Yerovam run services in the Holy Temple but with idols. He went against the Tree of Life system but God didn't interfere, giving him the opportunity to repent and come back to the Light. When he tried to hurt his messenger, the prophet Iddo, God stopped him even though he was inside the Holy Temple.

No one can go against the servants of God without hurting themselves. God protects the Tzadikim. God protects the Land of Israel because it's the place where God delivers Light to the world. Only Israelites can dwell in the Holy Land and serve as channels of Light for the whole world.

God protects those who serve him by spreading Light in the world. Studying the Zohar makes us channels of Light because the Zohar connects to the upper three Sefirot of the Tree of Life and no other faith or idol can do that.

Be a channel of Light with the study of Zohar, especially if you study it daily, and have its protection as it is said "The Zohar writings is like Noah's Ark" (Behaalotcha #88)

ָסֶפֶר הַוֹּהֵר הוּא כָּתֶבַת נֹחַ שֵׁנִּתְכַּנָּסוּ בָּה שָׁנַיִם מֵעִיר וְשֵׁבַע מְמַלְכוּתַא. וָהַמַשְׂכִּילִים יַזְהִירוּ כִּוֹהַר הַרַקִיעַ. אָלֵין אִינּוּן דְקָא מִשְׁתַּדְּלִין בָּזֹהַר דָּא, דְאָקְרֵי סֵפֶּר הַזֹּהַר, דְאִיהוּ כְּתֵיבַת נֹחַ, דְמִתְכַּנְּשִׁין בָּה שְׁנַיִם מֵעִיר, וְשֶׁבַע מְמַּלְכוּתַא.

Remember that not every synagogue is a Holy Temple and not every rabbi or teacher is Rabbi Shimon. Be responsible for your own spiritual purity and do not follow Yerovam and other false 'kings' that want you to join their own version of a holy temple for their own agenda and pleasures.

ע׳ צַדִּיקֵי גְּלִיפָּן בְּעִיטְרִין, מְנַהֲרִין כָּל חַד וְחַד מִזִיהַרָא דִזִיוָא דִעַתִּיקָא קַדִּישָׁא, סְתִימָא דְּכָל סָתִימִין. וְהוּא אָתֵי לְמִשִּׁמֵע בְּחֵדְוַותָא, אָלֵין מִלִּין דַּאֲנָא אֵימָא. עַד דְּהֲוָה יָתִיב, אָמַר, הָא רָבִּי פָּנָחַס בָּן יָאִיר הַכָא, אַתִקִינוּ דּוּכְתֵּיה, אָזַדַעַזָעוּ חַבְרַיָיא דַהַווֹ הַמָּן, וְקָמוּ וְיָתִבוּ בְּשִׁיפּוּלֵי בֵּיתָא. וַרְבִּי אֵלְעַזֶר וַרְבִּי אַבָּא, אָשָׁתָאָרוּ קַמֵּיה (נ"א עמיה) דְּרַבִּי שָׁמְעוֹן. אַמַר הַוֹוֹ אַמָרֵי, וַאָּנָא עִמְהוֹן. הַשְּׁתַא אֵימָא אַנָא בַּלְחוֹדֵאי, וְכַלְּהוּ צַיִיתִין לְמַלוּלְי, עַלַּאִין וָתַתַּאָין. זַכַּאַה חוּלַקִי יוֹמַא דֵּין.

30. אָבֵור, דָא רַב הַבְּנוּנָּא סָבָא הָכָא, וְסַוֹזַרְנִיה עֹ' 30. אָבַור, דָא רַב הַמְנוּנָא סָבָא הָכָא, וְסַחַרְנֵיה צַּדִיהֵי גָּלִיפוֹ בִּעִּיטִרִיוֹ, בִנַּהַרִיוֹ כָּל זַוֹד וְזַוֹד בִוּוִיהַרָא דְּוֹינָא דְעַבִּילָא קַדִּישָׂא, סְתִיבָוּא דְכָכ סְתִיבִוּין. וְהוּא אָתֵי לִבִּשִּׂבִיעֹ בְּעֶוֹדְוָוִתָא, אָכֵּיוֹ בִוּכְּיוֹ דַאֲנָא אֵיכָּוא. עַֹד דְּהָוֶה יָתִיבֹ, אָמַר, הָא רְבִּי פַנְּמֵס בֵּן יָאִיר הָכָא, אָתָהָינוּ דוּכְתֵּיה, אָזְּדַעַּנְיעוּ זַזְבָרַיִּיא דַּדְוּוֹ תַבְּוֹּ, וְקָבוּוּ וַיָּתָבוּ בְּשִּׂיפוּלֵי בַיּתָא. וַרְבִּי אֶלְעַוֹר וַרְבִּי אָבָא, אָשִּׂתַאָרוּ הַבֵּוֹיה (נ"א עמיה) דְרַבִּי שָּׂבְוּעוֹוֹן. אַבֵּוֹר רְבִּי שִּׁבִּועוֹוֹ, בְּאָדֶּרָא אִשְּׁתֵּבַוֹוֹנָּא דְּכָל זַוֹבְרַיִיא הַוּוֹ אַבְּוֹרִי, רְבִּי שִׁמְעוֹן, בִּאָדֶּרָא אִשְׁתֵּבַחנָא דְּכָל חַבְרַיִיא וָאַנָּא עָבּוהוֹוָ. הַשִּׂהַא אֵיבוא אַנָּא בַּלְוווֹדָאי, וְכַלְהוּ צַיִיתִין לְבוּפּוּלִי, עָּלָאִין וְתַתָּאִין. וַבָּאָה זווּלַהִי יוֹבוּא דֵיוֹ.

31. פַּתַח רבּי שַׁמעוֹן ואַמַר, (שיר השירים ז) אַנִי לְדוֹדִי וְעֵלֵי הִשֹּוּקַתוֹ. כַּל יוֹמיז דּאָתִקּשַׂרָנָא בָּהַאי עֻלְמָא, בִּחַד קִטִירַא אָתַקְטַרנָא בֵּיה בָּקוּדְשַׁא בָּרִידְ הוּא, וּבְגִין כַּדְ הַשְּׁתַּא וְעַלֵּי תִּשׁוּקַתוֹ. דְּהוּא וְכַל סִיעַתַא קַדִּישָׁא דִילֵיה, אַתוּ לְמִשְׁמֵע בַּחָדְוָה, מַלְּין סְתִימִין, וּשְׁבָחָא דְעַתִּיקָא קַדִּישָׁא, סְתִימֵא דְּכַל סתימין, פריש ואתפרש מכלא, ולא פריש, דָהָא כּלָא בֵּיה מְתִדְבַק, וְהוּא מְתִדְבַק בְּכֹלָא הוא כלא.

31. פַּתַזוֹ רָבִּי שִּׂבְּעַוֹוֹ וְאֲבֵּור, (שיר השירים ז) אֲנִֿי לְרוֹרִי וְעֶבֶי הְשִּׁוּהָתוֹ. כָּל יוֹבִוּיןֹ דְאָתִקּטַוֹרנָּא בְּהַאִי עַלבוא, בווד קטירא אַתקטרנא ביה בקודשא בריף הוא, ובְגָּיוֹ כָּךְ הַשְּׂהָא וְעָבִי הִשׂוּהָתוֹ. דְהוּא וְכֵּל סִיעַּתָא הַדִּישָּׂא דִיכֵּיה, אָתוּ לְבִוּשְׂבֵע בְּוַזְדְוַה, בוכיוֹ סתימיו, ושבווא דעתיקא קדישא, סתימא דככ סתיבויו, פריש ואתפרש בוכלא, ולא פריש, דהא כלא ביה מתרבק, והוא מתרבק בכלא הוא כלא.

Rabbi Shimon is preparing his departure from the world by revealing great secrets that he wasn't allowed to reveal until the day of his passing. At this point, Rabbi Shimon reveals that Rav Hamnuna Saba is with them together with 70 righteous from the upper world. Then he asks his students to make a seat for Rabbi Pinchas ben Yair, his father in law. When the students heard that they were shaken because Rabbi Pinchas had already passed away. They moved to the corner of the house.

This holy event reveals that Rabbi Shimon opened a great channel of Light to the world and 70 righteous souls came down to pave the way for him to the upper levels.

Rabbi Shimon taught the entire Torah, and then he taught 70 studies on the first word of the Torah, "בראשית". These studies are called "Tikunei Zohar". Because rabbi Shimon 'touched' all Torah levels he merited to have the souls of 70 great Tzadikim to come and escort him on his way up.

32. עַּתִיקָא דְּכֶל עַתִּיקִין, סְתִיבָוּא דְּכֶל סְתִיבִוּוֹן, 32. עַתִּיקָא דְּכֶל עַתִּיקִין, סְתִימָא דְּכֶל אַתְהַכּן וְלָא אִתְהַכּן. אַתְהַכּן, בְּגִּין לְלַיְיִבָּוֹא כּבָּא. וְלָא סְתִימִיוֹ, אִתְהַכֹּן וְלָא אִתְהְכֹּן. אָתְהְכֹּוֹ, בְּגִיוֹ לְקָיִימָא כּלֵא. וְלָא אָתִתּקָן, בְּגִין דְלַא שְׁבִיחַ. אָתתקוֹ, בֹנִיוֹ דְכַא שֹׁכִיווֹ.

מְנֵיה, מְתַקּוּנוֹי. וָאִינּוּן נְהוֹרִין מְנֵיה, מְתַנָהַרִין וּמתלַהטין, ואַזלין וּמתפַשטין לכַל עיבַר. בבוצינא דאתפשטין (דמתפשטין) מניה נהורין לְכַל עִיבַר. וָאֻינוּו נָהוֹרִין דְּמְתַפַּשְּׁטִין, כַּד יָקָרְבוּן לְמִנְדַע לוֹן, לָא שָׁכִיחַ אֵלַא בּוּצִינַא בִּלְחוֹדוֹי. בָּדְ הוּא עַתִּיקָא קַדִּישָׁא, (הוא) בּוּצִינַא עלַאה, סָתִימָא דָּבַל סָתִימִין. וְלַא שִׁכִיחַ בַּר אִינּוּן נְהוֹרִין דְּמִתְפָּשְּׁטָן, דִּמְתַגַּלְיָין, וּטִמִירַן. וִאִינּוּן אָקרוּז שָׁמָא קַדִּישָׁא. וּבִגִין כַּדְּ כֹּלֵא חֵד.

אָתְתְּקַן, אַפָּיק ט׳ נְהוֹרִין, דְּלַהֲטִין בִוּגִּיה, 33. כַּד אִתְתְּקַן, אַפִּיק ט׳ נְהוֹרִין, דְּלַהֲטִין בְּוֹתָכָּוֹנֹוֹי. וָאִינוֹוֹ נָהוֹרָיוֹ בְוֹנֵּיהֹ, בְּוֹתְנַבְּרִיוֹ וְבִּוֹתְכַּהַׁכִּיוֹ, דאתףשטיו (דמתפשטין) מניה נהוריו לכל עיבר. וָאִינֹוּן נָהוֹרִין דְבִתְפַשִּׂטִין, כַּד יָהָרְבוּן לְבִנְּדֵע לוּן, לַא שָּׂבִיווַ אֶכַּא בּוּצִינָא בּכְּווֹדוֹי. כַּךְ הוּא עַהִיהָא קָּדִישָּׂא, (הוא) בוּצִינָא עַכַּאָה, סְתִיבֵוּא דְכַל סְתִיבִוּיוָֹ. וָכַּא שָּׂכִיווַ בַּר אִינוֹן נְהוֹרִין דְבְוּתְפַשִּׂטַוֹן, דְבְוּתְנַּכְיַיוֹ, וטָבִוירַן. וְאִינוֹן אָהָרוּן שִּבוּא הַדִּישַׂא. וּבְגִּין כַּר כּכַּא

In the process of Creation, the world of Atzilut (world of Emanation) the Endless Light performed the first Tzimtzum by restricting its Endless Light and creating an empty space (Darkness, בורא חושך). The Tzimtzum left an impression in the empty space that is called 'Adam Kadmon' (AK). This impression is like the blueprint of the four worlds that followed. Adam Kadmon is like the Endless for the world of Atzilut that is below

The Zohar uses the term עתיקא דכל עתיקין, "Ancient of all ancient" and refers to the first step that was 'copied' from the Endless to Adam Kadmon. The root word for 'Ancient', 'עתק is עתיק, which means 'copy' or the action of copying. This step of Creation is the beginning 'head' that is concealed and not known, like a seed of a tree that is transformed into a tree. This 'DNA' of the seed can be found present in all parts of the tree. We can see the outcome but not the seed.

Keter is called Atika Kadisha, "Holy Ancient" and was 'copied' from AK.

ַדָרגִין דָאָתִבָּרִיאוּ, וָעַתִּיקָא קַדִּישָׁא אָתִגְּלֵי בְּהוּ, בְּכַל חַד וְחַד. מִשׁוּם דָּאִינוּון תִקוּנִין דְעַתִּיקָא קַדִּישָׁא. לָאו הַשִּׁתַּא עִידַנָּא לְהָנֵי מִלְּין דְּהָא אָמֵינָא לוֹן בָּאָדַרָא קַדִּישָׁא. וַחֲמֵינָא מַה דִּלָא יָדַעָנָא הַכִי, וָעַד הַשְּׁתַא אֵסְתִּים בִּלְבַּאִי מִלָּה. וָהַשְּׁתַא אָנָא בִּלְחוֹדָאי אָסָהיִדְנָא קַמֵּי מַלְכַּא קַדִּישַׁא, וָכַל הָנֵי זַכַּאֵי קשׁוֹט דָאַתוּ לְמַשְּׁמֵע מלין אלין.

34. ובַוה דַאַבורי ווֹבַרַנָּא בִּסְפַרִי קַדְבַוּאֵי, דְאִינוֹן דַּרְנִּין 34. וּמַה דַּאַבורי ווֹבְרָנָא בִּסְפַרִי קַדְבַּגאַי, דִּאִינוּן דאתבריאו, ועתיקא קדישא אתגלי בהו, בכל עד וווד. בושום דאינון תקונין דעתיקא קדישא. לאו הַשְּׁתַא עִירַנָּא כּוֹהָנִי בִוּכִיוֹ דְהָא אֲבֵוינָא כוֹוֹ בְאָרַרָא קַרִישָּׂא. וַווָבִינָא בַּה דְּכָּא יִדְעָנָא הַכִּי, וַעַּר הַשְּׂתַא אַסְתִים בַּלַבַּאִי בִּלָּה. וְהַשְּׂתָא אַנֹא בַּלְוווֹדָאי אָסָהִידְנָא הָבֵּוּי בַּוּלְכָּא הַדִּישַׂא, וְכַל הַנָּי זָבַאָי הָשׁוֹטֹ דאָתוּ לבושובוע בוכיוֹ אַכּיוֹ.

35. גוּלְגַלְתַא דְּרֵישָׁא חָוּורַא, לַאוֹ בֵּיה שִׁירוּתַא וְסִיוּמָא. קוּלְטָרֵא דָּקְטָפּוֹי, אֶתְפְּשֵׁט וְאָתְנָהִיר, וּמְנֵיה יַרתוּן צַדִּיקַיֵּיא ד' מִאַה עַלְמִין דְּכְסוּפִין לְעַלְמַא דָאַתֵי. מֶהַאי קוּלְטָרֵא דְּקְטָפַא, דְּהִיא גוּלְגַּלְתַא חָוּורַא, נַטִיף טַלַא כַּל יוֹמַא, לְהַהוּא זְצֵיר אַנְפִּין, לַאֲתָר דִּאָתִקְרִי שָׁמַיִם, וּבֵיה זְמִינִין לזמנא לאחייא דאַתי. דָּכָתִּיב, (בראשית כז) וִיְהֵן לְדְּ הַאֱלֹהִים מְטַל הַשַּׁמִים. ואתמַלּיִיא רִישִׁיה, וּמהַהוּא זעיר אַפּין, מההוא טַלַא.

35. גוּרֹנָּלְתַא דָרֵישָּׂא וווַורַא, כְאוֹ בֵּיה שִּירוּתַא וְסִיוּבֵוּא. הוּכִּטַרָא דָהָטָפוּי, אָתפַשַּׂטֹ וְאָתְנָהִיר, וּבְוּנִיה יַרָתוּן צַּׂדִיקָיֵיא ד' בִּוּאָה עַּלְבִיין דְּכְסוּפִין לְעַלְבַוּא דְאַתֵּי. בִוּדֵאי קוּלְטָּרָא דְּקָטָּפָא, דְּהָיא גּוּלְנֵּלְתַא וֹזְוַוַרַא, נָּטִיף טַבּלא כַל יובִוא, להַהוֹא זְעַיר אַנָּפִיזֹי, לַאָתַר דְאָתַהְרִי שַּׁבַנִים, ובֵיה וָבִיה בִּיתַנִיא כַאַזוַיִיא כוֹבִיה דאָתִי. דכתיב, (בראשית כז) ויתו לך הַשָּׂבַוִּם. וִאָתבַוּכִּוּיִא רִישֵּׂיה, ובֵוהַהוּא זְעֵיר אַפִּיןֹ, נְּטִיף לַוֹזַכֵּל תַפּוּחִין. וֹכָל תַּפּוּחִין, גָּהִירִין בִוֹבַהוּא טַבְּא. נָטִיף לַחֲקֵל תַפּוּחִין. וְכָל חֲקַל תַפּוּחִין, נְהִירִין

The Zohar continues to describe the of the Lights from the Endless to Keter and below. It would be difficult to explain the process in a few paragraphs. The Holy Ari wrote two books to explain the coded language of the Zohar. Rabbi Ashlag wrote a study of ten luminous emanations in 7 volumes.

I will explain here in short the essence of the first and second Tzimtzum to get the picture of how and why the world was created.

The first Tzimtzum is when the Endless Light decided to restrict its Light in some space in order to create the four worlds and the governing system of YHVH.

So the first Tzimtzum created a space of darkness and that is the seed to all judgments. This was something new that was never in the Endless. The question is if that empty and dark space is truly void of Light or not. The quick answer is not. The dark space has laws so the Endless is still there but we can't see its Light. Space is the foundation of Malchut that was all judgment and the absolute desire for the self alone. A man created in this kind of world would not give his freedom to choose Light because it wasn't in existence.

The second Tzimtzum had to happen to introduce Light into Malchut. In this process, Malchut was elevated to Binah to receive the Life force and the aspect of Mercy to be able to act in the dark existence.

After the elevation to Binah Malchut came down leaving the higher Light behind. Its vessel was 'impressed' with the Light that gave it the desire for the Light. It also created the aspect of time and a desire to connect Malchut and Binah.

The man could be created in this world with the freedom to choose between Light and darkness, seeking ascension to Binah or dwell in the desire for the self alone that comes with judgments.

It's a good place to include a study from Rabbi Avraham Brandwein, ZT"L related to the portion of Ha'azinu, specifically verse 32:7 "Remember the days of old, Consider the years of all generations. Ask your father, and he will inform you, Your elders, and they will tell you."

The question is how can we tell about the future from the present.

Rabbi Brandwein explains that the body has desires for pleasures that are in the present. For example, the body of a person with diabetes may have desires for a nice creamy sweet cake but the mind knows that the pleasures of now would bring sickness or even death if he pursued the desires of the body. To know what to expect in the future we need to control the present and avoid pleasures with negative consequences.

The Torah teaches us to choose life, which is Binah, so we can have life, which is immortality in the future. To achieve that we need to follow the ways of the Torah and Zohar. The temporary pleasures of life distract us from doing the work that was assigned for us in the process of Creation which is "to make".

Genesis 2:3 "And God blessed the seventh day, and hallowed it; because that in it He rested from all His work which God created to make"

To make is to build a strong path to Binah and stay there in an immortal state.

חַכמתא עלאה, דאיהי רישא, ביה סתים,

36. הַאִּי עַתִּיקָא הַדִּישָׂא טַבִּיר וְגַּנִייֹּ. וְחַבְמָתָא עָבַּאָה 36. הָאִי עַתִּיקָא קַדִּישָׁא טָמִיר וְגָנִיוּ. וְחַבְמָתָא סָתִיבָּואָהֹ, בְּהַהֹּוּא בּוֹּלְבַּלְתָא בִוּשִּׂהָבַוּז, וַדַּאִי בְּהַאֵּי עִנְּאָה סְתִימָאָה, בְּהַהוּא גּוּלְגַּלְתָא מִשְּׁתְּבַח, עַֿתִיקָא, לָא אִתְגַּלְיָיא אֶלָּא רִישָּׂא בּלְזוּדוּי, בּגֹּיוֹ וַדַּאי בְּהַא עַתִּיקָא, לָא אִתְגַּלְיָיא אֶלָא רִישָּׁא דְאִיהוּ רִישָּׂא לְכָל רִישָּׂא. זַזַּכְבַּוּתַא עַכּאָה, דאיהי בִּלְחוֹדוֹי, בְּגִין דְאִיהוּ רִישָּא לְכָל רִישַׁא. רִישָּׂא, בִּיהֹ סְתִים, וְאָקְּרֵי בוּוֹזֶא עַבֶּלְאָהֹ. בוּוֹזֶא סְתִיבָוּא. וְאִקְרֵי מוֹחָא עַלְּאָה. מוֹחָא דַשַּׁכִידְ וַשַּׁקִיט. וְלֵית דְּיֵדֵע לֵיה, בַּר אָיהוּ. בוווא דשַּׁכִיר ושַּׂהִיטֹ. וְכֵית דְיֵרַעֹ כֵּיה, בַּר אִיהוּ.

Atika Kadish also named as 'Atik Yomin' is the supernal 'face' of the sefirah of Keter. The other 'head' of Keter is called 'Arich Anpin'. Atika Kadisha is above Arich Anpin, which means that Atika Kadisha has a finer and light. Rabbi Ashlag explains that the higher levels have a purere light than the ones below.

The Chokmah (Wisdom) of Arich Anpin is conceald and none buy himself can know it. The prophet tells us that we can't grasp this level and we can not get to a point of undestanding the 'thoughts' that come from Arich Anpin, the supernal Keter. Isaiah 55:8

"כָּי לֹא מַחָשָׁבוֹתַי מַחָשָׁבוֹתֵיכֶם וְלֹא דַרְכֵיכֶם דְּרָכֶי נָאָם יָהוָה"

"For My thoughts are not your thoughts, Nor are your ways My ways," declares YHVH."

סְתִימֶאָה, רֵישָׁא לְכָל (רישי) רֵישֵׁיה, דִּשְּׁאַר חַכְמוֹת. (בראשית קמ"ז ע"א) רֵישֵׁא עלַאַה, עַתִּיקָא קַדִּישָׁא, סְתִימָא דְּכָל סְתִימִין. רֵישָׁא ָדְּכַל רֵישֵׁא, (דף רפ"ח ע"ב) רֵישֵׁא דְּלַאוֹ רֵישַׁא, מָקוֹמֶדָ. (יחזקאל א) וְהַחַיּוֹת רַצוֹא וַשׁוֹב.

37. תַּלֶת רֵישִׁיוֹ אָתְגַּלְפוֹ, דַא, לְגוֹ בִוֹ דָא. וְדַא, לַעַּילַא 37. תַלַת רֵישִׁיוֹ אָתְגַלְפוּ, דַא, לְגוֹ מָן דַא. וְדַא, בּוֹ דָּא. רִישָּׂא זְיִדְא, זִיְּכְבִּוּתָא סְתִיבָוּאָה, דִּאָתַכַּסִיִּיא, לְצֵילָּא מִן דָא. רִישָּׁא חֲדָא, חָכְמְתָא סְתִימְאָה, וֹלָאוּ בִוּתְפַּהְּוֹזָא. וְוֹזֶכְבִּוֹתָא דָּא סִתִיבִּוּאָהֹ, רֵישַּׂא דְּאִתְּכַּּפְּיָיא, וְלָאוּ מִתְפַּתְּחָא. וְחָבְמְתָא דָּא לַכָּל (רישי) רִישִּׂיה, דִשְּׂאָר זָזְכְמוֹת. (בראשית קמ"ז ע"א) רִישָּׂא עִּכְּלְאָה, עַּׂתִיקָא קַּדִּישָׂא, סִתִיבָוּא דְּכַכ סתיבויוֹ. רישׂא דכל רישׂא, (דף רפ"ח ע"ב) רישׂא דְּכַּלֹאוֹ רִישִּׁא. וִכֹּלֹא יָדַעֹּ, וְכָּלָא אָתְיְדַעֹּ, בַּוּה דַּהְנֵי בְּרִישָּׁא וְלֹא יָדַע, וְלָא אִתְיְדַע, מָה דַּהְנֵי בְּרִישָּׁא דָּא, ַרָא, דִּכַּא אָתִדְבַקּ (לא) בְּוֹזְכְבְּוֹתָא, וְכָּא בְּסוּכְלְתָנוּ. דְּלָא אָתִדְבַקּ (לא) בְּחָכְמְתָא, וְלָא בְּסוּכְלְתָנוּ. וַעַּל הַאי אָקְרִי, (במדבר כד) בְּרַזז כְּךָ אֶל וְעֵל הַאי אָקְרִי, (במדבר כד) בְּרַח לְּדְּ אֶל בוקובור. (יחזקאל א) והוזיות רצוא ושוב.

Explanation to this paragraph will come later

נַפָּקִין. (תליין) וַכֵּלְּהוּ סתימאה שִׁעִיעִין, (ס"א יתבין) בְּשִׁקּוּלָא. וִלָּא אָתְחֵזֵי

38. וּבְגִּין כַּךְ עַׂתִּיקָא קָדִישָּׂא אָקְרֵי אַיִּוֹ, דְבֵיה תַּלְיָיא 38. וּבְגִין כַּךְ עַתִּיקָא קַדִּישָׂא אָקְרֵי אַיִּן. דְבֵיה אַיִּןֹ. וְכָל אִינּוּן שַׂעָרִי, וְכָל אִינּוּן נִיבִוּן, בִובּוּוֹזָא סְתִיבָוּאָה תַּלְיָיא אַיִּן. וְכָל אִינּוּן שַׂעָרִי, וְכָל אִינּוּן נִיבִין, נַּפַקִּיוֹּ. (תליין) וְכַכְּוֹהוּ שִּׂעָיעִיוֹ, (ס"א יתבין) בְּשִּׂקּוּכְא. מִמּוֹחָא וכא אתוווי הדכא.

The three heads of Keter

Please watch the video <a href="https://player.vimeo.com/video/234266877">https://player.vimeo.com/video/234266877</a> to help you understand the following Zohar paragraphs. The world of Atzilut began to form itself from the Keter of the concealed head of the unknown/face of Atik.

Then the creation of the 'skull' that is Keter of Arich Appin followed with the concealed Chokmah of Arich.

The three are one light that was revealed in the three levels of the head. The higher level 'owns' and protects the level before it.

חָבִמְתָא סְתִימָאָה דְּבֵיהּ, מְתִפְּרֵשׁ תִּלַת זְמְנִין

39. כּכָּא הוא, בְּגִּין דְּהָאִי עַהִּיקָא קַדִּישָׂא בְּחֵר הָוֵי. 39. כּלָא הוא, בִּגִין דְּהָאִי עַתִּיקָא קַדִּישָׁא בְּחַר כּלַא בּוֹזידוּ, וַלַא שַׂנָּיָא בַּוֶרוּזָבֵוּי לַעַּכְבִיין. בְּתַלַת עַשַּׁר הָנִי. כּלָא בְּחֵידוּ, וְלָא שַׁנְיָא מֵרְחָמֵי לְעָלְמִין. בְּיִכִיכֶן דְּרַיְזַבִּיוֹ אִשְּׂהְבַוֹז. בְּגִּין דְּהַאִי חָבָבִותָא סִתִיבִואַה בּּתְלַת עֲשַׂר מְבִילָן דְּרַחֲמִין אִשְׁתְּבַח. בְּגִין דְּהַאִי דְּבֵּיהֹ, בִּוֹתְפָּרֵשׁ הְכַּת זִּבְינִּיזְ כְּאַרְבֵּעֹ אַרְבַּעֹ. וְהוּא לְאַרְבַּע אַרְבַּע. וְהוּא עִתִּיקא, כָּלִיל לוֹן, עַתִּיהָא, כָּלִיל לוֹזָ, וִשַּׂלִים (לון) עַל כּכַּלא. וְשְׁלִיט (לון) עַל כּכַּלא.

The Keter of Atzilut is called 'Atika Kadisha', 'Holy Ancient' and also 'אין' 'Ayin', which means 'nothing', a name related to the 'Endless'. It is a level that we can't grasp ad for that reason it is called 'Ayin'. From Ayin came Chokmah and the Job 28:12

"וָהַחָכָמָה מֵאַיִן תִּמָּצֵא וְאֵי זֵה מִקוֹם בִּינָה."

"But where (Ayin, אין) can wisdom be found? And where is the place of understanding?" From Chokmah we start seeing the formation of the three columns. Each column has Chokmah, Binah, Zeir Anpin (Tiferet), and Malchut. That is 4 times 3 equal 12 and the Keter above makes 13 for the 13 attributes of God.

God revealed the 13 attributes (Exodus 34:6,7) to Moses after the sin of the Golden Calf. They allowed connection to the supernal channels of pure light of Chassadim, drawing light of mercy to cleanse the nation from the sin.

We recite these attributes when we wish to connect to the highest level, during holidays and when during the Slichot, when we ask to be cleansed from our inequities.

40. זַזֹד אָרְזָזֹא דְּנָּהִיר בְּפַּלְגוּתָא דְשַּׁעָרי דְּנַפְּקִי בְּטֹּר בְּפַלְגוּתָא דְּשַּׁעִרי דְּנַפְּקִי בְּטֹּר בְּיִּהְא דְּשָּׁעִרי דְּנַפְּקִי בְּטֹּר בְּפַלְגוּתָא דְּנָהִירִין בִּיה צַּדִּיקִיֶּיא בְּעָלְבָּא בְּאָרֵי, דְּכְתִּיב (משלי ד) וְאַרַזוֹ צַּדִּיקִים בְּאוֹר גוֹנֵה ֹ לְּעִלְמָא דְּאָתֵי, דְּכְתִּיב (משלי ד) וְאַרַזוֹ צַּדִּיקִים בְּאוֹר גוֹנֵה ֹ לְעִלְמָא דְּאָתֵי, דְּכְתִּיב (משלי ד) וְאַרַזוֹ צַּדִּיקִים בְּאוֹר גוֹנֵה ֹ וְגוֹי. וְעַל דָּא בְּתִיב, (ישעיה נח) אָזֹ תִּתְעַנֵּגֹ עַל יְיִי. וְמֵהַאִי אִרְחָא מִתְנַהְרִין בָּל שְׁאַר וְנִיֹל בְּוֹזִין, דְּתַּלְיִין בְּוֹעֵיר אַנְפִּין. וּבִּוֹבִיי בְּלִייִ בְּוֹנִיי בְּוֹנִיי בְּוֹנִי בְּוֹנִי בְּוֹנִי בְּוֹנִיי בְּוֹין. בְּוֹעִיר אַנְפִּין.

From the concealed Chokmah in the Keter of Atik come out hair to the right and left of the 'head'. The Zohar use the word 'hair' to represent thin channels of light that come down from the head, which is Keter. They are narrow in order to restrict the light of the Endless. They go down the two sides of the head to represent lights spread to Right and Left columns.

The roots of the hair are in קרומא דאוירא Da'at of Atik that connects Keter of Arich and Chochmah of Arich. The hair come out from the Chochmah of Arich, (מוחא סתימאה), concealed). The split between right and left create the aspect of judgment for the first time.

41. הַאֹי עַּתִּיקָא סָבָּא דְּסָבִיןֹ, בְּתְרָא עַנְּלְּאָה, לְעֵיּנְא. בּוֹאִ עַתִּיקָא סָבָא דְּסָבִין, בְּתְרָא עַנְּאָה, דְּמִיּעֲשְׂרִיןֹ בֵּיהֹ כָּל עִּטְרִיןֹ, וְכִתְרִיןֹ, בְּתְרִיןֹ, וְכִתְרִיןֹ, וְכִתְרִיןֹ, וְכִתְרִיןֹ, וְכִתְרִיןֹ, וְכִתְרִיןֹ, וְכִתְרִיןֹ, וְכִתְרִיןֹ, וְכִתְרִיןֹ, וְכִּתְרִיןֹ, וְבִּיְּתְּבְּבִייִן מִנְּיִבְּיִּלְ בְּוֹצִינִין מִנְּיִבְּעָ, וְבִּלְּא אָנְיְדָע. (וכל שאר בוצינין עַלְּאָה, טְמִיְרָא דְּלָא אִתְיְדֵע. (וכל שאר בוצינין מניה מתלהטין ומתנהרין) (רצ"ב ע"ב)

From Atik, which is Arich Anpin, come out supernal Father and mother, which is Chokmah and Binah of Atzilut.

The light to all the worlds and sefirot below comes from this level.

42. הַאי עַהִּיקָא אִשְּׂהְכַּוז בְּתְלַת רֵישִּׂין, וּכְלִילֶן בְּוַזֹּד 42. הַאי עַהִּיקָא אִשְּׁהְכַח בִּתְלַת רֵישִׁין, וּכְלִילֶן בְּוַזֹּד 42. הַאי עַהִּיקָא אִשְּׁהְכַח בִּתְלַת רֵישִׁא עָלֶּאָה, רֵישַׂא. וְהַהוּא (נ"א והוא) רֵישָׂא עָלֶּאָה, לְעַיּכֵּא לְעַיּכֵּא. בְּחַד רֵישָׁא. וְהַהוּא (נ"א והוא) רֵישָׂא עָלֶּאָה,

לְעֵילַא. וּבְגִין דְעַתִּיקָא קַדִּישַׁא אָתְרָשִׁים בַּתְלַת, אוּף הַכִי כַּל שָׁאַר בּוּצִינִין דנהרין מניה, כלילן בתלת. עוד, עתיקא אָתִרשִׁים בָּתָרִין. כָּלַלָא דְעַתִּיקַא בְּתָרֵין. הוּא בָּתַרָא עַלְאָה דָּכַל עַלְאִין, רִישֵּׁא דָּכַל רֵישֵׁי. וָהַהוּא דַּהַוֵי לְעֵילַא מְן דַא, דַּלַא אָתִיָדַע. כַּדְּ כַּל שָׁאֵר בּוּצִינִין, סְתִימִין בִּתְרֵין. עוֹד עַתִּיקָא קַדִּישַׁא אָתִרְשִׁים וָאֵסְתִּים בְּחֵד, וְהוּא חֵד, וְכֹלֵּא הוא חַד. כַּדְּ כַּל שָׁאַר בּוּצִינִין, מְתָקַדְּשִׁין, מָתַקַשָּׁרִין, וּמָתַהַדְּרִין בְּחַד, וָאִינּוּן חֵד.

וּבְגָּיוֹ דְעַהִיקָא קַדִּישָּׂא אָתִרְשִּׂים בִּתַכַּת, אוּף הַכִּי כַּל שָּׂאַר בוּצִינִיוֹ דְנַהָרִין בִוּנֵיה, כְּכִיכְן בִתכַת. עוֹר, עַתִּיהָא אָתַרשִּׁים בַּתָריוֹ. כָּכַלַא דְעַתִּיהָא בַתַריוֹ. הוא כִתַרא עָּלַאָה דְכַל עָלַאִיוֹ, רִישַּׂא דְכַל רִישֵּׂי. וְהַהוּא דְהַוִי לעילא בון דא, דלא אתידע. כך כל שאר בוצינין, סָתִיבִיין בְּתָרֵין. עוֹד עַתִּיקָא קַדִּישָׂא אָתִרְשִּׂים וְאֵסְתִּים בַּמַדֹּ, וָהוּא מַדֹּ, וַכַּלָּא הוּא מַדֹּ. כַּךְ כַּלֹ שָּאַר בּוּצִינִיּוֹ, בִותַקַּרִשִּׁיוֹ, בִוּתְקַשִּׂרִיוֹ, ובִותְהַדִּרִיוֹ בְּוַוֹדֹ, וִאִינוֹוֹ וַוֹדֹ-

Keter of Arich Anpin includes the three 'heads' that we studied previuosly. They are teh seed for the three columns that would 'manifest' below.

דָּאָיהוּ (נ"א ובגין דההוא) רַעַוֹא דָּכַל רַעַוִין, אָתְתַּקַן בְּמִצְחַא, וְאָתְגַּלְיָיא בָּבוֹסִיטַא (ס"א אתגליף בפסיטא), האי מצחא אקרי רצון.

43. בִוּצִּוֹנָזֹא דְאָתִגָּבֵי בְּעַתִּיקָא קַדִּישָּׁא, רָצוֹן אָקָרֵי, 43. מְצִחָא דִאָתִגָּבִי בְּעַתִּיקָא קַדִּישָׁא, רְצוֹן דָּהָא רַישָּׂא עַבּלאָה דָא סָתִים כְעַיּבָּא, דְּכַא אָתִידַע אָקָרי, דְּהָא רִישָּׁא עַלְאָה דָא סָתִים לְעֵילָא, פַּאָּיִם זוֹד סוּרְגָּא בְּסִיבָּוּא, יָאָה, דִּאָתִבּכִּיִּכ בִּבִוּצְּוֹא. דְּלָא אִתְיְדַע פְּאִיט חַד טוּרְגָא בְּסִימָא, יָאָה, וּבְגַּיוֹ דָאָיהוּ (נ"א דההוא) רַעַּוֹא דַכַּל רַעַּוִיוֹּ, אָתַתְּקוֹ אתגליף בבוסיטא (ס"א בפסיטא), הַאִּי בִּיצִּוֹזֵא אָהָרֵי רְצוֹוְ.

The 'forehead' that was revealed in Atika Kadisha, is called 'רצון', 'will'. The supreme head that is concealed released from its light that was revealed in the forehead. It is called the will of all wills, 'רעוא דכל רעוין'. When the hair from the skull was spreading, the forehead was covered with hair until it was matured and the forehead was revealed with the light of Chassadim.

The Holy Ari teaches us that this light is revealed during the meals of Shabbat especially during the third meal.

44. וְכַד רַצוֹן דָּא אִתְגַּלְיָיא, רַעַּוֹא דְּרַעַוֹיוֹ אָשִׂתְּכַוֹז 44. וְכַד רָצוֹן דָּא אִתְגַּלְיָיא, רַעַוֹא דְּרַעַוִיוֹ בֹבַכִּלְהוּ עַבְּבְנִיזָּ, וְבַב צָּבּוֹתִיזָּ דִּבְהַתַּא בִּוּתַהָּבְּלִיזָּ, אִשְּׁתְבַח בְּבַלְּהוּ עָלְמִין, וְכָל צְלוֹתִין דִּלְתַּתָא וּבִּוּתְנַהְרִיןֹ אַנְּפוֹי דּוְעֵיר אַנְּפִין, וְכַכְּא בְּרַוֹזַבֵּוּי אָשִּׂהְכַזּז, מִתְקַבְּלִין, וּמִתְנַהַרִין אַנְפּוֹי דּוְעֵיר אַנְפִּין, וְכֹלֵּא בַּרַחמי אַשָּׁתִּכַח, וְכַל דִּינִין אָתְטַמְּרָן וְאָתְכַּפְּיֵין. וַכַל דִינִין אָתְטַבְּוַרוֹ וָאָתְכַפּיֵיוֹ.

When the 'will' which is Light of Chassadim from Chokmah is revealed, all the prayers that come from below are accepted and Zeir Anpin shines with the Light that goes through all of its sefirot. All judgments hide and surrender because of the light of Chokmah and Chassadim that brings mercy on all levels.

עָלִמִין. וּבִגִין כָּךְ אִשְׁתִכַח שַׁבָּת בִּלָא דִינָא, לָא לְעִילָא וְלָא לְתַתַּא. וַאָּפִילוּ אֵשָׁא דְּגֵיהָנָם אָשָׁתָּקָע (ס"א אשתכך) בָּאַתְרֵיהּ, ונייחין

45. בִּשַּׂבְּתָא בִּשַּׂעַתָא דִּצְּלוֹתָא דִבְּנְוָזָה, דְהוּא עִיֹּדָן 45. בִּשַּׁבְּתָא בִּשַּׁעַתָא דִּצְלוֹתָא דְמִנְּחָה, דְהוּא דְּבֶּכֶל דִּינִין בִּוּדְעָּרִין, אֵתְבַּבְּלְיָיא הַאִּי בִוּצְוֹזָא, וְאֵתְבַּפַיָּין עִידִן דְּבָל דִינִין מִתְעָרִין, אִתְבַּלְיָיא הַאִּי מִצְחָא, בֿכן בִּינִּין' וֹאֹהְּשְׁבֹרווּ בּוֹזִבּיוּן בְּכֹלְנִין יִבֹנִין יִבֹנִין בֹּר וֹאִנְּבֹּלִיוּן בְּכֹלְנִין אשתכוו שבת בלא דינא, לא לעילא ולא לתתא. אשתהע (ס"א

אשתכך) בַּאָתַרִיהֹ, וַנַּיִיוֹזִין זוַיִּיבַיָּא. וַעַּׂל דַא אָתוֹסָף חַיָּיבַיָּא. נשמתא דוודו בשבתא.

During the afternoon time of the weekdays judgments are awakened because the light of Chokmah is revealed in the left column and feed the judgments.

On Shabbat the 'forehead' of Arich Anpin is revealed with the light of Chokmah and Chassadim and mercy spread to all the worlds. No judgment can exists when this light is revealed. Even the fire in hell falls down and the wicked rest.

Chokmah without Chassadim draws judgments. On Shabbat the light from the 'forehead' gives us Chokmah and Chassadim together. The Kabbalist Rabbi Shalom Buzaglo ZT"L, tells us that the study of Zohar on Shabbat is considered as 1000 times more than on a weekday. This value is multiplied by 10 (=10,000) on Shabbat Afternoon, the time of the will of all wills that is the light from Arich Anpin. This is 10 levels above the light of Binah of Shabbat.

פַתוֹרָא, וּלְמֵיכָל תִּלָת סְעוּדָתֵי דְּמְהֵימְנוּתָא, ולמחדי בהו.

46. וּבָעֵי בַּר נָשׁ לְמֵחְהֵי בִּתְלַת סְעוּיְדְתֵי דְּשַּׂבְּתָא, 46. וּבָעֵי בַּר נָשׁ לְמֶחְהֵי בִּתְלַת סְעוּדְתֵי בְּלָצֶא בֶּל בְּוֹבִיּבְוֹנִיתָא, וְכָּל בְּלָלֶא דִּבִּוֹבִיּנִיתָא, בִּיִּה דְּשִׁבְּתָא, דְּהָא בָּל מְהֵימְנוּתָא, וֹכָל בְּלָלֶא אִשְּׂהְכַוז, וּבָעֵי בַּר נָשׁ לְסַהְּרָא פַתוֹרָא, וּלְבֵויכַל הְלַת דִּמְהִימְנוּתָא, בִּיהּ אִשְּׁהְכַח, וּבָעִי בַּר נָשׁ לְסַהְּרָא סְעַּוּדַתִי דְבְהַהִיבוֹנותא, וכבווודי בהו.

A person should be happy in the three meals of Shabbat because they represent complete faith. Faith, 'Emunah' is the aspect of the Shechina (Zohar Hasulam Pikudei #628). The three meals of Shabbat connect us with the Shechina to the supreme Keter, Atika Kadisha.

סעודתי, ובגיניהון לא אצטריכנא לתעניתא בְּשֶׁבְּתָא. וַאָפִילוּ בִּיוֹמֵי אַחַרִינֵי לַא אָצְטָרִיכְנָא, שַׁכֵּן בִּשַּׁבְּתָא. דְּמָאן דְּזָכֵי בְּהוּ, זַכֵי סעודתא דָּמַטְרוֹנִיתָא. וְחַד, סְעוּדַתָא דְּמַלְכַּא קַדִּישַׁא. וְחַד, סְעוּדַתָא דְעַתִּיקָא קַדִּישַׁא, סְתִימַא דְּכַל סָתִימִין. וּבָהַהוּא עַלְמַא יָזָכֵּי בָּהוּ לְאָלֵין. הַאי רַצוֹן כַּד אָתְגַלְיֵיא, כַּל דִּינִין אָתְכַּפְיֵין משולשליהון.

47. אַבור רְבִּי שַּׂבִענוֹוֹ, אַסְהַדְנָא עַבלי כְּבַבל אָבֵּיוֹ דְהַבָּא, 47. אַבור רְבִּי שִׁמְעוֹן, אַסְהַדְנָא עַלִי לְבַל אַלֵּיו דָּהָא בִוֹּ יוֹבָואִי לֵא בָּטִילְנָא אָבֵּיוֹ גֹ׳ סִעוּדָהֵי, וֹבְגַּינֵיהוֹוֹ דְהָכָא, דְהָא מִן יוֹמָאי לָא בָּטִילְנָא אָלֵין ג׳ לא אצטריכנא לתעניתא בשבתא. ואפילו ביובוי אווריני לא אַנטריכנא, כל שֹכּן בשבתא. דמאן דוכי בָּהוּ, זָבֵי לָבַוהֵיבִונוּתָא שָּׁלֵיבַוּתָא. ווֹד, סְעוּדְתָא דְבַּיִטְרוֹנִיתָא. וְוַזֶּר, סְעַוּדְתָא דְבַיִּלְבָּא הַדְּישָׂא. וְוַזֶּד, סעורתא דעתיקא קדישא, סתיבא דכל סתיביו. ובההוא עלכוא יוכי בהו לאליו. האי רצון כד אתגלייא, כל דינין אתכפיין בישולשליהון.

Rabbi Shimon says that he never messed three Shabbat meals all his life. Those who have the merit of three meals, ears the complete faith, which is closer connection to the Shechina. The first meal of Shabbat connects to the 'queen', which is the Shechina in Malchut because the night is under the control of Malchut.

The second meal at the morning of Shabbat connects to the light of the concealed wisdom from the Atika Kadisha. The morning prayers of Shabbat connect to Zeir Anpin that elevates to Atika Kadisha in the afternoon, the time of the third meal.

The Second meal is called the meal of Atika Kadisha and the third meal is called for the name of Zeir Anpin.

As Zeir Anpin ascend to Atika Kadisha, the 'forehead'/ 'will' of the Keter is revealed and judgments have no control during Shabbat.

עלַאָה סִתִימָא. וָהוּא מוֹחָא דְעַתִּיקָא קַדִּישָׁא. וָהַאי מוֹחָא אָתִפְּשֵׁט לְכָל עִיבָר, מְנֵיה אָתִפְּשֵׁט ַעָדָן אַחַרָא. וּמֶהָאי עָדָן אָתִגּּלַף.

48. תַּקוֹנָא דְעַתִּיקָא קַדִּישָּׂא אָתָתְקוֹ בְתַקוֹנָא ווֹדֹ, 48. תַקוּנָא דְעַתִּיקָא קַדִּישָּׁא אָתַתְקוֹ בְּתַקוּנָא בּכֶּלֶלֶא דְּכֶל תִּקּוֹנִין. וְהִיא װָבְבָּוֹה עִּבֶּעָה, סְתִיבַוּאֵה. חַד, בְּלֶלֶא דְּכָל תִּקוּנִין. וְהִיא חָבְמָה עִלֶּאָה, בְּכֶּלֶא דְּכָּל שְׂאָר, וְהַאִּי אָקָרִי עֵנֶדוֹ עִבֶּלְאָה סְתִיבִוּא. סְתִימָאָה בְּלֶלָא דְּכָל שְׁאָר, וְהַאִּי אִקְרִי עֵדֶן וְהֹוּא בוּוֹוֹוָא דְעַבִּילָא קַּדִּישָׂא. וְהַאִי בוּוֹווָא אָתַפַּשִּׂטֹ לַכַל עִיבַר, בִנַּיה אָתפַשַּׂט עַבן אַווַראַ. וּבֵּוהָאִי עַבן

The concealed wisdom (חוכמה סתימאה) is the third head of Arich Anpin and include within it the other two. It has the light of Atikah Kadisha and is called the Concealed Supreme Eden. It's light spread to all direction and from it comes the lower Eden. The lower Eden gives birth to lower Chokmah and this light is revealed in Zeir Anpin and Malchut.

ַ טוּרָנָא (ס"א גוונא), דְּהָוָה מְתְתַּקָן לְאָתְנָהַרָא, בָּטַשׁ בְּהַאי מוֹחָא (נ"א מצחא), וְאָתְגָּלַף, וְאָתְנָהִיר בְּכָמֵה נָהִירִין, וְאַפִּיק וְאַרְשִׁים בָּבוֹסִיטָא דָא, בָּהָאי מָצְחַא. וָאָתְרְשִׁים בֵּיה חַד נָהוֹרָא, דָאָקָרִי רַצוֹן, וְהַאִי רַצוֹן אָתִפְּשֵׁט לְתַתַא בְּדִיקְנָא, עַד הַהוֹּא אָתַר דְּמְתְיַשְּׁבָא בִּדִיקְנָא, וּמָתַבַּפִיין.

49. וההוא (דף רפ"ט ע"א) רישא סתימא דברישא 49. וההוא (דף רפ"ט ע"א) רישא סתימא דְּעַׂתִּיכָּא דְּכָּא אָתִיְדַעֹּ, כַּד פַּשִּׁיט װַד טוּרָגַא (ס"א דִּבְרִישָּׁא דְעַתִּיקָא דְּלָא אָתִיְדַע, כַּד פָּשִּׁיט חַד גוונא), דבוה בותתקו לאתנברא, בווֹוָזָא (נ"א מצחא), וָאָתְגָּּכַף, וָאָתְנָּהִיר בְּכַבַּוּה נְּהִירְ ואףיה וארשים כבוסיטא דא, בהאי מצווא. וְאָתַרְשִּׁים בֵּיה וַזֵּר נָהוֹרָא, דְאָקָרִי רַצַּוֹן. וְהַאִי רַצַּוֹן אָתָפַשַּׂטֹ לְתַתָּא בִּדִיקּנָא, עַדֹ הַהוֹא אֵתָר דְבְּתִיַשִּׂבָא בִּרִיֹּהָנָא, וֹאָהָרִי װֶסֶרֹ עַּכָּאָה. וְדָא אִיהוּ נוֹצֵר װֶסֶרֹ. וְאָקְרִי חֵסֶר עַלְּאָה. וְדָא אִיהוּ נוֹצֵר חֶסֶר. וּבְהַאי וּבְהַאִי רַצוֹן כַּד אָתְגַּלְיָיא, בִוּסְתַּבְּלִין בָוּארֵי דִּדִינָא רַצוֹן כַּד אָתְגַּלְיָיא, מְסְתַּבְּלִין מָארֵי דְּדִינָא

The concealed Chokmah of Atikah Kadisha spreads out a special light that is registered in the 'forehead'. This light is called 'רצון' (Pronounced 'Ratzon'). From it come out 13 vessels of lights that reveal the 13 attributes of God (Exodus 34:6,7). The light of Ratzon is revealed up to the eighth level of the thirteen that is supreme Chessed and is called 'נוצר חסד', 'Keeping Mercy'.

The 13 are also called 'Tikunim' of the 'beard of Arich Anpin. It is called 'beard' because these channels of light come down on the sides of the head and meet at the chin. This level break s all the judgments and negative aspects.

דאַשׁגּחָין תַדירַא, ולא נָאים. גביניז על עינא, ולא כּסוּתא.

50. עַּינוֹי דְרֵישָׁא דְעַתִּיקָא קַדְישָׁא, תָרֵיוֹ בְּוַוֹד שְׂקִיכַוֹּ. 50. עֵינוֹי דְרֵישָׁא דְעַתִּיקָא קַדְישָׁא, תָרֵיוְ בְּחַד נָּאִים. דְּכְתִּיבֹ, (תהלים שְׁקִילָן. קכא) כֹא יָנוּם וְכֹא יִישָּׁן שׁוֹבֵּור יִשִּּרָאֵכֹּ, יִשִּרָאֵכֹּ דְּכְתִּיב, (תהלים קכא) לֹא יָנוּם וְלֹא יִישָּׁן שׁוֹבֵּור קַּרִישָּׁא, בְּגִין בַּךְ לָא אִית כֵּיה נְּבִינִין עַכֹּל עַינָא, וְלָא יִשְׂרָאֵל יִשְׁרָאֵל קַּרִישָׁא, בְּגִין בַּךְ לָא אִית לֵיה

The eyes of Atika Kadisha that is Arich Anpin are considered as one, without eyebrows and without eyelids. The light of the eyes is the aspect of Chokmah and the eyes are

the aspect of the six sefirot of Zeir Anpin of Chokmah, Chessed, Gevurah and Tiferet of Chokmah.

The klipot and the other side wish to connect to Chokmah and suck its light. The eyebrows usually provide the protection that push away the other-side but on the level of the concealed Chokmah the right of Chessed and the left of Chokmah are together as one and the other-side can not come to harm or drain the light. For that reason this level doesn't have eyebrows and eyelids.

Psalms 121:4

"הְנֵּה לֹא-יָנוּם, וְלֹא יִישָׁן– שׁוֹמֶר, יִשְּׂרָאֵל"

"Behold, He who keeps Israel Will neither slumber nor sleep."

Israel is the aspect of Zeir Anpin that is protected by Arich Anpin continuously. The Endless has no separation within itself.

בּתָּכַת וֹזְנַוּרָין 51. הַהוּא מוֹחַא אָתְגַּלִיף וְנַהַּר בִּתְלַת חַנוּרין דְּעֵילָא (נ"א דעינא), בְּוֹזְנַוּרָא וָזַרָא בִּוּסְתַּוֹזְיֵין עַיִּנְּין דְּוֹּעֵיר דְּצֵילָא (נ"א דעינא), בְּוֹזְנַוּרָא וָזַרָא בִּוּסְתַּוֹזְיֵין עַיִּנְּין דְּוֹּעֵיר דְצֵילָא (נ"א דעינא), בְּוֹזְנַוּרָא וָזְרָא בִּוּסְתַּוֹזְיֵין עַיִּנְּין דְּוֹעֵיר אַנְּפֶּין, דְּכְתִּיב, (שיר השירים ה) רוּוַזְצוֹת בַּוֹיַלֵב. עִינִין דִּוְעִיר אַנְפִּין, דְּכְתִּיב, (שיר השירים יָּוֹנָא בההוא) וֹזְנָוֹנָרָא קַּדְבָּנְאָה. וּשְּׂאֵר וֹזְוּוֹרִין הֹ) רוֹחֲצוֹת בֶּחָלָב. דְּהוּא (נ"א בההוא) חָנָּוֹרָא קדמאה. ושאר חוורין אסתחיין ונהרין לשאר אסתוזיין ונהרין לשאר בוצינין.

The concealed Chokmah of Arich Anpin shines in three types of white that is in the eye. They represent three columns and three types of Chessed. The first white represents the right column and wash the eyes of Zeir Anpin, meaning nourishing the level of Chokama of Zeir Anpin with the 'white' light of the eye of Arich Anpin.

דְּכָתִּיב, (משלי כב) טוב עין הוא יְבוֹרֶד, דְּהָא בְּמוֹחָא תַּלְיֵין חָוַורוּ דְּעֵינָא. הַאי עֵינָא כַּד אֲשְׁגַח בזעיר אַנפּין, (עלמין) (ס"א אתנהרן אנפין כלהו כלהו בחדו) אַנְהַרְן כַּלְּהוּ בְּחֵדוּ. עֵינָא דָּא, הוּא כּלְּא

52. בווֹזָא אָקָרֵי נִּבִיעָא דְבָּרְכָתָא, נִּבִיעָא דְּכָל בְּרְכָאוֹ 52. מוֹחָא אָקָרִי נִבִיעָא דְבִרְכָתָא, נִבִיעָא דְּכֶל בִונַּיה אִשְּׂהֶכָּוווּ. וּבְגִּין הָהַאי בווֹוָזא כָּהִים בֹּג׳ וֹזוּוִרִין בִּרְכָאן מִנִּיה אִשְּׁתְכָּחוּ. וּבְגִין הָהַאי מוֹחָא לְהִיט רְבַיִּנְא, בְּעֵינָא, בְּעֵינָא הָכָּא, דִּכְתָא, דִּכְתִּיב, (משלי בְּג׳ חַנְּוֹרִין דְּעֵינָא, בְּעֵינָא תָּלָא בֵּיה בִּרְכָתָא, כב) טוֹב עַּיִּין הוא יְבוֹרָךְ, דְהָא בְּבוֹווֹזָא הַכִּיָּיוֹ וְזְנֵורוּ אנפין אתנהרן בחדו) אַנִּהַרָן בֻּלְהוּ בְּוַוֹדוּ. עֵינָא דָא, הוּא כּכָּא יְבִינָא, לֵית בֵּיה שְּׁמָאלָא. עַיְינִין דְּתַתָּא, יְמִינָא ַלִית בֵּיה שָּבָוֹאַכַא. עַיִינִין דִיתַהָא, יְבִוּינָא ושְּבָואַכָא, הְרֵי, וּשְּׁמָאלֵא, הָרֵי, בִּתְרִי גַּוְונִין. בַּתְרֵי בַּוונִין.

51. ההוא בווזא

The light from the concealed Chokmah is called 'the fountain of blessings' for all the blessings that come from it. Its three whites radiate the blessings from the eye. Proverbs 22:9

"טוֹב עַיִן הוּא יִבֹרֶךְ כִּי נָתַן מִלַּחְמוֹ לַדְּל".

"He that has a bountiful (good) eye will be blessed; for he gives from his bread to the poor"

The 'eye' of the concealed Chokmah watch and shines on Zeir Anpin. Even though the eye includes three lines, they are all aspects of the Right, Chessed, because Arich Anpin represents the first steps and oneness of Creation. Only when going down the worlds and levels we find separation and aspects of judgments. The right eye of Z"A (Zeir Anpin) is for Chessed of Chokmah and the Left is for Gevurah of Chokmah.

Lesson: The eyes have the power to radiate and absorb energy. It could be forces of blessing and or forces of evil.

In my opinion the physical part that represents the eye from the concealed Chokmah of Arich Anpin is the Pineal Gland that is also called the ;third eye'. It's concealed between the left and right brain parts that represent Chokmah and Binah. It is also the aspect of Da'at that channels the light of Chokmah (Wisdom) and Binah (Understanding) to the lower levels of the body.

When this eye is washed and cleansed from negative elements of spiritual and material then a person can achieve greater clarity of understanding. He can even achieve greater spiritual abilities, including the power to bless people with his eyes. .

Most people's 'third eye' is sick/blind and or corrupted. To clear it on a spiritual and physical level one should consume only natural raw food, no meat, no chemicals of any kind. Fluoride has strong negative effect on the eye and should be avoided. It is usually consumed from tap waters and tooth pastes. Zohar study and meditations would channel light and life forces that cleanse and activate this special eye. A person's consciousness should be pure and his action are always for the benefit of others. The 'eye' is a gift from God, giving us 'window' to upper levels. If one gravitates to the desire for the self and material pleasures then he/she may not be able to open this window. You may search online for 'Pineal Gland decalcification' for different methods of purifying it. Remember that not all information or videos online have correct information.

אֶלֶא אִינוּן מַמֶּשׁ. וּבְעַתִּיקָא קַדִּישָׁא תַּלְיֵין. דְהַא שמא דעתיקא אתכסייא מכלא, ולא אשתכח. דְּיָתְקָיִימוּן אִינּוּן דְּלְתַּתָא. דְּאִי לַאוֹ הַכִּי לַא יתקיימון.

53. בַּצְנִיעוֹתָא דְּסְפַרָא אוֹלִיפַנָא, דְּהָא י' עָּלֶאָה, י' 53. בְּצְנִיעוֹתָא דְּסְפַרָא אוֹלִיפָנָא, דְּהָא י' הַתָּאָה. ה' עָלֶּאָה, ה' הַתָּאָה. ו' עָלֶּאֶה, ו' הַתָּאָה. כֶּל עִלְּאָה, י' תַּתָּאָה. ה' עַלְּאָה, ה' תַּתָּאָה. ו' אָכֵין עָכָּאִיןֹ, בְעַתִּיקָא תַכְיָיוֹן. תַתָּאִיוֹ, בִוֹּעֵיר אַנָּפוּוֹ עִכְּאָה, ו׳ תַתָּאָה. כָּל אִלֵּין עִלְּאִין, בְּעַתִּיקָא אִינַוּן. כָּאו תַּכְיָין, אֶכָּא אִינֿוּן בַוּבָּושׂ. וּבְעַתִּיכָא הַרְיִין. תַּתָּאִין, בּוְעִיר אַנְפִּין אִינּוּן. לָאוֹ תַּלְיָין, תַלְיָיוֹ. דְרָא שִּׁבָוּא דְעַתִּיקָא אָתְכַסְיִיא בִוּכּכָּא, ולָא אִשְּׂתְּכֵּוֹז. אֲבָּל אָכֵּיוֹ אַתְּנִוּן דְּתַלְיִין בְּעַתִּיקֹא. בְּגִּין אֲבָל אָלֵין אַתְנוּן דְּתַלְיִין בְּעַתִּיקא. בְּגִין דְּיִתְּבַיִּיִבוּוֹן אִיצַּוּן דִּלְתַּהָא. דְאִי לָאו הָכִי לָא יִתְבַּיִּיִבוּוּן.

In Sifra D'Tzniuta we learn that there is a supreme Y ', lower Y ', Supreme H ה and lower H ה, Supreme V ו and lower V ו. The supreme letters connect to Atika and the lower letters are in actual inside Z"A because Z"A is called YHVH and the secret of the letters. The supreme letters have their roots in Atika Kadisha because it is in concealment, beyond our grasp and understanding. Without these roots the lower letters couldn't exist.

בגיניה דאתגלי בגיניה דההוא דאתגלייא) (דתלייא) בּוָעֵיר אַפִּין. וּבְגַין כַּדְּ, כַּל בָּרַכַאן בַּעָיַין סָתִים וְגַלְיַיא. אָלֵין אַתְוַון סְתִימַן ,קדישא. תליין דתליין (בעתיקא תלייו (תליא) י' לקיימא י' דלתתא (ס"א ודאי

54. וּבְגִּין בַּךְ, שְׁבָּוֹא הַדִּישִׂא סָתִים וְגַּלְיָיא. הַהוֹא 54. וּבְגִין בַּךְ, שְׁמָא קַדִּישָׂא סָתִים וְגַלְיָיא. דְּסָתִים כָּלֶבֶבְנִיה דְעַתִּיבָא בַּדִּישָּׂא, סְתִיבָוּא דְּכבּלָא. הַהוּא דְּסָתִים לְקָבְנִיה דְעַתִּיקא קַדִּישָׂא, וההוא (אתגלייא בגיניה דתלייא) (ס"א דאתגלי סְתִימָא דְּכֹלְא. וְהַהוּא (אתגלייא בגיניה דההוא דאתגלייא) (דתלייא) בָּוֹעֵיר אַפּיוֹ. וּבְגִּיוֹ <sup>דתלייא) (ס"א</sup> בַּך, כָּל בִּרָכָאוֹ בַעַנִיוֹ סָתִים וְגַּלְיָיא. אָכֵּיוֹ אַתְנְוֹוֹ סְתִיבְוֹ ָרְתַּלְיִין (בעתיקא קדישא. תליין, אמאי תליין (תליא) י<sup>י</sup> לקיימא י' דלתתא (ס"א ודאי בגולגלתא במצחא

י' (ס"א אמאי) אמא תליא לקיימא לי' בגולגלתא במצחא בעיינין תליא י' (ס"א אמאי) אמא בעיינין אמא בעיינין בעיינין אמא (אמאי) אמא תליא לקיימא לי' דלתתא

Because of that, the holy name is concealed in Atika and revealed in Zeir Anpin. The blessings come from the concealed level into the revealed. The blessings start in present tense as in "Baruch Ata..."," Blessed are you YHVH our God..." and continue in third person form as "...who has sanctified us with his commandments and commanded us

The blessings that we recite before eating and doing the mitzvot draw the light of blessings from the most concealed level to be manifested in this world.

Even if we can't understand where and how the blessings affect us, they still have the power to manifest in this world.

Every Hebrew letter and word is a vessel that connects to its spiritual root and get filled with light when we see and use it.

There are many beautiful languages to communicate between people but there's only one Hebrew language that is called the 'Holy Tongue' with letters that represent deeper connection to spiritual roots.

The YHVH name is for our eyes only. We are not allowed to read it literally. Instead we read the letters אדני ADNY as 'Adonay' because we don't have the proper vessel to use the high and concealed light from the YHVH name. Only the high priest could use it during the Yom Kippur service. If he wasn't pure, he would die instantly because his vessel wasn't able to handle the great light.

The Holy Ari teaches that having this us name



in front of us help us keep constant connection with the Light. It also teach us the importance of scanning the sacred texts.

The Zohar also connects us to deeper secrets of the spiritual levels. We start benefiting from the Zohar text when we start studying, and scanning the text.

בנוקבא חוטמא, בהאי וּבָהַאי חוֹטַמַא, בִּנוּקבָּא דְפַרְדֵּשְׁקַא, תַּלְיֵיא ה׳, לְקָיִימָא ה׳ אַחַרא דְּלְתַתָּא. וְדָא רוּחָא נַפִּיק מְמוֹחָא סְתִימָאָה, וְאָקָרִי רוּחָא דְּחַיֵי. וּבְהַאי רוּחַא, זִמִינִין לִמְנָדֵע חַכְמִתַא, בִּזִמְנַא דִּמַלְבַּא ַמְשִּׁיחַא. דְּכָתִּיב, (ישעיה יא) וְנַחַה עֻלַיו רוּחַ יִיַ׳ רוּחַ חַכמה וּבִינַה וָגוֹ׳. הַאִּי חוֹטַמָא, חַיִּין מְכֵּל סטרין, חדו שלימא. נחת רוח. אסוותא.

55. זווֹטַבָּא, בְּהָאי זווֹטַבָּא, בַּנוֹּהָבָא דְפַרְדַשְׂהָא 55. חוֹטַבָּא, דְבִיהֹ, נָשִׁיבֹ רוּחָא דְּחַיֵּי כִּיְּעַיר אַפָּיוֹ. וּבְהַאִי חוֹטָבְוּא, דְפַרְדַשְׁקָא דְבֵיה, נָשִׁיב רוּחָא דְּחַיֵּי לִזְעֵיר אַפִּין. בְּנוּקְבָּא דְפַרְדָשִּׂקָא, תַּלְיֵיא ה', לְקַיִּבְא ה' אַווַרָא דַלְתַתָּא. וַדָא רוווא נַפִיק בְּבווווא סְתִיבַאָה, וַאָּקְרֵי רוווא דוווי. ובהאי רוווא, וְבִינִיוֹ לַבְנָבַעׁ ווכבתא, בּוֹבִנֹא דַבַּוּלָכַא בִשִּיוווא. דַכְתִיב, (ישעיה יא) וַנַּווֹה עַֿכַיו רוּוַז יָיַ רוּוָז וַזְכָבֶּה וּבִינָּה וְגוֹי. הַאִי וֹזוֹטָבָוּא, וַזִיִּיוֹ מכל סטריו, וודו שלימא. נוות רווו. אסוותא.

אנפין (כמה אַנָּפּיוָ (כמה בְּחוֹטָמָא דאוקימנא) כְּתִיב, (שמואל ב כב) עָּכָּה עָשָׁוֹ בִּאַפּו וְגוֹי. דאוקימנא) כְּתִיב, (שמואל ב כב) עָבָּה עָשָׁוֹ בִּאַפּו וְגוֹי. באפו וגו׳. והַכָא כּתיב (ישעיה מח) ותהלַתי והכא כתיב (ישעיה מח) ותהכתי אוזטם כר.

In the Concealed Chokmah there is a window hole to the nose of Arich Appin. A spirit of life from the concealed Chokmah blows down through the nose of Arich Anpin, a spirit of life to Zeir Anpin and sustain the lower H ה.

Isaiah 11:2

"ונחה עליו רוּם יָהוָה רוּם סכמה וּבִינָה רוּם עצה וּגבוּרָה רוּם דַּעַת ויִראַת יָהוָה" (The Spirit of YHVH will rest on Him, The spirit of wisdom (Chokhmah) and understanding (Binah), The spirit of counsel and strength, The spirit of knowledge (Da'at) and the fear (Awe) of YHVH." The Mashiach will have the wisdom from the highest level and the world will be able to connect to this wisdom. The Zohar adds that the Light from the nose has all aspects of life, including health.

Genesis 2:7

"וַיִּיצֶר יִהוָה אֱלֹהִים אֶת הָאָדָם עָפָר מִן הָאֶדָמָה וַיִּפַּח בְּאַפִּיו נָשְׁמַת חַיִּים וַיִּהִי הָאָדָם לְנֵכֵשׁ חַיָּה

"Then YHVH God formed man of dust from the ground, and blew into his nostrils the breath of life; and man became a living being."

The meaning of God 'blew' the spirit of life into Adam is that God brought down the spirit of life from the Concealed Chokmah to Zeir Anpin. Most people may imagine this process like a resuscitation technique from the outside in but life in this world is a force that comes from the seed of Creation down to every living being.

דרוגוא בחוטמא תליא.

56. וּבְסִפַּרָא דְּאַנַּדְתָּא, דְּבֵי רַב יֵיבָא סָבָא, אוֹקִים, ה' 56. וּבִסְפָּרָא דְאַנַּדְתָּא, דְּבֵי רַב יֵיבָא סָבָא, בְּפוּבָוּא, וְהַבָּא כַּא בִוּתָהַיִּיבָוּא הַבִּי, וְכַּא אָצִּיטַוֹרְפא (ס"א אוֹקִים, ה' בְּפּוּמָא, וְהָבָא לָא מִתְקַיִּימָא הָבִי, אצטריכנא), אַף עַנֹל גַּב דִּבְּחַדִּר סַכְּלָהָא, אֶכַּא בְּהֵי דִּינַא וֹלָא אִצְטְרִפָּא (ס"א אצטריכנא), אַף עַנֹל גַּב דִבְּחַדִּר סַכְּלָהָא, אֶכַּא בָּהֵי דִּינַא הַּכְיָא, וְדִינָּא בְּחוֹטָּבָוּא תַכְיָא, דִּכְתִּיב עָנָה עָשָׁוֹ בִּאַפּוֹ. דִּבְחַד סַלְּקָא, אֶלָּא בְּהַ׳ דִּינָא תַלְיָא, וְדִינָא וֹנְיּלֶא, זְּיְלָּא, דְּכְתִּיבׁ וְאֲשׁ בִּוֹפֶיו תֹאכֵכ<sup>וּ</sup>. עָּנְּלֶרָא דְּרוּגְּוָיָא בְּחוֹטָמָא תַּלְיָא, דְּכְתִּיב עָלָה עָשָׁן בְּאַפּוּ. וְאִי תֵּימָא, הָא בְּתִיב וְאֵשׁ בִּוֹפֵיו תֹאכֵל. עָקָּרָא דְּרוּגְּוָיָא בַּיִּבִיא, הָא בְּתִיב וְאֵשׁ מִפִּיו תֹאכֵל. עָקָרָא

In the book of studies from the school of Rav Yeva Sava, it is written that the lower H ה of Malchut receives Light from the mouth of Arich Appin. This is not the case in this study. Malchut connects to left nostril of the nose. Even though the Light comes from one channel, it comes with judgments.

2 Samuel 22:9

"עַלָה עָשָׁן בָּאַפּוֹ וָאֵשׁ מִפִּיו תּאכֶל גַּחָלִים בַּעֲרוּ מִמְנּוּ"

"Smoke went up out of His nostrils, Fire from His mouth devoured; Coals were kindled by it."

Anger and judgment influenced by the nose because the Light of Chokmah without Chassadim brings judgments.

קד) כַּלָם בְּחַכִמָה עֲשִׂיתַ, וְה׳ כִּלַלָא דְּכֹלָא וַדָּאִי.

57. כַּל תִקּוּנִין דְעַתִּיקָא קַדִּישָּׁא, בְּבוּוֹוּוָא שָּׂקִיטֹ וְסָתִים 57. כָּל תִקּוּנִין דְעַתִּיקָא קַדִּישָׁא, בְּבוּוֹוּוָא שָּׂקִיטֹ וְסָתִים 57. בִּתְתַקּבָּנָן. וְכָל תִּקּוּנִין דִּיְעֵיר אַנְּפֵין, בִּוֹזָכְבָּוֹה תַּהָאָה וְסָתִים מִתְתַקְּנָן. וְכָל תִקוּנִין דִּיְעֵיר אַנְּפִּין, בּוּתְהַקּנָּוֹ, דְּכְהִיב, (תהלים קד) בֻּכַּם בְּזָרְכַנֵּה עֻׂשִּׂיתַ, בְּחָבְמָה מִתְּמִקְנָּוֹ. דְּכְתִּיב, (תהלים

וְהֹ כְּכֶּלֶא דְּכֹבֶּא וַדַּאִי. בַּוֹה בֵּיןֹ הֹ כְּהֹ׳. הֹ דְּהָבָא, דִּינָא מַה בֵּין הֹ לְהֹ׳. הֹ דְּהָבָא, דִינָא אִתְּעֵר מִנְּהּ. וּדָהַכָּא רַחֲמֵי גוֹ רַחַמֵי. אתער בונה. ודהכא רוזבוי גו רוזבוי.

Psalms 104:24

"מָה רַבּוּ מַעֲשֵׂיךּ יִהוָה כֵּלֶם בִּחָכָמָה עָשִׂיתָ מָלְאָה הָאָרֵץ קְנִיֶנֵךְ"

""How manifold are Thy works, YHVH! In wisdom hast Thou made them all; the earth is full of Thy creatures""

There are two kinds of Chokmah in the world of Atzilut. The sefira of Chokmah of the ten Sefirot and Chokmah of the left side that is the root of the 32 paths that created the world of Malchut. The first kind of Chokmah is the force and the essence of the light of Chokmah. The Chokmah from the Left is the revelation of the Light of Chokmah in Binah that is the creative force of the world below. This light is the continuation of the Light from the Chokmah of the concealed Keter that is the head of Arich Anpin. The three heads of Keter (Originally published for 2539

DZ https://dailyzohar.com/daily-zohar-2539/

יקירא) דָּכָל יַקִּירִין, מַזַּלֵי עַלְאֵי וְתַתַּאֵי. כַּלְּהוּ משגיחין לההוא מזלא. בהאי מזלא תלייא חיי דְּכַלָּא, מְזוֹנֵי דְכַלָּא. בְּהָאי מָזַלָא תַּלְיֵין שְׁמֵיָא וְאַרְעָא. גִּשְׁמִין דְּרַעָוָא. בְּהַאי מַזָּלָא, אַשְׁגָּחוּתַא ותַתָּאין. (דף רפ"ט ע"ב)

.58. בְּדִיקנָא דְעַתִּיקָא קַדִישָּׂא, תַלָּיָא כָּל יִקּירוּ דְּכֹלַא. 58. בִּדִיקנָא דְעַתִּיקָא קַדִּישָׁא, תַלְיָא כָּל יִקּירוּ בַנְּבֶלָא דְּכַלָּא אָקְרֵי. בֵּוּהַאִי דִּיקְנָּא, בַנִּנֶּלָא יַקִּירוּתָא (נ"א דְּכַלָּא אַקְרִי. מֵהַאי דִּיקְנָא, מֵזָלָא מהאי מזלא יקירא) (ממזלא יקירא) דָּבֶל יַקּירִיןֹּ, בַוַוָּבֵלי יַקּירוּתָא (נ"א מהאי מזלא יקירא) ממזלא יקירא) בוּ עָּבְּאֵי וְתַהָאֵי. כָּבְּהוּ בִּוּשִׂגִּיתוֹין בְּהַהוּא בַוּבָּלְא. בְּהַאי בַנַּלָא הַכּלָייא נוֹיֵי דְּכַכָּא, בִוּוֹיֹגֵי דְכַכַּא. בְהָאי בַנַּלֵּא תַּלְיֵיוֹ שְּבַיֵּא וְאָרַעָא. גְּשִּׁבִייוֹ דְרַעַוֹא. בְּהַאי בַוּוֶּלַא, אַשִּׁנְּוווּהַא בַכבּאַ. בְּהַאִּי בַוּנְּכָא תַּלְיִין בָּל וווּהַלוּן הַבְּלָא. בְּהַאִי מֵזְּלָא תַּלְיִין בָּל חַיִּילִין עִבְּאִין ותתאיו. (דף רפ"ט ע"ב)

The beard of the face of Arich Anpin is called 'Mazal' מזל', a word that means 'luck' but it also means 'drip' or 'flow', relating to the flow of light from the Endless. The hair of A"A (Arich Anpin) is channels for the light that comes from Keter and supply the forces to create the upper and lower worlds including the angels. The nourishment, sustenance of all worlds depend on the 'mazal' from A"A.

Zeir Anpin and Malchut are the aspects of Heaven and Earth that also depend on it. This precious 'mazal' is also called 'מזלא', 'mazala' that means 'success'. Because the hair is channeling it includes aspects of judgment but in this case it helps the channels hold to the root in Keter and draw the light to the four worlds of Atzilut, B'riah, Yetzirah, and Asiah below. Without the channels from the beard of A"A, Zeir Anpin and Malchut wouldn't be able to come to existence.

On Rosh Hashana and Yom Kippur we have a connection to the highest level of Keter. We use this opportunity during the Kedusha of Keter (in the Musaf) to ask one of three wishes, righteous children, sustenance, and divine spirit. The entire year depends on these two events and that means a connection to the Keter of Arich Anpin.

A similar opportunity we have on Shabbat morning during the Kedusha of Keter. Also during the third meal of Shabbat, we can study Zohar and make personal wishes. The latter two events affect the week ahead while Rosh Hashana and Yom Kippur affect the entire year.

59. הְּכַּת עֲשַׂר נְבִיעִין, דְבִּוּשְׂוֹזָא דִּרְבוּתָא טָבָא, הַכְיָיןֹ 59. הְלַת עֲשַׂר נְבִיעִין, דְּמִשְּׁחָא דִּרְבוּתָא בדיקנא דבוולא יהירא דא. וכפהו נפהיו לועיר אנפיו. טבא, תּלייו בדיקנא דמולא יקירא דא. וכפהו לָא הֵיבָוּא כֻּלְּהוּ, אֶכָּא תִשִּׂעָה בִוּנַּיִיהוּ, בִוּשִּׂתַבְּעוֹן בִּוֹעֵיר נְפְּקִין לִוְעִיר אַנְפִּין. לָא הֵימָא כַּלְּהוּ, אֶלָא תִּשְׁעָה מְנַיִיהוּ, מָשָׁתַּכָּחַן בִּזְעֵיר אֵנָפִּין, לאכפייא דינין.

The thirteen attributes of mercy depend on the beard of A"A. They flow to Zeir Anpin but only nine of them revealed on that level. They sweeten the judgments on the lower levels.

אָשָׁתִמוֹדֵע, וְלַא יַדְעִין עַלַּאִין וְתַתַּאִין. בְּגִין כַּדְּ בּלָא בַּהָאי מַזַּלַא תַּלְיִיא.

60. (וכד) הַאִּי בַוֹיָּלָא, תַּלְיָיא בְּשִּׂקּוּלָא עַוֹד טַבּוּרָא. כָּל 60. (וכד) הַאִּי בַוְיָּלָא, תַּלְיָיא בְּשִׁקּוּלָא עַד טַבּוּרָא. כָּל קָּדוּשִׂי קָדוּשִׂיוֹ דְקָדוּשַׂא בֵּיה תַּלְיוֹ. בְּהַאי בַוֹּלַא, טַבּוּרָא. כְּל קִדוּשִׁי קִדוּשִׁי דְקְדוּשָׁא בִּיה תַלְיָין. פֿאָים פֿאָים וּלא בּטִּילָרא אַכָּאָה. בּוּהוא בישׁא דִכַּל בְּנַאי מַזְּלָא, פָּאִים פְּאִיטוּתא דְּקוּטְרָא אַלָּאָה. בישִּׂין, דְּכָּא אָתְיְדַע, וְכָּא אִשְׂתְבוּוּדַע, וְכָּא יִדְעִיןֹ עִנְּלָאִין הַהוּא בישָׁא דְּכָּל בישִׁין, דְּלָא אִתְיְדַע, וְלָא וָתַתָּאִיוֹּ. בְּגַּיוֹ כָּרָ כּכָּא בְּהַאִי בַּוֹיַכָּא תַּלְיִיא.

The entire creation has the aspect of the human body.

Genesis 1:26

"וַיּאֹמֶר אֱלֹהִים, נַעֲשֵׂה אָדָם בִּצַלְמֵנוּ כִּדְמוּתֵנוּ"

"And God said: 'Let us make man in our image, after our likeness" Job 19:26

"וּמִבַּשַׂרִי אָחֵזֶה אֵלוֹהַ"

"in my flesh I shall see God,"

The 'mazala' spreads equally from the head to the navel in the middle of the torso. The entire body is divided to three parts related to the three letters of 'צלם', 'image' that created us. The 'D' spreads from the mouth to the chest, the 'D' from the chest to the navel and the 'y' is from the navel down. The hair from the head can spread only up to the chest because the '7' occupies the space below and have different purposes.

תַּלְיֵיא. כַּל אָלֵין אַתְוון דְּתַלְיֵין בְּהַאִי עַתִּיקָא, פוּלְהוּ תַּלְיֵין בְּהַאי דִּיקנָא, וּמְתִחַבְּרֵן בְּהַאי מַזַלָּא, וְתַלְיֵין בִּיה, לְקַיִּימָא אָתְוון אַחַרְנִין. דָּאָלְמָלֵי לָא סְלִיק אָלֵין אַתְוַון בְּעַתִּיקָא, לָא קַיִימִין אָלֵין אַחַרָנִין. וּבִגִין כַּדְ אָמַר מֹשֶׁה כַּד טַעַמָא בְּגַוּויִיהוּ. דְּהָא בְּמַזָּלֶא תַּלְיֵיא כּלַא. קמיה. זַכַּאָה חוּלקיה מאן דוַכי להאי.

61. בַּדִיקנֹא דַא, ג' רַישִּׁיוֹ דַאָבֵוינָא, בִוּתְפַשִּׁטוֹן. וְכַכָּרוֹו 61. בַּדִיקנָא דַא, ג' רִישִׁיו דַאָבֵינָא, מִתְפַּשְּׁטֵן. בִתְּוַזִּבְרָן בְּהַאִי בַוַּבַּלָא, וּבִוּשְּׂהַבְוּזִין בֵּיה. וּבְגָּיוֹ כַּךְ, כַּל וְכַלְהוּ מִתְחַבְּרָן בְּהַאי מַזָּלָא, וּמִשְּׁתַּבְחִין בֵּיה. יְּלַיִּרוּ דְּדָּנֹלִירוּנֹא' בְּנַיִא, כֹּוֹבֶּלָא נַלֹּהָיא. כֹּכְ אַכֹּוּן אַעוֹון וּבְּיָּגוֹ כַּוּי בְּנַאִי בְּנַאִי בֹוּבָּלִא נַלַּאָ נַלַּאָי בֹּנַאִי מֹזְלָא דְתַלְיֵיוֹ בְהַאִי עַתִּיקָא, כּוּלְהוּ תַלְיֵיוֹ בְהַאִי דִיקּנָא, וּבִּיתוֹדַבָרוֹ בְּהָאי בַּוֹּלָא, וְתַלְיֵיוֹ בֵּיהֹ, לַקַיִּיבִוּא אָתְווֹוֹ אַזוֹרַנִּיוֹּ. דְאַלְבַּוּלֵי לַא סְלִיק אָלֵיוֹ אָתַווֹ בְעַੰתִיקּא, לַא קַיִיבִוּיוֹ אָכֵּיוֹ אָוֹוַרנִּיוֹ. וּבְגִּיוֹ כַּךְ אַבַור בוּשַּׁה כַּד אַצְּטַרִיךְ, יִנִי׳, תָרֵי זִיבְנָא (זימני), וּפַסִיק טַזְעַבְא בְּגַּוויְיהוּ. דְּהָא אָצְטְרִיךְּ, יְיָ׳ יְיֶ׳, תְּרֵי זִימְנָא (זימני), וּפָּסִיק בַבווֹכָא תַלַיִיא כּכַּא. בוהאי בווֹכַא, בותבּסְפִי עַכַּאֵי וְתַהָּאֵי, וּבִוּתְכַּפַיֶּיוֹ הַבְּנִיהֹ. זַּבָאָה זווּכְּהָיה בַּוֹאוֹ דְּיָּבֵי מַהַאי מַזְּלָא, מְתְבַּפְּפֵי עִלְּאֵי וְתַתָּאֵי, וּמִתְבַּפְיִין

The three heads of Keter revealed in the light of the beard. They connect to the roots and spread to reveal the letters of the יהוה YHVH name. These letters support the other letters on lower levels. The YHVH name must connect to the roots of the beard in order to draw the light of the supernal Keter. This connection is represented by the little line above the letter 'Y of the name. For that reason the "', "Y' is the only letter that does not touch the base line of the letters.

The connection to the thirteen attributes begins with twice the name YHVH (Exodus 34:6). The first one connects to Arich Anpin and the second to Zeir Anpin.

בלא גופא, לקיימא כלא.

62. הַאִי עַּתִּיקָא קַדִּישָׂא, סְתִּיבָוּא דְּכָל סְתִּיבִוּיוֹ, לָא 62. הַאִי עַתִּיקָא קַדִּישָׁא, סְתִּיבָוּא דְּכָל סְתִּיבִוּוֹ, אדפר, ולא אשתכוז. ובגין דאיהו רישא עפאה לכל לא אַדְבַּר, וְלָא אִשְׁתַכַח. וּבְגִין דְאִיהוּ רִישָּׁא עָּבְּאִיוֹ, כָּא אִדְבַּר, בַּר רֵישָּׂא וְזִרָּא, בִּכֵּא גוּפא, עִנְּאָה לְכָל עִנְאִין, לָא אִדְבַּר, בַּר רֵישָּׁא חֲדָא, כלקייבוא ככלא.

סתימין (ס"א דכל .63 והאי (נ"א בגין דאיהו) רישא (עלאה) עלאין לכל עלאין, לא אדכר, אלא רישא חדא, בלא גופא, לקיימא כלא. והוא) טַמִיר וְסָתִים וְגָנִיז מִכּּלַא, תִּקוּנוֹי אָתַתַּקּנַן, בְּהַהוֹא מוֹחַא סְתִימַאָה דְּכֹלָא, דאתפשט ואתתקן כלא ונפיק חסד עלאה, וָחֶסֶד עַלַאָה אָתְפָּשֵׁט וָאָתַקּן וְאָתְכָּלִיל כֹּלָא בְּמוֹחֵא סְתִימֵאָה דָא. כַּד אָתִתְקָן חָוַורֵא דָא בְּנָהִירוּ דָא, בַּטָשׁ מַאן דְּבַטַשׁ, בְּהַאי מוֹחֵא ואתנהיר, ותלייא ממזלא יַקירא מוחא אחרא, דָאָתִפְּשֵׁט וְנַהָיר לְתַלַּתִין וּתְרֵין שָׁבִילִין. כַּד אָתְנְהִיר נְהִיר מִמַּזָלֶא יַקִּירָא. אָתנְהִירוּ ג' רֵישִׁין עַלָּאִין, הְרֵין רִישִּׁין, וְחַד דְּכָלִיל לוֹן. וּבְמַזַלַא תַּלְיֵין, וְאָתִכְּלִילָן בֵּיה.

סתימין (ס"א בגין דכל 63. והאי (נ"א דאיהו) רישא (עלאה) עלאין לכל עלאין, לא אדכר, אלא רישא חדא, בלא גופא, לקיימא כלא. והוא) טַּבְּוֹיֹר וְסַתִּיֹם וְגַּנִּיֹוֹ בִּכּלַא, תַּהָּוֹנוֹי אָתַתַּהָנוֹן, בְּתָהוֹא בווווֹא סתיבואָה דַכּפָּא, דַאָתפַשָּׁט וְאָתַהָּהָן כּפָּא וְנָפִיק װַמֶּד עִּפְאָה, וווסר עַבּשׁה אָתפּשִּׁט וְאָתַהָן וְאָתְכּלִיל כּכַּא בְבוּוווא סָתִיבַוּאָה דָא. כַּד אָתַתְּקָּוֹ וְזְוַוְרֵא דָא בְּנְּהָירוּ דָא, בַטַשׁ בַוּאוֹ דְבַטַשׁ, בְהָאי בווווֹא וְאָתְנָהִיר, וְתַלְיֵיא בִּבְּנוֹכָא יָהָירָא בווווא אַוורא, דְאָתְפַשִּׂטֹ וַנָּהָיר כְּתְכַּתִּיוֹ ותריו שַּׁבִילִיוֹּ. כַּד אָתנָהִיר נָהִיר בּובּווֹלַא יָהְירא. אָתְנְּהִירוּ גַּ׳ בִישִּׂיוֹ עִפָּאִיןֹ, תְבִיוֹ בִישִּׂיוֹ, וְזוֹד דְּכָכִיכֹ כוֹוֹן. וּדְבַנוֹּלֶא תַּלִיוֹ, וִאָתִכּלִילֵוֹ בֵּיה.

The Keter of Arich Anpin that has in it the root of Chokmah, 'חכמה סתימאה' and it is the most concealed because it is close to the Endless. From the Chokmah of the supernal Keter spreads out the supernalChessed. The head of Keter created the vessel for the levels below it that formed Chokmah and Binah, father and Mother. They receive the light from the beard of Arich Anpin to channel it to the 32 paths. These 32 paths revealed in the 22 letters and God's 10 commands of Creation.

תַּלְיָין כָּלְהוּ דָא בָּדָא בִּתַלַת רֵישִׁין, תַּרֵין מִתְּרֵין סטרין, וחד דכליל לון.

.64 בו⊆אוֹ שַׂארִי לַאָתְגַּלְיֵיא יַקִּירוּ דְּדִיקְנַא, דְאָיהוּ 64. מְבַּאן שַׁארִי לְאָתְגַּלְיֵיא יַקִירוּ דְּדִיקְנַא, בַנַּבֶּלֵא סְתִיבֵנאָה. וָאֶינֹּוּן בִוּתְתַּהָנַוּן (ביה), כְּבֵּוֹה דְּעַׂתִּיהָא דְּאִיהוּ מַזְּלָא סְתִימְאָה. וְאִינּוּן מִתְתַּקְנָן (ביה), קַרִישָּׁא הְכַּלֹת רִישִּׁיוֹ בִּוּתְעַפְּוֹרִיוֹ בֵּיהֹ, הָבִי בּכָּלֹא בִתְכַּת בְּמָה דְעַתִּיקֹא מְדִישָׁא הְלַת רִישִׁיוֹ מִתְעַשְּׁרִין ַרִישִּׂיןֹ. וְכַר אִתְנָהְרָוֹ, תַּלְיָיוֹ כֻּפְּהוּ דָא בִּדָא בִּתִּלַת בֵּיהּ, הָכִי כּלָּא בִּתְלַת רִישִׁין. וְכַּר אִתְנְהַרְוֹ, רישיו, תריו בותריו ספוריו, וווד דכליל לוו.

#63

The Keter of Arich Anpin that has in it the root of Chokmah, 'הכמה סתימאה' and it is the most concealed because it is close to the Endless. From the Chokmah of the supernal Keter spreads out the supernal Chessed. The head of Keter created the vessel for the levels below it that formed Chokmah and Binah, father and Mother. They receive the light from the beard of Arich Appin to channel it to the 32 paths. These 32 paths revealed in the 22 letters and God's 10 commands of Creation.

#### #64

The light of the beard of Arich Anpin, 'Mazal' begins to be revealed in the levels below in the form of three columns, Right, Left, and Center that stem from the three heads of Keter of Arich Anpin. As we learned before, the Hebrew letters are vessels and the Nikkud (Vowels) is the light that animates the vessel and causes it to 'radiate' its light. The process of spreading the Light down the levels to the tenth Sefira of Malchut is represented by the letter 1 Vav. It's the aspect of the six sefirot of Zeir Anpin. The light of the upper three sefirot is represented by the Nikkud of Cholam (top dot), Shuruk (Middle dot), Chirik (bottom dot).

| Cholam | Shuruk | Chirik   |
|--------|--------|----------|
| ٦      | ij     | <u>.</u> |

This Nikkud is the aspect of the light from Chokmah, Binah, and Da'at flowing down and sustains Zeir Anpin that is the channel of light Malchut. #65

The Zohar explains that Atika Kadisha (means 'Holy Ancient') comes from the unknown source (רדל"א) that includes everything. The heads of Keter and the three included columns one in Atika Kadisha. are as The unknown source is not counted as one of the Sefirot and not even as Keter to them.

לְעִילָא לְעִילָא, אִית דְּלָא אָתְיָדֵע, וְלֵא אשתמודע, ולא אתרשים, והוא כליל כלא, וּתָרֵין רֵישִׁין בֵּיה כָּלִילַן (ס"א תליין). וּכְדֵין בּלָא (חדא) הָכִי אָתִתְּקָן. וְהַהוּא לַאו בִּמְניֵינַא, ולא בְּכָלֵלָא וְלָא בְּחוּשָׁבֵּן אֵלָא בִּרְעוּתָא דלבא, על דא אתמר, (תהלים לט) אמרתי אשמרה דרבי מחטא בלשוני.

65. וָאִי תֵּיבָוּא, בַוֹאוֹ עַׂתִּיקָא קַדְּישָּׁא. תָא וְזוֹי, לְעַיֹּלָא 65. וָאִי תֵימָא, מַאן עַתִּיקָא קַדִּישָׁא. תָא חֲזֵי, לעיכא, אית דלא אתידע, ולא אשהבוודע, ולא אָתַרְשִּׁים, וְהוֹא כַּכִּיל כּכַּא, ותריוֹ רִישִּׂיוֹ בֵיה בּלֵילֵוֹ (ס"א תליין). וּכְדֵיוֹ בּלַא (חדא) הַכִּי אָתַהָּהָוֹ. וההוא לאו במניינא, ולא בכללא ולא בווושבן אלא בַּרְעוֹתָא דְּלָבָא, עַּל דָא אָתְבֵור, (תהלים לט) אַבַּרְתִּי אַשִּׂבוּרָה דְּרָכִי בֵּווֹזְטֹּא בֹלּשׁוֹנִי.

The Zohar explains that Atika Kadish (means 'Holy Ancient') comes from the unknown source (רדל"א) that includes everything. The heads of Keter and the three columns are included as one in Atika Kadisha.

The unknown source is not counted as one of the Sefirot and not even as Keter to them.

דשירותא ַדְחַכְמָתַא, דָאָתִפְּשַׁט לְתִלַּתִין וּתְרֵין עִיבַר. וָנַפָּקָא מֶהַהוּא מוֹחַא סְתִימַאַה, מִנְּהִירוּ דְּבֵיה. וּמַה דְּעַתִּיקָא קַדִּישָׁא נָהִיר בְּקַדְמִיתָא (ס"א 87 דאתגַליַיא (הוי), ואתעביד לתלת רישין,

דְשַּׂירותַא אָשִּׂתַכָּווֹ, בֵועַתִּיקּא קַדְישַׂא, 66 אַתַר דאתנהיר בַּבַּוַבַּא, הוא נָהִירוּ דְוַוַכְבִּתָא, דְאָתְפַשַּׁטֹ לָתַלַתִין ותַרִין עִיבַר. וַנַּפַקא בוהוא בוווא סתיבואה, הַדישא דעתיהא בקדמיתא (ס"א בחכמתא), דא היא. ושירותא מבוה דאתגנלייא (הוי), ואתעביד כתכת רישיו, ורישא וזדא בּלִיכ כוֹן. וְאַבֵּין הְכַת בּוּתְפַשְּׂיֶטוֹ כִּוְּעַיר אַוָּפִין, וּבּוּאָבֵין וְנִישָׁא חָדָא בּּלִיל לוֹן. וְאִבֵּין הְּלַת מִתְפַּשְּׁטְו לזעיר אנפין, ומאלין נהרין כלא.

The root of the beginning comes from the Light of Atika Kadish that draws the Light from Mazala, which is the Concealed Chokmah that spread to 32 paths. This light becomes three heads of Keter, Chokmah, Binah, and the unification of the two as Da'at. These three are called 'Chabad' for their initials. They spread to Zeir Anpin and their light is revealed in all the levels below them as explained ahead.

מוֹחָא וּמְתַּמָן אָתִמְשִׁיךּ וְנָגִיד בְּכַל גּוּפָא, וְאַשְׁקִי בַּל אִינוּן נִטִיעַאן. הָדֵא הוּא דְכְתִיב, (בראשית ב) ונהר יוצא מעדן להשקות את הגן וגו'.

67. אַתְגַּּלִיף הַאִי וַזַּכְבַּוֹתָא, וָאַפִּיק וַזֹּד נַהַרָא, דְנַגִּיד 67. אַתְגַּלִיף הַאִי חַכְמְתָא, וָאַפִּיק חַד נַהַרָא, ונֿףיק כֹאשׁהָאָה בָּנָתָא ועַייל (נ"א ועיילו) ברישׂאַ דּוֹעַיר דְנָגִיד וְנָפִיק לְאַשְּׁקָאָה גִנְתָּא וְעַיִיל (נ"א אַנְּפֶּיןֹ, וְאָתְעָבִיד זַזִּד בווֹזָזָא ובִוּתַבָּון אָתִבִּוּשִּׂיר וְנַגָּיד בְּכַכ וע״לו) בְּרִישָּׁא דּוְצִיר אַנְפִּין, וְאִתְעָבִיד חַד נֿטיעאוֹ. כל אינון דָּכָתִיבֹ, (בראשית ב) וָנָהָר יוֹצֵא בֵועַבוֹן כְּהַשִּׂקוֹת אָת רַבַּבוֹ וְבֿוֹי.

Chokmah brought out a 'river' (of Light) that is Binah. The upper 'vessel' of Chokmah was formed from supernal Keter and in turn, had to 'create' the vessel of Binah to be able to continue the Light received from Keter. During the formation of the ten Sefirot, Malchut was elevated to Binah to 'taste' its light and adopt the shape of Binah's vessel. This process was made so Malchut would be able to receive the higher light. For that reason, Binah and Malchut represented by the same letter, ה H. Without this 'affinity', Malchut wouldn't be able to receive and or hold the Light of Chokmah and Binah. The Torah reveals this process in Genesis 2:10 "ראשׁים לְאַרְבָּעָה וָהָיָה יַפֶּרֱד וּמשׁם ַהַגָּן את לָהַשָּׁקוֹת מֱעֱדֵן ״וָנָהַרּ "Now a river flowed out of Eden to water the garden, and from there it divided and rivers." four The Light that came from Chokmah formed the Right column that starts from Chokmah Chessed, head the Zeir Anpin. Binah became the Left Column of the head of Zeir Anpin

אַחרָא (ההוא אחרא). הַהוֹא נהירו דאתמשׁכא מַנֵּיה אָלֵין תַּרֵין מִשִּׁיכַן אָתְגַּלִיפוּ, מִתְחַבָּרֵן בְּחַד דְּכָתִיב, (משלי דַעָמִיקָא דבירא, ג) בַּדַעָתוֹ תָהוֹמוֹת נִבְקַעוּ. וְעַיִּיל בַּרִישַׁא דִּזְעֵיר ואתעביד מותא אַתרא, וּמתּמַן אתמשיד ועייל לגו גופא, ומלייא כל אינון ואַכִסַדְרִין דגופא. דכתיב, (משלי כד) ובדעת חדרים ימלאו.

68. תוּ אָתְגִּלִיף הָאי ווֹכְבִּוֹתָא, וְאָתְבִוֹשֵּׂרְ וְעַיִּיל בָּרִישֵּׂא 68. תוּ אָתְגִּלִיף הָאי חַכְמְתַא, וְאָתְבִשְׁרְ וְעַיִיל דּוֹעִיר אַנַּפִין, ואָתעָביד מוֹחָא אַזוראַ (ההוא אחרא). בְּרֵישָׁא דִּזְעֵיר אַנָּפִּין, וְאָתְעָבִיד מוֹחָא הַהוא וָהִירוּ דָאָתְבִּשִּׂכָא בִוּיָיה אָכֵין הַרֵין בִישִּיכַן אָתגַּלִיפוּ, מִתְוַזְבַּרָן בְּוַזֶּד רֵישָּׁא דְעַמִיהָא דְבַירַא, דְּכָתִיב, (משלי ג) בְּדֵעָתוֹ תָהוֹמוֹת נְּבְקָעוֹּי. וְעַיִּייֹל בָּרִישָּׂא דִּוֹעַיר אַנְּפֵיןֹ, וְאִתְעָׂבִיד בווֹוָזא אַוְזַרָא, ובִּוּתַבְּוֹן אָתְבִּוּשִׂירְ וַעַּיִּיכִ כִּנְיִּוֹ צִּוּפֹא, וּכִּוּלְיָיִא כָּכִ אִיצִּוּן אַבְּרִיןֹ דכתיב, (משלי דווא כד) ובדעת זודרים ימלאו.

During the process of Malchut leaving Binah on her way down, the Light of Chokmah of the 32 paths continued into the head of Zeir Anpin and formed the Left column with the Light of Binah. Then the light of the middle line of Zeir Anpin unified the Right and Left lines that came from Chokmah and Binah to form the Light of Da'at that fills the entire 'body' of Zeir Anpin.

Proverbs 24:3,4

בְּרָא, עַד דְיִשְׁתִּמוֹדָע דְּכֹלָא חַד, וְכֹלַא הוּא עתיקא, (דף ר"צ ע"א) ולא אתפּרשׁ מניה בָּלוּם. אָלֵין תִּלַת נְהוֹרִין, נָהָרִין לְתַלַת אַחֲרַנִין,

69. וָאַכֵּיוֹ גַבַּרִיוֹּ, בְנַנְּהַירוּ דְּהַהוּא בווווֹא עַכַּאַה 69. וָאַלֵין נַהַרִין, מְנָהִירוּ דְּהַהוּא מוֹחָא עַלְאַה סָתִיבֵוּאָה, דְּנָּהִיר בְּבַוּבַּלָּא (עתיקא קדישא). וָכַכַּא בָּא סְתִימְאָה, דְּנָהִיר בְּמַוָּלָא (עתיקא קדישא). בְּרָא תַּלְיֶיןֹּ. וְאָתְקְשֵׁר דָא בְּרָא, וַרָא בִּרָא, עַר וְכֹלָא דָא בְּרָא תַּלְיֶיוֹ. וְאִתְקְשֵׁר דָא בְּרָא, וִדָא דישהבוודע דכפא ווד, וכפא הוא עתיקא, (דף ר"צ ע"א) וַלַא אָתַפּרַשׁ בִנֵּיה כָּלוּם. אֶכֵּיוֹ תַּלַת נְהוֹרִיוֹ, נְּהַרִין בִּהְכַּת אֲנִזְרָנִּיןֹ, דְאִקְּרוּן אֲבְהָוֹ. וְאִכֵּיוֹ נַבְּרִין בְּאִקְּרוּן אֲבָהָן. וְאִלֵּין נַהֲריוֹ בְּאָנְיוֹ בְּהִיר כְּבְנִיןֹּ. וְכַכָּלֶא נָֹהִיר בֵּוּאֲתָר זוֹד. כַּד אִתְנַּלְיָיא הַאי מֵאָתָר חַד. כַּד אִתְנַּלְיָיא הַאי עַתִּיקָא, רַעֲווא עֿתִיקָא, רַעַנוא דַרַעַנווֹ, כּכָּא נָהִיר וְכּכָּא אִשְׂתְכַח דְּחַצווּן, בּלָא נָהִיר וְכּלָא אִשְּתְכַח בְּחֵדוּ

The Light from Chokmah, Binah, and Da'at of Zeir Anpin shines light from the concealed Chokma that is from the Mazala that brings the light to the 32 paths of wisdom. From 'Chabad' (Chokmah, Binah, and Da'at) of Zeir Anpin, these three lights continue to the three patriarchs that are the aspect of Chessed, Gevurah, and Tiferet of Zeir Anpin. Then came the 'children' that are Netzach, Hod, and Yessod of Z"A. The revelation of the Light of Atika in all the sefirot of Zeir Anpin is called 'joy' that is the state of the vessels when they are fulfilled with the higher light.

וְסִיּוּמֵא, לַא אָקָרִי אַתַה. בָּגִין דִאָתְכַּסְיֵיא וְלַא אתגלייא. ואקרי הוא. ומאתר דשירותא אב. ואקרי אתה, אקרי דכתיב, (ישעיה סג) כּי אתה אבינוּ.

70. הַאי וַזַּכְבִּוּתָא אָקָרֵי עַבוּן, וְהַאִי עַבן אָתִבִּוֹשַׂרְ בֵּועַבוֹן 70. הַאי חַכִּמְתָא אָקָרִי עֵבן, וְהַאי עֵבן אָתִמְשַׁרְ עָּבֶּעָה, סְתִיבָוּאָה דִּבֶּל סְתִיבִוּיוֹּ. וּבֵוהַאִי עַבוֹן, אָהָבִי מֵעֶדן עִלְאָה, סְתִימָאָה דְּבָל סְתִימִין. וּמֵהַאי שַּׁירוּתָא. דִּבְעַתִּיקָא כָּא אָקָרִי, וַכָּא הַוֵּי שַׁירוּתָא עֵדֶן, אִקְּרִי שֵׁירוּתָא. דִּבְעַתִּיקָא לְא אִקְרי, וְלְא וְסִיּוּבָוֹא. וּבְגִין ְדְּלָא הָוֵי בֵּיה שֵׁירוּתָא וְסִיּוּבָוֹא, כַּא אָהָרי הָוִי שֵׁירוּתָא וְסִיּּנְא, הַבְּגִין דְּלָא הָוֵי בֵּיה שֵׁירוּתָא אַתָּה. בְגִּין דְאָתְכַסְיֵיא וְכָא אָתְנַּכְיֵיא. וְאָקָרֵי הוא. ובאתר דשירותא אשתכוז אהרי אתה, ואהרי אב. דכתיב, (ישעיה סג) כי אתה אבינו.

The Chokmah of the 32 paths is called 'עדן', 'Eden'. It's called the 'beginning' because it's the source of light for all the lower levels. It is drawn from the supreme Eden that is the concealed Chokmah that has no beginning and no end. The light of the 32 paths comes from the concealed Chokmah after it goes through Mazala and not directly. The concealed light is called 'הוא' that means 'him' as 'unknown'. The Chokmah that is revealed in the 32 paths is called 'אתה' You' that is a form of presence as it says Isaiah 63:16

<sup>&</sup>quot;בָּחָכִמָה, יִבָּנֵה בַּיִת; וּבִתְבוּנָה, יִתְכּוֹנָן"

<sup>&</sup>quot;וּבָדַעַת, חֶדָרִים יִמָּלְאוּ כָּל-הוֹן יָקָר וְנָעִים"

<sup>&</sup>quot;By wisdom(Chokmah) a house is built, And by understanding (Binah) it is established" "And by knowledge (Da'at) the rooms (vessels) are filled With all precious and pleasant riches (Lights)."

<sup>&</sup>quot;כָּי אַתַּה אַבִינוּ כִּי אַבַרָהַם לֹא יִדְעַנוּ ווִשְּׂרָאֵל לֹא יַכִּירָנוּ אַתַּה יָהוָה אַבִינוּ גֹאֵלֶנוּ מֵעוֹלָם שְׁמֵךְ"

<sup>&</sup>quot;For You are our Father, though Abraham does not know us And Israel does not recognize us. You, YHVH, are our Father, Our Redeemer from of old is Your name."

דְּכֹלֶא, זְעֵיר אַנְפִּין אָקָרִי אַתָּה. עַתִּיקָא קַדִּישָׁא דָאָתְכַּסְיָיא, אָקָרִי הוּא. וְשַׁפִּיר. וְהַשְּׁתַּא קַרִינַן בַּאֲתָר דָּא דְשִׁירוּתָא אִשְׁתִּכַח, אַתַּה. אַף עַל גַב דָאָתְכַּסְיֵיא, מָנֵיה הָוֵי שֵׁירוּתָא, וְאָקָרִי אַב. וְהוּא אָב לַאֲבָהַן. וָהָאי אַב נָפִיק מֵעַתִּיקא קַדִּישָׁא, דכתיב (איוב כח) והַחַכמה מאַין תִּמְצא. וּבגין בד לא אשתמודע.

71. בּאַגַּדתַא דְבֵי רֵב יֶיבָא סָבָא, כָּלֶלֶא דְּכֹלֶּא, זְעַיֹּר 71. בָּאַגִּדְתַּא דְבֵי רֵב יֵיבָא סַבָא, כְּלֶלֶא אַנָּפין אָהָרִי אַתָּה. עַהִיקּא הַדִּישָׂא דְאָתְכַּסְיֵיא, אָהָרִי הוא. וְשַּׁפִיר. וְהַשְּׂתָא הַרִינֵוֹ בַאָתַר דָא דְשֵּׂירוּתָא אָשָּׁתַכַּווֹ, אָתָה. אָף עַל גַּב דְאָתַכַּסְיֵיא, בִנַּיה הַוִי שַּׁירוּתָא, וְאָקָרֵי אָב. וְהוּא אַב כַּאֲבָהָוֹ. וְהַאִי אָב נַפִּיק בֵעַׂתִיהַא הַדִּישָּׂא, דְּכְתִיב (איוב כח) וְהַוָּוְכְמָה בֵּאַיָּוֹ תמצא. ובגיו כך כא אשתמודע.

In the book of Ray Yeva Saba, who is also called 'Saba D'mishpatim', he set a rule that Zeir Anpin is called 'אתה', 'You' because it is revealed and Atika is concealed and is called 'הוא', 'He/Him'.

In this study, the Zohar calls the Chokmah of the 32 paths 'אתה', 'You' because while it is concealed, it is also the beginning of what is revealed. For that, it is also called 'Father'.

Job 28:12

"וַהַחַכְמָה, מֵאַיִן תִּמָּצֵא; וָאֵי זֵה, מַקוֹם בִּינָה"

"But wisdom (Chokmah), from where (מָאָיוַ) shall it be found? And where is the place of understanding (Binah)?"

From where אָא, literally means from 'nothing' and is a reference to the 'unknown' Atika Kadisha, אָיִן', pronounced 'Ayin' implies 'Ein Sof', 'The Endless' that is unknown to us.

שַׁבֶּן הַהוֹּא חַכָּמָה דְּסְתִּימָא בֵּיה בְּעַתִּיקָא

72. תַּא זָוֹזֶי, כְּתִיב (איוב כח) אֱכֹּהָים הֶבְיוֹ דַּרְכָּהֹ, 72. תַּא חָזֵי, כְּתִיב (איוב כח) אֱכֹּהָים הֶבִין דַּרְכָּה בַּוּבָּוּשֹׂ. אֲבָל וְהוּא יָרַעֹ אֶת בִּוּקוֹבָוהֹ, בִוּקוֹבָוהֹ דַּרְכָּה, דַּרְכָּה מַמְשׁ. אֲבָל וְהוּא יָדַע אֶת מְקוֹמָה, בַּבָּשֹׁ. וְכָּל שֶׁבֵּן דַּרְבָּה. (מקומה ממש. ולא דרכה. מְקוֹמָהּ מַמְּשֹׁ. וְבָּל שֶׁבֵּן דַּרְבָּה. (מקומה ממש. מקומה ממש. וכל שכן דרכה.) וְבָּל שֶׁבֶּן הַהֹּא זַזְּכְבַּוּה וֹלא דרכה. מקומה ממש. וכל שכן דרכה.) וְבָּל דסתיבוא ביה בעתיקא קדישא.

Job 28:23 "אֱלֹהִים הֵבִין דַּרְכָּה וְהוּא יָדַע אֶת מְקוֹמָה" (God understands its way, And He knows place."

'God' that is Zeir Anpin, understands the ways of Chokmah of the 32 paths to the lower Chokmah. 'He' is Atika Kadisha that knows the root of Chokmah that is the place of Father and Mother because it comes from him (Atika Kadisha).

שביליז. (שביליו ותרין ארחין) וָאוֹרַיִיתָא בָּהוּ אָתִכְּלִילַת בְּעֵשִׂרִיז וּתַרִיז אַתוון, ועשר אמירן. האי חכמה אַב לאבהן. וּבְהַאי חַכְמַה, שֵׁירוּתַא וְסִיוּמַא אִשְׁתְכַח. וּבְגִין דָא, חָכָמָה עָלָאָה חָכָמָה תַּתָּאָה. כַּד אָתִפְּשֵׁט חַבִּמָה, אָקָרִי אָב לַאֲבָהָן. כֹּלַא לָא אָתִכּּלִיל אלא בהאי. (ס"א כד מתפשטן חכמות, אתקרי לאבהן. כלא לא אתכליל אלא

73. הַאִי וַזְכָבָוה שַׂירותַא דַכַּלָּא, בִוּנִּיה בִתְפַשִּׁטַוֹ תַלְתִיוֹ 73. הַאִי חַכָּמָה שֵירותַא דְכַלָּא, מְנֵיה מִתְפַשְּׁטַוֹ וּתָרֵין שִּׂבִילִיןָּ. (שבילין ולא ארחין) וָאוֹרַיִּיתָא בְּהוּ תְּלָתִין אָתכּלִילַת בְּעַשִּׂרִיזָ וּתָרֵין אַתְנָווֹ, וְעֶשֶּׁר אֲבִייְרְוֹּ. הַאִי מַכְמָה אַב לַאֶבָהָוֹ. ובְהַאי מַכְמַה, שִּירותא וְסִיוּמָא אָשְּׂתְּכָוֹז. וּבְגִּיוֹ דֵא, וַזְכְמֵה עָּלַאֲה וַזְכְמֵה תַתַאַה. כַּד אַרְפַּלִים עָוֹבְבָּוּה, אַלְּרֵי אָב כַּאַבְּנָוֹ. כּבָּא כָא אַתּכּכִּים אלא בהאל (ס"א כד מתפשטן חכמות, אתקרי אב

לאבהן. כלא לא אתכליל אלא בהאי) דְּכְתִּיבׁ, (תהלים בהאי) דְּכְתִּיב, (תהלים קד) כַּלַם קד) כַּלָּם בָּוַיְכִמָה עַשִּׂיתַ.

Psalms אַרָץ קּנְיָנֶךְ "How manifold are Thy" מָה רַבּוּ מַעֲשֶׂיךְ יָהוָה כֻּלָּם בְּחָכְמָה עָשִׂיתָ מָלְאָה הָאָרֶץ קְנְיָנֶךְ" "How manifold are Thy works, YHVH! In wisdom hast Thou made them all; the earth is full of Thy creatures" The Torah is Zeir Anpin and the 32 paths of Chokmah spread in it through the 22 letters and the Ten commands of Creation, "And God said...let there be...". This Chokmah has the beginning and the end and it is the 'Father' of our fathers, Abraham, Isaac, and Jacob that are Chessed, Gevurah, and Tiferet of Zeir Anpin. They create the Central column and Right and Left with Binah, the Mother.

הוא לְגַלַאָה, וְכֹלַא אָצְטָרִיךְ בְּשַׁעָתַא דַא. תַאנָא, בְּשַּׁצֶתָא דְעַתִּיקָא קַדִּישַׁא, סְתִימַאָה דָּבַל סָתִימִין, בַּעָא לְאַתְקָנָא כּלַא, אַתְקִין כְּעֵין דָּכֶר וְנוּקְבָּא. בָּאָתֵר דָאָתְכָּלִילוּ דָּכֶר וְנוּקְבָּא לָא אָתִקְיֵימוּ, אֱלֵא בְּקִיּוּמָא אֲחֲרֵא (ס"א כעין דכר) (אלא בדכר) דְּדְכַר וְנוּקְבַּא. וְהַאִּי חַכְמַה בּלַלָא דָכלָא, בַּד נַפָּקָא וָאָתְנָהִיר מֵעַתִּיקָא קַדִּישָׁא, לַא אָתְנָהִיר אֵלֶא בִּדְכָר וְנוּקְבָּא. דְּהָאי חָכָמָה אָתִפִּשַׁט, וָאַפִּיק מִינֵיה בִּינַה, וָאִשְׁתִּכַח דְּכַר וְנוּקְבַּא. הוֹא, חַכְמַה אַב. בִּינַה אָם. חַכְמַה וּבִינָה, בְּחַד מַתְקָלֶא אָתְקָלוּ, דְּכַר וְנוּקבָּא. וּבְגִינַיִיהוּ כּּלָּא אָתִקּיֵים בִּדְכַר וְנוּקבַּא, דאלמלא האי, לא מתקיימין.

74. זָקף רְבִּי שִׁמְעוֹן יִדוֹי, וְזַוֹדֵי, אֲבַוּר, וַדַּאִי עִינדוֹ הוֹא 74. זַקף רְבִּי שִׁמְעוֹן יִדוֹי, וְחַדֵּי, אָמַר, וַדַּאי עִידָן לְגַּלַאָה, וַכַלָּא אָצִּטְרִיךְ בְּשָּׁעַתָא רָא. תַאנָא, בְשָּׁעַתָא דעַתיקא קדישַא, סתיבואַה דכל סתיבויו, בעַא לְאַתָּהָנָאַ כּכַּאַ, אַתָּהָיוֹ כְעֵיוֹ דְכַר וְנִוּהָבַא. בַאַתַר דְאָתְכְּלִילוּ דְכַר וְנִיּקְבָּא לָא אִתְקְיָיבוּוּ, אֶלָּא בִּקִּיוּבִוּא אָזוֹיַרָא (ס"א כעין דכר) (אלא בדכר) דְּדְכַר וְנִּיּקְבָּא. והַאי װַכְבָּוה כָּלָלֶא דְּכַלֶּא, כַּדֹ נְּפַקָּא וְאָתְנְּהִיר בּוֹעַׂתִיהָא הָרִישָּׂא, כַא אָתנָּתִיר אָכַא בִּדְכַר וְנוּקבא. דֹהַאי װָכְמָה אָתפַשַּׁטֹ, וְאַפִיקֹ בִינֹּיה בִּינָה, וְאָשִּׂתְּכַווֹ דכר ונוקבא. הוא, זוכמה אב. בינה אם. זוכמה ובינה, במד בתהקלא אתקלו, דכר ונוקבא. ובגינייהו כלא אַתַקּיִים בַּדְכַר וַנִּיּקבַא, דְאַלְבַוּלֵא הַאִי, לַא

Rabbi Shimon got up and said that it's time to reveal how Atika Kadisha created the aspects of male and female. When Binah came out of Chokmah, Binah had the aspect of a female because she receives the Light from Chokmah. Chokmah is now called 'Father' and Binah is called 'Mother'. Both must stay connected at all times to delivers light to the Lower levels.

When Atika elevated Malchut to Binah, Malchut received the Light from Binah and then Malchut 'fell' down to its original place leaving the light behind. The lack of Light that Malchut experienced is the aspect of emptiness, darkness, and judgment. During this process, the Sefirot of Zeir Anpin also received the aspect of judgment. Because of that, we have the process of fulfillment that requires elevation to Binah to receive the Light.

בינה אם. (משלי ב) כי אם לבינה תקרא) בד אָתַחַבַּרוּ, אוֹלִידוּ, וְאָתְבַּשִּׁטַת מְהֵימְנוּתַא. בְּאַגַּדְתָּא דְּבֵי רַב יֵיבָא סָבָא, הָכִי תַּאנֵי, מַהוּ בִּינַה. אֱלַא כַּד אָתִחַבַּר דַא בִּדָא, יוֹ״ד בְּהַ״א,

75. שַּיירותַא דַא אָב לְכֹלָא, אָב לְכַלָּהוּ אֶבָהָוֹ, 75. שִׁירוּתַא דַא אַב לְכֹלָא, אָב לְכַלְהוּ אֵבָהָוֹ, אָתוֹזַבֶּרוּ דָּא בְּדַא, וּנָּהָירוּ דָא בְּדַא. (חכמה אב. בינה אָתְחַבְּרוּ דָא בְּדָא, וּנְהִירוּ דָא בְּדָא. (חכמה אב. אם. (משלי ב) כי אם לבינה תקרא) כַּד אָתַוֹּבַּרוּ, אוֹלִידוּ, וְאָתָפַשִּׂטַּת בִוּהַיֹבוֹנוּתָא. בֹאַנַּדְתָא דְבֵי רְבֹ ייבא סבא, הכי תאני, מהו בינה. אלא כד אתוובר ַדָא בְּדָא, יוֹ"ר בְּהָ"א, אָתעַבְּרָת, וַאָפִיקּת בַּוֹ, וַאוֹלִידָת.

אָתעַבָּרַת, וָאַפִּיקַת בָּן, וָאוֹלִידַת. וּבָגִין כַּדְּ, בִּינָה אָקָרִי, בֵּן יָ״ה, שָׁלֵימוּתָא דְּכַלַּא. אָשְׁתְּכחוּ תַּרְוַוִיִיהוּ דִּמְתִחַבְּרָן, וּבֵן בְּגַוּוִיִיהוּ. בְּלַלֵא דְּכֹלַא. בתקונייהו אשתכח שלימותא (נ"א בן י"ה, תרווייהו דמתחברן, ובן בגווייהו. בתקונייהו אשתכחו שלימותא דכלא כללא) דַּכֹלַא, אֲב

וּבְגַּיוֹ כַּרָ, בִינָה אָקָרִי, בּוֹ יַ״הֹ, שִׂלִיבוותא דְּכּלָא. אָשִּׂתִּכָּוווו הַרְנויִיהוּ דְבִּתְתוֹזְבַּרָן, וּבֵן בְּגַנֵיויִיהוּ. כִּלֶּכֶא דכלא. בתקונייתו אשתכוז שליבוותא (נ"א בן תרווייהו דמתחברן, ובן בגווייהו. בתקונייהו אשתכחו שלימותא דכלא כללא) דככלא, אב ואם. בן ובת.

וַאֶם. בֵּן וּבַת.

The beginning and connection of Chokmah and Binah that are father and mother delivered Zeir Anpin and Malchut. The book of Rav Yeva Saba explains that the Y ' that represents Chokmah unified with the a H of Binah and impregnated her to deliver Z"A and Malchut that are the 'son' and the 'daughter'.

Binah has the letters of 'בן יה' that include the 'son, ב' and 'יה' the parents, Chokmah and Binah. The Light from Chokmah, the Father 'impregnates' Binah, the Mother and she delivers the 'son, Z"A, the letter Vav I of the name, and the 'daughter', Malchut, the letter ה H of the name. The וה VH control and manifest out entire existence.

לְקַדִּישֵׁי עֵלְיוֹנִין, דְּעָאלוּ וְנַפָּקוּ, וְיֵדְעִין אֵרְחוֹי דַקוּדָשַא בָּרִידָּ הוּא, דְּלַא סַטַאן בָּהוּ לִימִינַא ולשמאלא. דכתיב, (הושע יד) כּי ישרים דרכי יי׳ וצדיקים ילכו בם וגו׳. זכאה חולקיה, דמאן דובי למנדע אורחוי, ולא סטי, ולא יטעי בהו. דַּמַלְין אָלֵין סָתִימִין אָינּוּן וְקַדִּישֵׁי עֵלְיוֹנִין נָהִירִין בָּהוּ, כִּמַאן דְּנָהִיר מִנָּהִירוּ דְּבוּצִינָא. לָא אָתַמַסֶרוּ מִלִּין אָלֶין, אֶלָא לְמַאן דְּעָאל וְנַפִּיק. דּמַאן דְּלַא עַאל וְנַפַּק, טַב לֵיה דְּלַא אָבְרִי. דְּהַא גַּלְיָא קַמֵּי עַתִּיקָא קַדִּישָׁא, סִתִימָא דְּכַל רָמַלִּין אָלֵין נָהָרִין בְּלְבַּאִי, סָתִימִין, בָּאַשְׁלְמוּתַא דְּרָחִימוּתַא וִּדְחִילוּ דְקוּדְשַׁא בְּרִיךְ הוא. וִאָלֵין בְּנֵי דְּהַכָא, יְדַעְנַא בְּהוּ דְּהַא עַאלוּ וְנַפָּקוּ, וְאָתִנְהִירֵן בָּאֶלֵין מְלִין, וְלֵא בְּכַלְהוּ. וָהַשְּׁתֵא אָתִנָהִירוּ בִּשְׁלֵימוּתֵא כִּמָה דָאָצְטָרִידְ. וַבַּאַה חוּלַקִי עִמָּהוֹן, בְּהַהוּא עַלְמַא.

76. בִוּכֵּיוֹ אָכֵיוֹ, כַא אָתִייהבוּ כַגַּבּאָה, בַּר כַּקְדִישִׂי 76. מַלִּין אָלֵין, לַא אָתִייהבוּ לְגַלְאָה, בַּר אַלִיוֹנִיוֹ, דְעָאלוּ וִנַּפּקוּ, וְיַדְעִיוֹ אָרְוזוּי דְקוּדְשָּׂא בְּרִיךְ סטאו דכתיב, (הושע יד) כי ישרים דרכי יי' וצדיקים ילכו בָם וָגוֹי. וָבַאָה וווּלַקִּיה, דְבַאוֹ דְוָבֵי לַבְנַדִּע אוֹרַוווי, וָכַא סָטַיֹּי, וַלַא יִטְּעֵיׁי בְּהוּ. דְבִוּכְיוֹן אָכֵּיוֹ סְתִיבִּיוֹן אִינֹּוּוֹ וַקְדִישֵׂי עַבְּיוֹנִין נְהַיִּרִין בְהוּ, כְּבֵוּאוֹ דְנָהִיר בִנְּהִירוּ דבוצונא. לא אתמסרו מכיין אכיון, אלא למאן דעאל וַנַפיק. דְּבֵאוֹ דְּלָא עַאל וַנַפָּק, טַב לֵיה דְלָא אָבְרֵי. דְרָא בַּלִיָּא קַבִּוּי עַׂתִּיקָא קַדִּישָּׂא, סְתִיבִּוּא דִּכָל סִתִיבִוּוֹ, דַבוּכִין אָכֵיוֹ נָהַרִיוֹ בַּלָבַאי, בָּאַשִּׂלְבוּוּתֵא דְרָוַזִיבוּוּתָא ודוויכו דקודשא בריך הוא. ואכיו בני דהכא, ידענא בהו דהא עאלו ונפקו, ואָתנָהירוֹ בּאָכֵיוֹ בוכּיוֹ, ולא רַאָצִיטְרִיךָ. וַבָּאָה װוכַקּי עָבִּוהווֹ, בְּהַהוּא עַכְבַוּא.

Hosea 14:10

Rabbi Shimon explains that the secrets he reveals in his last study on earth are given only to those who are righteously following the ways of the Holy One Blessed be He. The wise and righteous know not to lean to the right of the left but the center column is the unification of both sides and the path to the higher levels.

The love and awe that filled his heart completely are known to Atika Kadisha and it gives him the ability to go into the Chokmah (wisdom) and come out in peace.

<sup>&</sup>quot;מִי חָכֶם וְיָבֵן אֵלֶה נָבוֹן וְיֵדָעֵם כִּי יְשָׁרִים דַּרְכֵי יְהוָה וְצַדָּקִים יֵלְכוּ בָם וּפֹּשָׁעִים יִכָּשְׁלוּ בָם"

<sup>&</sup>quot;Whoever is wise, let him understand these things; whoever is discerning, let him know them; for the ways of YHVH are right, and the upright walk in them, but transgressors stumble in them"

Rabbi Shimon can also see that the students that are present with him during this study went into higher wisdom and now with his revelations, they have a complete understanding.

77. אָבֵּור רָבִּי שִׁבְּועוֹן, כָּל בַּוֹה דַּאֲבֵוינָא דְּעַתִּיקָא 77. אָבַור רָבִּי שִׁמְעוֹן, כָּל מַה דַּאֲמֵינָא דְּעַתִּיקָא בַּיְה חַדְּי, כַּלְּא דַּוֹד בִוּלְה. כְּא דִּוֹת בִּיְלָּבְוּ וּלְעָּלְבֵּוּ עַבְּיִיא בֵּיה חַד, כּּלָּא חַוֹּא חַד בִוּלְה. כָּא (דף ר"צ ע"ב) תַּלְיִיא בֵּיה חַד, כּלָּא חוּא חַד מִלְּה. כָּא (דף ר"צ ע"ב) תַּלְיִיא בֵּיה פִּירוּדָא. בְּרִיךְ שִׁבֵּיה כְּא (דף ר"צ ע"ב) תַּלְיִיא בֵּיה פִּירוּדָא. בְּרִיךְ שִׁמֵיה פָּירוּדְא. בְּרִיךְ שִׁמֵיה לְעָלְבוּי עָלְבְיוֹן.

Rabbi Shimon continues to say that everything revealed about Atika Kadisha and Zeir Anpin are all one without separation, bless be He and his name forever and ever.

Lesson:

I was asked recently by a new subscriber about "How to experience the presence of God?"

Here is my answer to this person and it connects us to the above study:

"To achieve the feeling of the presence of God, one should not look for it but to follow the ways of God. Following the major principles of doing good and avoiding bad is an important step. Psalms 34:14 "Turn away from evil and do good; seek peace and pursue it"

As you progress with this behavior, you increase the forces of good in you and remove 'blockages' from you and God because you create greater affinity with him. This process is called in Kabbalah 'purification of the vessel'.

The study of the Bible, beginning with the Torah is an important 'tool' to connect and come closer to him. When we learn and 'Know' him, we create a connection and unification with his light. As it says "And Adam knew Eve'.

The fact that you subscribed to the Daily Zohar tells me that you are a seeker of truth and wish to be closer to God. Stay on the path with the above principles and in time you will get closer to feel the presence of God. You need to be selfless but avoid people and or situations that may drain your energy. As we get spiritually strong and smarter, we can see through people and know who to share/connect or avoid them."

78. תָא זְזַזִּי, שֵׁירוּתָא דָּא דְּאִקְּרֵי אָבֹ, אִתְּכְּלִיל בְּיוֹ״דֹ, 78. תָא זְזַזִי, שֵׁירוּתָא דָא דְּאִקְּרֵי אָבֹ, אִתְּכְּלִיל בְּיוֹ״דֹ, קּרִיל אַתְעוֹן אַזְזַרְן, י׳ בִישָּׁא וְסֵיפָּא בְּלִיל אַתְעוֹן אַזְדַרְוֹּ, י׳ סְתִימָא דְּכָל אַתְעוֹן דְּאַזְרָן, י׳ בִישָּׂא וְסֵיפָּא בְּלִיל אַתְעוֹן אַזְדָרְוֹ, י׳ סְתִימָא דְּכָל אַתְעוֹן דְּיִיֹרְ, י׳ סְתִימָא דְּכָל אַתְעוֹן דְּיִרְיִּ, יִי סְתִימָא דְּכָלְא. בְּלִיל בְּיוֹיִי, בִישְׁאוֹנִין בְּיִיּ, בִּיּעְוֹן בִּיּלְיִי, בִישְׁאוֹםיפָּא דְּכֹלְא.

The 'beginning' that is called 'Father' is in the letter י Y of the name and its light is from the Holy Mazala. The letter Yod is spelled יוד and it means that the letters דו Vav and



Dalet are included in it.

The name 'Father' indicates that it is the father for other 'faces'. These are 'Mother' n, Zeir Anpin I and Malchut

Malchut ה.

The а H of Mother is constructed from I Vav and т Dalet. The Holy Ari teaches us that the first letter H of the name that represents Binah should be written in the Torah scroll as a Dalet and Vav with a line that move forward to indicate that Binah continues liaht from Chokmah



Vav is Zeir Anpin and the Dalet is Malchut.

Every Hebrew letter starts with the letter Yod to tell us the 'Father' is the seed for all the letters and at the same time also the end of all because the Light of Chokmah, Father, is desired and revealed in Malchut.

The regular form of the Letter H is Dalet and inside of it the Yod of Chokmah, upside down to tell that it reflects light Chokmah Malchut. the of



נח) וכמוצא מים אשר לא יכובו מימיו. וההוא עַלְכָא דָאָתֵי, אָבְרֵי בִּיוֹ״ד, הַדַא הוּא דְּכָתִיב, (בראשית ב) וְנָהַר יוֹצֵא מֱעֵדֵן לְהַשְּׁקוֹת אָת הַגַּּן. י׳ כַּלִיל תָּרֵין אַתְוון ו״ד.

79. וְהַהוֹא נָּהֶר דְּנָגִיד וְנָפִיק, אָקָרֵי עַכְּבָּוֹא דְּאָתֵי, 79. וְהַהוֹא נָהֶר דְּנָגִיד וְנָפִיק, אָקָרִי עַלְּמָא דָּאָתֵי הַדִּיר וָכֵּא פַסִיקּ. וָהַאִי הוּא עַּדּוֹנֵא דְצַדִּיקּיָא, דְאָתֵי הָדִיר וְלָא פָּסִיק. וְהַאי הוּא עִדּוּנָא לְנַבְאָה לְהַאֵּי עָּלְבָוֹא דְאָתֵי, דְאַשְּׂנֵהִי תָּדִיר לְגָּנָּתָא, וְלָא דְצַדִּיקִיָּא, לְזַכָּאָה לְהַאִי עָלְבָוֹא דְאָתֵי, דְאַשְּׁמֵי פָּסִיק. עָבֵיה בְתִיב (ישעיה נח) וּבְבוּוּצָּא בַוִים אֲשֶּׁר כֹא הָדִיר לְגְנְהָא, וְלָא פָּסִיק. עָלֵיה בְּתִיב (ישעיה יָכוֹבוּ מִימִיוּ. וְהַהוּא עַּלְמֵא דְאָהֵי, אָבְרִי בִּיוֹ״ד, הַדְא הוא דֹכִתִיבֹ, (בראשית ב) וַנָּהָר יוֹצֵא בֵועַנֶּדְן לְהַשְּׂקוֹת אָת הַגַּוֹּ. י' כַּכִּיכ תַריוֹ אָתְווֹ ו"ד.

The 'river' that comes out of Chokmah is Binah and it is called the world to come because it always comes without breaks. This is the 'Eden' of Tzadikim that will merit the world to come and its continuous flow of Light. Isaiah 58:11" וְנֶחֶךְ יָהוָה, תָּמִיד, וְהִשְּׂבִּיעַ יָבָיָבוּ מֵימִיו (בְּשַּׁךְ, וְעַצָּמֹתֵיךְ יַחֲלִיץ; וְהָיִיתָ, כְּגַן רָוֵה, וּכְמוֹצָא מַיִם, אֲשֶׁר לֹא-יָכַיְּבוּ מֵימִיו And YHVH will guide you continually and satisfy your desire in scorched places and make your bones strong; and you shall be like a watered garden, like a spring of water, whose waters do not fail."The 'water' is the flow of Light from Eden that is the 'Y, nourish the 'Garden' that is Zeir Anpin, TI Vav Dalet as explained above.

ודאי) דָּא, אָקָרִי ו׳. אָית גִּנְתָּא אַחֲרֵא, דְּאָיהִי ד׳. וֹמֶהָאי וֹ׳, אֲשְׁתַּקְיֵיא ד׳. (דאיהי ארבעה ראשים) וָהַיִינוּ רַזָא דְּכָתִּיב, וְנַהַר יוֹצֵא מֵעֵדֵן ַוְגוֹ׳. מַאִּי עָדֶן. דָא חַכְמַה עַלְאָה, וְדָא י׳. לְהַשְּׁקוֹת. אֶת הַגָּן, דָא הוֹא ו׳. וּמִשָּׁם יָפָּרֵד וְהַיָה לְאַרְבַּעָה רָאשִׁים, דָא הוֹא ד׳, וְכֹלַא כַּלִיל

80. בֹאַנַּדֹתָא דִבֵּי רַב יֵיבָא סָבָא תָנֵינָן, אֲבַוּאי ו"ד 80. בִּאַנִּדְתָּא דְבֵי רַב יֵיבָא סָבָא תָנֵינָן, אֲמַאי בְּלִילֶן בְּיוֹ״ד. אֶבֶּא נְטִיעָה דְּגִּנְתָא (ס"א ודאי) דָא, ו״ד בְּלִילָן בְּיוֹ״ד. אֶלָּא נְטִיעָה דְּגִנְתָּא (ס"א אָקָרֵי וֹ׳. אִית גַּנְּהָא אַזוַרָא, דֹאִיהִי דֹ׳. ובֵּוהַאי וֹי, אָשְׂתַּהָיֵיאַ דֹ׳ (דאיהי ארבעה ראשים) וְהַיִּינוּ רוֹא דְּכָתִיבֹ, וַנָּהָר יוצָא בֵעַבוֹ וְגוֹי. בַאי עַבוֹּ, דַא וַכְבַה עַּכַּאָה, וָדֵא יֹי. כְּהַשְּׂהָוֹת. אֶת הַגַּוֹּי, דַא הוא וֹי. ובִּשְּׂם יפרד והיה לארבעה ראשים, דא הוא ד', וכלא כּליל

Genesis 2:10 "וְנָהָר יֹצֵא מֶעֶדֵן לְהַשְּׁחוֹ אֶת הַגּן וֹמְשָׁם יִפְּרֵד וְהָיָה לְאַרְבָּעָה רָאשִׁים "A river flowed out of Eden to water the garden, and there it divided and became four rivers."

In the book of Rav Yeva Saba who is Saba D'Mishpatim we learned that the Garden is Zeir Anpin I Vav that continues the Light of Binah to Malchut, 7 Dalet. Everything is included and come from the Yod.

### Lesson;

The letter Yod is a dot that represents the initial light that revealed in the process of Creation and therefore it includes everything in it. A Torah scribe starts every letter he writes in the Torah by lowering the pen to the parchment and make a simple dot/line to represent the initial Yod, then he raises the pen and lowers it again to complete the letter.

Our consciousness is very important when we start an action. It's the first manifestation of a whole plan and therefore very important. If we don't have the Light connected to the action then there's only physical energy that doesn't have long life or blessings attached to it.

Psalms 127:1 "אָם-יָהוָה, לֹא-יִבְנֶה בַיִת– שָׁוְא עָמְלוּ בוֹנָיו בּוֹ "Unless YHVH builds the house, those who build it labor in vain"

Yod is numerically 10 has everything SO we need.



דְּבֹלַא, (אקרי) בֵּיתַא דְּכָתִּיב, (משלי כד) בְּחָכָמָה יָבֶּנֵה בָּיִת. (מהאי י' דכלא) וכתיב, (תהלים שירותא וסיומא

81. וֹבְגִין כַּךְ, אָקָרֵי אָב לְכֹלָא. אָב לַאֲבָדָוֹ. שֵׂירוּתָא 81. וֹבְגִין כַּךְ, אָקָרִי אָב לְכֹלָא. אָב לַאֲבָדָוֹ. דְּכָתִיבֹ, (משלי שִׁירוּתָא דכלא, (אקרי) ביתא דכלא, כד) בווכמה יבנה בית. (מהאי י' שירותא וסיומא דכלא) וכתיב, (תהלים קד) כלם בוזכמה בַּאַתְרִיה, כַּא אָתנַּכּיִיא, וְכַא אָתְיָדַע. בִּוּדְאָתְוַזְבַּר וְסְּיוֹבֵוֹא אַתְרְמִיז בְּאִימָא וּבְגִין כָּךְ אִימָא כְּלֶלֶא דְּכֹלֶא, בה אתידע ובה אתרמיז, שירותא וסיומא דכלא. (חכמה אקרי) דבה סתים כלא.

בְּאִיבִּוּא אִהְרְבִוּיוֹ בְּאִיבִּוּא וּבְגִּיוֹ בָּה אִיבִּוא כִּכָּלֶא דִּכֹּלָא דִּכֹלָא, אִתְגַּלְיָיא, וְלָא אִתְיְדַע. מִדְאִתִחַבָּר בִּאִימַא דכלא. (חכמה אקרי) דבה סתים כלא.

Chokmah, the Father, was not revealed until it was 'known' to Mother, Binah. After their unification, Mother had everything in her including the beginning of the channels to Chessed, Gevurah, and Tiferet for the Patriarchs, Abraham, Isaac, and Jacob. Even though Chokmah is the beginning of everything, Binah stores and delivers everything from the upper levels to us.

אִימָא, וָקָרִינָן בִּינָה. ו״ה, אָלֵין תַּרֵין בְּנִין, דַּמְתַעְטַרַן מֵאִימָּא. וְהַא תַּנֵינַן, דְּבִינָה אָתְכַּלִיל מכלא. יו"ד דמתחברא באימא, ומפקין ב"ן. וָהַיִינוּ בִּינָה, אָ״ב וַאֵ״ם דִּאִינוּן י״ה, בֵּן בְּגַוּויִיהוּ.

82. כַּלַלָּא דְּכֹלָּא, שָׁבָּוּא הַדִּישַׂא. עַד הַשָּׁתָא רַבִּוּיוֹנָגא, 82. כַּלַלָּא דְּכֹלָּא, שִׁבָּוּא הַדִּישַׁא. עַד הַשְּׁתָא וָכָּא אֲבֵוינָא כָּל אָבֵין יוֹבִיוּן. וְהָאִירָנָא בִתּנַּכְּפִין סְטִּרִיןֹ, רְמִיוְנָא, וְלָא אֲמֵינָא כָּל י׳, כְּלִיל בְּהַאִי זְזְכְבָּוֹה. ה׳ דָא אִיבָּוֹא, וָקָּרִינָוֹ בִּינַה. ו״ה, מִתְגַּלְפִין סִטְרִין, י׳, כְּלִיל בְּהַאִי חָכְמָה. ה׳ דָא אָפֶּיֹּזְ תָרֵיוֹ בְּנִיזֹּ, דְבִוּתְעַפְוֹרָוֹ בַאִיפֵא. וְהַא תַּנִּינַוֹּ, דְבִינָּה אתככיל בוכפא. יו"ד דבותווברא באיבוא, ובופקין ב"ן. וְהַיִינוֹ בִינָה, אַ"ב וָאֵ"ם רֹאִינוֹן י"ה, בּן בְּנַוִייהוּ.

The YHVH name is our connection to the entire spiritual system. Y ' is for Chokmah that includes the 32 paths of wisdom, H n is for Binah. Both father and mother and always together. The mother delivered the two children, Zeir Anpin V I and Malchut H

דְּכֹלָא כָּלִיל בָּאָלֵין אַתְוון, בֵּ״ן וּבַ״ת, אִינּוּן ו״ה. וְכֹלֵא חַד בְּלַלָא, וְהַיִינוּ תִבוּנָה.

83. הַשְּׁהֵא אָית לָאָסְתַּכָּלֵא, בִּינָה, וְאָהָרֵי תַבוֹנָה, 83. הַשְּׁהַא אִית לְאָסְתַכָּלֵא, בִּינָה, וְאָקָרִי אָבואי אָקָרִי תְּבוּנָה, וְלָא בִּינָה. אֶבֶּלֵא תִּבוּנָה אָקֹרִי, תְבוּנָה, אֲמַאי אִקְרִי תְבוּנָה, וְלָא בִּינָה. אֶלָא בְּשַׂיְעַהָא דְיַנְּהָא כְּתְרֵין בְּנִּיןֹ, בֵ"ן וּבַ"ת, דְאִינֹוּן ו"ה, תְּבוּנָה אָקָרִי, בְּשַׁצֵּתָא דְיַנְּקָא לְתְרֵין בְּנִין, בֵּ"ן ְוָהַהִּיא שַּׁעֲבֶתְא אִקְבֵי תְּבוּנָה. הַכּכָּלא כָּכִיל בָּאָכֵין וּבַ״ת, דְּאִינוּן ו״ה, וְהַהִּיא שַּׁעֲבָא אִקְבי תְבוּנָה. אַתנווֹ, בֵ"וֹ ובַ"ת, אִינֹוּוֹ ו"ה. וִכּלָא ווֹד כִּלְלָא, וְהַיִינֹוּ

When Binah nourishes her children she is called 'תבונה' Tevunah' that means wisdom and understanding. It includes the letters for 'son', 'ב', for daughter 'בת' and VH וה that represent them both.

השירים א) הָנַּךְ יַפָּה רַעִיַתִי מֶהַאי הוּא. וְתִקּוּנַא תַנַיִינָא, אָקָרִי כַּלַה, דָאֵיהִי נוּקבָּא דְּלְתַּתַא. וָאָינוּן דָאַמָרִי, דָתַרְוַויִיהוּ לְהַאִי נוּקְבָּא דְּלְתַּתָא אָינוּוּן, לָאוֹ הָכִי. דְּהֵ״א קַדְמָאָה לָא אָקָרֵי כַּלָּה. בלה, בתראה, לְזָמַנָין (ידיען) יִדִיעִין (לזמנין סגיאין). דְּהָא ומנין סגיאין אינון, דדכורא לא אתחבר עמה,

84. בּסְפַרָא דָרָב הָבִנוֹנְגָא סַבָא אָבַור, דִשְּׂלבוה בִוּלְכַא, 84. בִּסְפַרָא דְרָב הַמְנוּנָא סַבָא אָבַר, דְשִׁלבוה תּקּוֹנָא כַּדְבָוּאָה דְנַבֶּל וְאָבַור, (שיר השירים א) הָנָּר מַלְכָּא, תִקוּנָא קַדְמָאָה דְּגַלֵּי וְאָמַר, (שיר יַפָּה רַעָּיָתִי בֵּוֹהָאִי הוּא. וְתִּקּוּנָא הִנְּיַינָא, אָקָרִי כַּכַּה, דֹאִיהִי נֿוּקֹבָּא דִכְּתַּהָא. וְאִינֿוּן דְאַבְּוֵרִי, דְּתַרְוויִיהוּ לָהַאִי גֿוּקבָא דִלְהַתַּא אִינֿוּן, כַּאו הַכִי. דְהַ"א קַדְבַוּאָה לָא אָהָרִי פַּכָּה. וְהַ"א בַּתְרָאָה, אָהְרֵי כַּכָּהׁ, לָוֹבִינִּיוֹ (יִדִיען) יְדִייעָיוֹ (לזמנין סגיאין). דְּדָא וֹבְינִּיוֹ (לָדְמנִין סגיאין). סַגִּיאֶין אָינוּוֹ, דִדְכוּרֵא לַא אָתוֹזְבַר עָבַוה, וְאָסְתַּכַּלְּ בִינַּה. בְּהַהוּא וָבִנָּא כְּתִיבֹ, (ויקרא יח) וָאֱל אָשָּׂה יח) וָאֵל אָשַׁה בָּנָדַת טוּמְאַתַה לֹא תָקָרב. לאתחברא עמה, כדין אקרי כַּלִ״ה. כַּכַלִּ״ה

בְּנָּדַת טוֹּבִאַתָה כֹּא תָהָרֶב. בְּשַּׁעַתא דְאָתְדַבְאַת וְאִסְתַּלָּק מִינָה. בְּהַהוּא וִמְנָא בְּתִיב, (ויקרא נוקבא, ודכורא בעי לאתמברא עבוה, כדין אקרי ככ"ה. כככ"ה בובוש אחניא.

In the book of Ray Hamnunt Saba reveals that the words of King Solomon (Songs 4:1) "הָנֶךְ יָפָה רַעְיָתִי" 'You are beautiful, my wife' is the way 'Father' calls 'Mother' because they are not separated. Together as YH יה, they are called (Songs 5:1) 'רֶעִים', 'friends'. The upper H ה of the name is called 'Wife' and the lower Ha is called 'Bride'.

Songs 4:8 "אָתִּי מִלְּבָנוֹן כַּלָּה אָתִּי מִלְבָנוֹן"," Come with me from Lebanon, my bride". When Zeir Anpin is not connected with the 'Bride' because of impurity then Malchut is the aspect of a 'woman'.

Leviticus בּנְדַת טֶמְאָתָהּ לֹא תִקְרַב לְגַלּוֹת עֶרְוָתָהּ" You shall not approach a woman to uncover her nakedness while she is in her menstrual uncleanness"

When Malchut is pure and Zeir Anpin wishes to unify with her then she is back to the state of 'Bride'.

Father and Mother are always in an uninterrupted unification. If it wasn't so then there would be no light available from Chokmah to sustain the world.

וּבְגִין כָּדְ כָּתִיב וְנָהָר יֹצֵא מֵעֵדֵן, יוֹצֵא תַּדִיר, וַלַא אַפְּסִיק. הַדָא הוּא דְכָתִיב, וּכְמוֹצָא מֵיִם אֲשֵׁר יָכַזָּבוּ מֵימֵיו. וּבָגִין כַּדְּ כְּתִיב רַעִיַתִי, באחדותא דאחוה שָׁלֵימוּתָא (שלימתא). אֲבַל הַכָא אָקָרֵי בַּלַה, דָּכָד אָתָא דָּכוּרָא לְאָתְחַבְּרָא עָמָה, הִיא כַּלָה, בָּכַלַה אִיהִי אַתְיִיא מַמַשׁ.

85. (אבל) הַאִּי אִיפָּוּא, כָּא אַפַּסִיקּ רְעוֹתָא דְּתַרְוויִיהוֹ 85. (אבל) הַאִי אִיפָּא, לָא אַפָּסִיקּ רְעוֹתָא לַעַלבִּייוֹ, בְּחֵד נָפַהִיוֹ, בְּחַד שַּׂרִייוֹ. לָא אַפַסִיה דָא בִוֹן דְּתַרְוויִיהוּ לְעַלְמִיוֹ, בְּחַד נָפְּקִיוֹ, בְּחַד שַׂרְיִיוֹ. לָא דָא, וְכָּא אִסְהְפַלֹּק דָא בִוֹ דָא. וֹבְגִּיוֹ כָּךְ כְּתִיב וְנָּהָר צִּפְּסִיק דָא מִו דָא, וְלָא אִסְהְלַק דָא מו דָא. יצֹא מַעַרוֹּ, יוֹצִא הַרִיר, וַלָּא אַפַסִיקּ. הַרָא הוא דָּבָתִיב, וּכְבווצָא בַוִים אֲשֵּׂר כוֹא יְכַוְבוֹ בֵויבַוּיו. וּבְגִּיוֹ כַּרְ כָּתִיב רַעַּיֹתִי, בְּרַעוֹתֵא דְאָוווָה שַׂרְיַיוֹ, בְּאָווַדוֹתָא שָּׁלֵימוּתָא (שלימתא). אֶבֶל הָכָא אָהֶרֵי כַּלָּה, דְּכַּד אָתָא דְכוּרֵא לָאָתַוֹזְבָּרָא עָפָוה, הִיא כַּלָּה, כָּכַלָּה אִיהִי

Mother has 'dependents' and her desire for Father never leaves her. Their complete and constant unification keeps the flow of Light from Father to her and let her continue the flow of the 'river' to her children below.

For the lower unification, Malchut raise the desire for the Light. With her purity, Malchut becomes a 'Bride' and receives light from Z"A into her ten sefirot. This process is followed with each lower unification.

-86. וּבְגִין כַּדְּ, תָּרָי (ויחי רמ"ב) תַּקוּנִין דְּנוּקְבֵי פַּרִישׁ שָׁלֹמה. תַקּוּנָא דְקַדְמֵיתַא סָתִימַא, בָּגִין דְּאִיהִי סְתִימֵא. וְתִקּוּנֵא תִּנְיֵינֵא פַּרִישׁ יַתִּיר, וְלֵא סַתִים כּוּלֵי הַאי. וּלְבַתַר תַּלְיַא כַּל שְׁבַחַא בְּהַהִּיא דְּלְעֵילֵא. דְּכָתִּיב, (שיר השירים ו) אֲחֵת היא לְאָמָה בָּרָה הִיא לְיוֹלַדְתָה. וּבְגִין דְּאִיהִי אִיפָּא מִתְעַטָּרָא בִּעָטָרָא דְּכַלָּה, וּרְעוּתַא דִּיוֹ״ד לַא אַפָּסִיק מָנָה לְעֵלְמִין, אָתִיהִיב בְּרְשׁוּתָה כָּל

86. וּבְגִּין בַּרָ, תָרֵי (ויחי רמ"ב) תַּקוֹנִין דְנוּקבֵי פַרִישׁ שָּׁלֹבוֹה. תִּקוֹנָא דְקַדְבֵּיתָא סְתִיבָוּא, בְּנִּין דְאִיהִי סְתִיבֵּוֹא. וְתִקּוֹנֵא הָנְיֵינֵא פַרִישׁ יַהִיר, וְכַּא סַתִּים כּוּכֹי האי. ולבתר תלוא כל שבווא בההיא דלעילא. דכתיב, (שיר השירים ו) אוות היא לאמה ברה היא לּוֹלַדְתָה. וּבְגָּיוֹ דְאִיהִי אִיבָּוֹא בִוּהְעַੰטְּרָא בְּעָׂטְרָא דְּבַבְּלָה, וִרְעַוּתָא דִיוֹ״ד כָּא אַפַסִיק בִוּנָּה לְעַבְּנִיוֹּ,

חֵירוּ דָעַבְדִין. כַּל חֵירוּ דָּכֹלֵא. כַּל חֵירוּ דָּחַיֵיבַיָּא, לְדַבָּאָה לְכלֵּא. דְּכָתִיב, (ויקרא טז) כִּי בַיוֹם הָזָה יכַפּר עליכם. וּכתיב (ויקרא כח) וקדשתם את שנת החמשים שנה יובל היא. מאי יובל. כמה דאת אמר (ירמיה יז) ועל יובל ישלח שרשיו. מְשׁוּם הַהוּא נָהַר דָּאָתֵי וְנַגִיד וְנַפִּיק, וְאַתֵי תַּדִיר, וַלָא פַסיק.

אָתִיהִיב בַרְשׂוּתָה כַל חֵירוּ דְעַבְרִיוֹּ. כַל חֵירוּ דְכַלָּא. כַל מירוּ דַמַיִיבַיָּא, לַדַכַּאָה לְכַלַא. דְכָתִיב, (ויקרא טז) כִּי בַיוֹם הַוֶּה יִכָּפַר עַבַּיבִם. וֹכִתִיב (ויקרא כח) וְקָרֵשְׂהֶם אָת שְׁנַת הַוְוַבִּשִּׁים שָׂנָה יוֹבֵל הִיא. בַּוּאִי יובל. כמה דאת אמר (ירמיה יז) ועל יובל ישלוז שֹרשַׂיו. בִשׁוֹם הַהוּא נָּהָר דְאָתֵי וְנָגָּיד וְנָפִיק, וְאָתֵי תדיר, ולא חסיה.

The Creator's plan to have two female aspects was made to create a continuous flow of Light. Binah in the concealed level and Malchut in the lower/manifestation level. Songs אַחַת הִיא יוֹנֶתִי תַמֶּתִי אַחַת הִיא לְאִמֶּהּ בָּרָה הִיא לְיוֹלַדְתָּהּ רָאוּהָ בָנוֹת וַיָאַשִּׁרוּהָ מְלָכוֹת וּפִּילַגִּשִׁים וַיְהַלְלוּהָ"6:9 As explained previously Binah came out of Chokmah and with that a lack of light was created. Binah needs the Light of Chokmah in order to bring light to the lower worlds. In the next phase, Malchut was elevated to Binah to receive the light and let go of it on the way down to her original place. Malchut 'copied' the desire for the Light of Chokmah from Binah but not like Binah, Malchut doesn't have continuous unification with the Light and that made her have the greatest desire for the Light.

אם לבינה תקרא, אמאי לתבונה. אלא כלא בְּמָה דָאֲמֶינָא. הֵי מְנַיִיהוּ עָלְאָה. בִּינָה עַלְאָה מִתְבוּנָה. בִּינָה אָב וָאֵם וּבֵן. י״ה: אָב וָאֵם, וּבֵן בְּגַוויִיהוּ. תִבוּנָה: כּלָא כְּלַלָא דְבְנִין, בֵּן ובַת, ו״ה. וַלָא אָשָׁתַּכָח אַב וַאֵם, אֵלָא בּאִימָא דאימא ודאי (ס"א בבינה. ובתבונה ודאי אימא) רְבִיעָא עַלַיִיהוּ, וְלַא אָתְגַּלְיֵיא. אָשְׁתְּכַח דּכְלֶלֶא דִּתְרִין בְּנִין, אָקְרִי תְּבוּנָה. וּכְלֶלֶא דִּאָב אָם וּבֵן, אָקְרֵי בִּינָה. וְכַד בָּעֵי לְאַכְלְלָא כּלְּא, בהאי אתכליל.

87. כָּתִיב (דף רצ"א ע"א) (משלי ב) כָּל אָם כַּבְּינֶּה 87. כָּתִיב (דף רצ"א ע"א) (משלי ב) כִּי אָם 87. תּהָרָא כַהִּבוֹנָה הִתֵּן הָוֹכֶך. בִּיוָן הִאָבור בִּי אָם כַבִּינָה עַבְּינָה תִקְרָא לַתְּבוּנָה הִתֵּן קוֹלֶךּ. בֵיוָן הְאָבִור תקרא, אמאי לתבונה. אלא כלא כמה דאמינא. הי בִנַּיִיהוּ עַכַּאָה. בִּינָה עַכַּאָה בִתְּבונָה. בִּינָה אַב וַאָם ובֹן. י״ה: אָב וָאֵם, ובֹן בְּגַּוּוִיִיהוּ. הְבוּנָּה: כּלָּא כְּלָלָא דְבְנִיּוֹ, בַּוֹ וּבַת, ו"ה. וְלֵא אֲשָׂתְּכָווֹ אֲבֹ וַאֵם, אֵלֵא באימא דאימא ודאי (ס"א בבינה. ובתבונה ודאי אימא) רְבִיעָא עַּלְיִיהוּ, וְלַא אָתְגַּלְיֵיא. אָשְּׂתְּכֵּוֹז דָּכַלֶּלֶא דָתַרִין בִּנִּיוֹ, אָהָרֵי תִבוּנָּה. וְכַלֶּלֶא דָאָב אֵם וֹבוֹ, אָהָרִי בִּינַה. וְכָּד בַעֵּי לְאַכַלְלֵא כּלָא, בּהָאי

We explained in #83 that when Binah nourishes her son and daughter she is called 'תבונה' Tevuna' that means 'wisdom and understanding'. It includes the letters for 'son', 'בן', for daughter 'בת' and VH וה that represent them both. Binah is superior to Tevuna because the letters of the upper level 'ה' 'YH' are not in the word 'תבונה' Tevuna.

Tevuna is a female aspect and 'ישראל סבא' 'Israel Saba' is a male aspect. They represent the 'desire' and love of Father and Mother to share the light that comes out of their unification to benefit us.

They are the aspect of the six Sefirot, from Chessed of Binah to Yessod of Binah. They channel the Light of Binah to the levels below.

אָקְרֵי בּוּכְרָא. דְּכִתִּיב, (שמות ד) בְּנִי בְכוֹרִי

88. וַהַאי אָב וָאֵם וּבֵּוֹ, אָקּרוּוֹ וָזָכְכָּוהֹ בִּינָּה וָדַעַּת. בִּגִּיוֹ 88. וְהַאי אָב וָאֵם וּבֵוֹ, אִקּרוּוֹ חָכְמָה בִּינָה דְּהָאִי בֵּן נְּטִיל סִיבָוּנִין דַאֲבוֹי וְאָבֵּיהֹ, אָקְרֵי דַּעַּתׁ, וָדַעַת. בְּגִין דְּהַאִי בֵּן נָטִיל סִימָנִין דַאֲבוֹי וְאָבֵּיהֹ, דְּהוּא סַהָּדוּתָא דְּתַרְנויְיהוּ. וְהַאִּי בֵּוֹ, אָקָרִי בּוּכָרָא. אִקְרִי דַּעַת, דְהוּא סַהַדוּתָא דְתַרְנויְיהוּ. וְהַאִּי בַּוֹ, חוּלָקִין. וּבֵין כַּדְּ וּבֵין כַּדְּ, תָרֵין חוּלַקִין, וּתַלַת חוּלַקִּין כּלֵּא חַד מְלָה. וְהַאִּי וְהַאִי הַכִּי (ס"א חד) הוי, ירותא דאבוי ואמיה ירית.

הַבְּיוֹ דְאָקְרֵי בּוּכְרָא, נָטִיל תְּרֵין הָּאָקָרֵי יִשְּׂרָאֵל. וּבְגִּין הָאָקָרֵי בּוּכְרָא, נָטִיל תְּרֵין בּוּכְרָא, נְּטִיּׁיל הָרֵין זוֹוּלָּהָיוֹ. וַכַּד אָתַרַבִּי בִּעָטְרוּי, נַּטִּיל חוּלֶקיוֹ. וְכַּד אִתְרַבִּי בְּעִטְרוּי, נַּטִיּל חוּלֶקיוֹ. וְכַּד אִתְרַבִּי בְּעִטְרוּי, נָטִיל הְלַת תַּלַת זווּלָהָיוֹ. ובִיוֹ כַּךְ ובִיוֹ כַּךְ, תַּרֵיוֹ זווּלָהָיוֹ, ותַלַת זווּלָהָיוֹ כּלָא ווֶד בִּנַלָה. וְהָאי וְהָאי הָבִי (ס"א חד) הֵוִי, ירותא דאבוי ואמיה ירית.

Chokmah and Binah are Father and Mother unify and the outcome is Da'at. The word Da'at, 'דעת', has the same root letters of עדות that mean 'testimony' because the son inherits the light that comes from both parents. Da'at is also called 'first-born son' and Israel.

Exodus 4:22 "וָאָמֶרתָּ, אֵל-פַּרְעה: כֹּה אָמֵר יָהוָה, בָּנִי בָּלֹרִי יִשְׂרָאֵל" "And you shall say unto Pharaoh: Thus said YHVH: Israel is My son, My first-born"

Zeir Anpin receives the Light of Da'at that includes parts from Father and Mother. The three parts become one to 'build' the child, and essentially the son inherits from Father and Mother.

### Lesson:

When a couple wants to have a child it is important that they have pure and proper consciousness in order for the unification to produce pure light of Da'at that expresses the light of both parents. The child 'inheritance' from the parents affects the child on all levels. A skilled Kabbalist can look at a child and could tell about the consciousness of the parents at the time they planted the seeds. He can also tell what was the type of consciousness of the man and the woman.

The DNA code of a person carries the 'signature' of the soul and a 'testimony' that reveals the concealed 'inheritance' of that person.

ָדָא. מִסְּטָרָא דַּאָבוֹי, הַוָה גַּנִיז בְּגַוויה חַד עָטַרָא, דָאָקָרִי חֶסֶד. וּמַסְּטָרָא דָאִימָא, חֶד עָטַרָא דָאָקָרִי גָבוּרָה. וָכַלְּהוּ מָתָעַטְרִין בָּרִישֵׁיה, וָאַחִיד לוֹן. וְכַד נַהַרִין אָלֵין אַב וַאָם עַלֵיה, כַּלְהוּ אָקרוּן תָפִילִין דְרֵישָא. וְכלַא נָטִיל בֵּן דַא, וְיֵרִית כּלַא, וָאָתִפְּשֵׁט בְּכַל גּוּפָא. וְהַאי בֵּן יָהִיב לְבַרַתַא. יַרִית וַלָא בָּרַתַא. בָּרָא יַרִית לַאֲבוּי וּלְאָמֵיה וַלַא כמה ברתא. כל האי והאי אקרון צדיק וצדק בחד אינון וחד ַ-(כלא

89. בַּוֹאי יְרוּתָא דָאָ. אָזַזְסַנְּתָא דַאָבוֹי וָאִיבֵּוֹיהֹ, וּתָרִין 89. מַאי יְרוּתָא דָא. אַחַסַנְתַא דָאָבוֹי וְאִימֵיה, אָפְיָּרִין דַּהַווֹ גְּנִיזִין בְּגַוּוִיְיהוּ, וְאַתַזְסִינֿוּ לְבֵּן דָּא. בִּוּפִינָּרְא וּתְרֵין אַטְרִין דַּהַווֹ גְּנִיזִין בְּגַוּוְיִיהוּ, וְאַתְסִינוּ לְבֵן ראבוי, הוה גַּנִיוֹ בְגַּוויה חַד עַטַרא, דאָהָרי חַסֵּד. וֹבִוּסְטַּרָא דְאִיבָּוּא, זוֹד עָטָרָא דְאָקָרֵי גָּבוּרַה. וְכֵלְהוּ בִתְעַפוֹרִין בַרִישֵּׂיה, וְאָתִיר כוֹן. וְכַר גַּהַרִין אַכֵּיוֹ אָב וָאָם עָּבֵיה, כַּכְּהוּ אָקרוּן הִפִילִין דְּרֵישָּׂא. וִכֹכָּא נַּטִיכֹּ בַּן דָא, וַיָּרִית כּכָּא, וִאָתפַשַּׂטֹ בְּכָל גוּפא. וְהַאִי בַּן יָהִיב כִּבְרַתָּא. וּבְרַתָּא בִוֹגֵּיה אִתְּיָּוֹ, וְעַבֹּל כָּל פַּגִּים בִּוֹכָּאוֹ, בְּרָא וּבְרַתַּא מְנֵיה אִתְּוַן. וְעַל כָּל פָּנִים מְכָּאן, בְּרָא יַרִית וְלָא בַּרַתָּא. בָּרָא יַרִית לַאֲבוּי וּלַאְמֵּיה ולא בְּרַתָּא. וּבִוּגִּיה אָהְוָּן בְּרַתָּא. כְּכָּוֹה דְּכִתִּיבֹ, (דניאל ד) וּבָוּוֹוֹ לְכַלָּא בֵיה. (ואי תימא כל האי והאי אקרון דְּכְתִּיב, (דניאל ד) וּמְזוֹן לְכֹלָּא בֵיה. (ואי תימא צדיק וצדק בחד אינון וחד כלא).

The inheritance of Zeir Anpin puts 'decorations' on his head. Da'at that includes the two parts. A decoration called Chessed from the side of the father and a decoration called Gevurah from the side of the Mother. They become the head of Z"A. Chokmah Binah and the two decorations from Da'at represent the Tefillin of the head that has four chambers. Each chamber has a parchment with a small section from the Torah. The son, Z"A, takes his inheritance and spread it from the Chokmah Binah and Da'at

to the whole body. And from there continue to nourish the daughter, Malchut. Z"A inherits from Chokmah and Binah. Malchut depends on Z"A to receive the higher level light. The spiritual rule is that every level can receive only from the level that is exactly

דָאָמֵינָא דָּכָתִּיב, (משלי כד) בְּחַכְמַה יְבָּנָה בַּיִת וּבְתָבוּנֶה יִתְכּוֹנֶן וּבְדַעַת חֲדָרִים יִפֶּלְאוּ כָּל הוֹן יַקר ונַעים. וּכַתיב (משלי כב) כּי נַעים כּי .דאמינא ותליין ממזלא קדישא יקירא)

90. הַגַּי אָב וָאֵם, כִּלִּילָן וּמִתְחַבָּרון דָא בְּדָא. וָאָב 90. הָנֵי אָב וָאֵם, כִּלִילָן וּמִתְחַבְּרון דָא בִּדָא. פַבּניר יַהִיר. וְכַלֵּא אַוֹזִיד בִוּעַבּוּנַהָּא כַּדִּישַׁא, וְהַכְנַא וְאָב טָמִיר יַתִּיר. וְכַלָּא אָחִיד מֵעַתִּיקא קַדִּישָׁא, בּובּוֹנֶּלָא בַּדִּישָּׁא, יָּהָירוּ (יִקִירא) דִּבֶּל יַהָּירִיןֹּ. וָאָבֵיוֹ אָב וְתַלְיָא מִמַּזְלָא קַדִּישָׁא, יָהָירוּ (יִקִירא) דְּבֶּל וָאָם, בְּוֹתַקְּנִין בִּיתָא, כְּבָּוֹה דַאֲבֵוינָא דְּכָתִיב, (משלי יַקִירין. וְאַלֵּין אָב וָאֵם, מְתַקְּנִין בֵּיתָא, בְּמָה כד) בְּנֵזְכְמָה יָבְגָּה בַּיִת וּבְתְבוּנָּה יְתְכּוֹנֵזְ וּבֹדעֹת וודרים יבּוּלָאוּ כַּל הווֹ יַקָּר וְגַּעָּים. וּכְתִיב (משלי בַּרָ בָּעָיֶבֶּךָ. (הני כללא דכלא, הָשִּׁמְבֵּם בָּבְּטְגֶּךָ. (הני כללא דכלא, הָשִּׁמְבֵם בָּבְטְגֶּךְ. (הני כללא דכלא, כמה (כמה דאמינא ותליין ממזלא קדישא יקירא

The roots of Father and mother are in Atika Kadisha. They are united as one but they do not receive directly from Atika but from Mazala that is just below Atika, the supernal and concealed Chokmah. (see previous studies of Ha'azinu, Idra Zuta). Father is closer than the mother to the concealed root because he's a male and the channel of the light that the mother receives. This light comes from Mazala and allows them to build the 'house' that is the 'children', Zeir Anpin, and Malchut.

Proverbs 24:3,4 "בָּחֶכְמָה, יָבָּנֶה בָּיִת; וּבְתָבוּנָה, יִתְכּוֹנָן" "וּבְדַעַת, חֶדָרִים יִמְּלָאוֹ— כָּל-הוֹן יָקָר וְנָעִים By wisdom(Chokmah) a house is built, And by understanding (Binah) it is established" "And by knowledge (Da'at) the rooms (vessels) are filled With all precious and pleasant riches (Lights)."

דְּכָהִיב, (ישעיה לג) וָהָיָה אֱמוּנַת עָהֶדְּ חוֹסֶן יִשׁוּעוֹת חַכְמַה וַדַעַת וְגוֹ׳, וְחַכְמַה בַּעִיין מִינִי, וָהַשְּׁתָא רְעוּתָא דְקוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא בְּהַאי, הָא בלא כסופא איעול קמי פלטרוי.

91. אַבור רָבִּי שָׂבְעוֹוֹן, בַּאָדַרָא לַא גַּלִינָא כּלַא. וְכַל 91. אַבור רָבִּי שִׁמְעוֹן, בָּאָדָרָא לָא גַלִינָא כּלְא. הָגַּי בִּוּכִין, טְבִּייִרִין בִּלְבָּאִי הַוּוֹ עַדֹּ הַשִּיהָא, וּבָעַינָּא וְכָל הָנֵי מִלִּין, טְמִירִין בְּלְבָּאִי הַוּוֹ עַד הַשְּׁהָא, רָאַטְיּנְא לּוֹן לְעָלְבָּא דְאָתֵי, בִוּשׁוּם דְתַבָּוֹן שִּאֶלְהָא וֹּבָעִינָא לְאַטְמִּרָא לוֹן לְעָלְבָא דְאָתֵי, מִשׁוּם שֹּאִיל כנא, כבוה דכתיב, (ישעיה לג) והיה אָבוונֹת אָתֶר וווֹסֶוֹ יִשֹּׁוּעוֹת וַוֹכְבֵּוה וַדְעַּת וְגוֹי, וְוַוֹכְבֵּוה בַּעָּיֵיוֹ בִּינְּי, וַהַשִּׂהָא רַעוֹתָא דְּקוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא בְּהַאִי, הָא בְּלֶּא בסוףא איעול הבוי פלטרוי.

In Rabbi Shimon's presence were his son rabbi Elazar and the students, rabbi Aba, Rabbi Yehuda, Rabbi Yosei, Rabbi Chiya, and Rabbi Yitzchak. They were a group of ten but three of the students, Rabbi Yossi bar Yaakov, Rabbi Chizkiya, and Rabbi Yesa passed away during the elevated study of the Idra Rabba. Rabbi Shimon tells them that during the study of the Idra Rabba he didn't reveal the secrets related to the level of Chokmah because he wanted to keep these revelations concealed and share them in the upper world after his passing. Proverbs 22:18"כִּי נָעִים כִּי תִשְׁמֵרֶם בַּבְטָנֶךְ יִכֹנוּ יַחָדָו עַל שָּפֶתֵיךְ "For it will be pleasant if you keep them within you, That they may be ready on your lips."Isaiah 33:6"וָהָיָה אָמוּנַת עָתֵּיך חֹסָן יָשׁוּעֹת חַכְמַת וְדָעַת יָרְאַת יָהוָה הִיא אוֹצָרו" and it will be the strength of your times and salvation; wisdom, and knowledge; and the awe of YHVH.

The Holy Name HVH is his treasure."The studies and knowledge of the Torah are considered treasures in the upper world. It's the only thing we can carry with us to the next world.

#### Lesson:

The word 'אידרא', 'Idra' means 'gathering'. Idra Rabba means the greater gathering, which refers to the gathering of Rabbi Shimon group of ten. In the Idra Rabba each of the members contributed to the studies of the supernal 'Partzufim', 'faces' of the world of Atzilut. The study of the upper worlds elevates the soul to the same level studied. The three Rabbis the left the world during the study of the Idra Rabba were elevated so high that their soul left their body. In the current low spiritual level of the world, it's almost impossible to achieve such a high level and let the soul leave the body to the higher levels in the heavens. With Kabbalah and Zohar studies we build bridges to the higher spiritual levels and our souls earn merits for a greater place in the heavens and next lives. In the Idra Zuta, Rabbi Shimon revealed so great secrets that brought Rabbi Pinchas ben Yair, his father in law, and Rav Hamnuna Saba down to his place and listen to the study. When he finished the study of the Idra Zuta, 70 great souls opened the channel for his soul to ascend to the heavens.

וְאָתְכָּלִיל בֵּיה. דַעַת נָהִיר בְּמוֹחִין, וְאָתְכְּשֵׁט בְּמוֹחָא בֹּלֵא. (במוחא, בגופא כלא, כי אל דעות

92. כְּתִיבֹ (שמואל א ב) כִּי אֱל בֻּעוֹת יְיָ׳. בֻּעוֹת וַבַּאִיּ . 92. כְּתִיב (שמואל א ב) כִּי אֱל בַעוֹת יְיָ׳. בַּעוֹת יַיָּ׳. בַּעוֹת הוא הַדַעַת. בְּדַעַת כָּל פַּלְטָרי אָתְבַוּלְיִיןֹ. דִּכְתִיבֹ, וַדַּאי. הוּא הַדַעַת. בְּדַעַת כָּל פַּלְטָרי אִתְבַוּלְיִיןֹ. וּבְרַעַת וְזַדָּרִים יִפָּוּלָאוּ. (בגין כך) דַעַת אַזַיַרא לַא דִּכְתִּיב, וּבְדַעַת חֲדָרִים יִפֶּילְאוּ. (בגין כך) דַעַת אָתְגַּּלְיָא, דְּהָא טְבִּייָרָא אָזִיל בְּגַּוויה, וְאָתִּכְּלִיל בֵּיה. אַחָרָא לָא אִתְגַּלְיָא, דְּהָא טְמִירָא אָזִיל בְּגַוויה, דַעַּת נָּהִיר בְּבוּוֹוִזִין, וְאָתְפָשַׁטֹ בְּבוּוֹוָזָא כּכָּא. (במוחא, בגופא כלא. כי אל דעות יי')

#### 1 Samuel 2:3

".אַל תַּרָבוּ תִדַבָּרוּ גִּבֹהָה גִבָּהָה יֵצֵא עָתָק מִפִּיכֶם כִּי אֵל דֵעוֹת יָהוָה וְלוֹ נִתְכָּנוּ עֵלְלוֹת".

"Talk no more so very proudly, let not arrogance come from your mouth; for YHVH is a God of knowledge, and by him, actions are weighed."

Knowledge is 'דעת', 'Da'at'. The verse uses Knowledge 'דַעוֹת' in a plural form and the Zohar explains that there are three types of Da'at.

Da'at that fills up all the lower levels. As it says in Proverbs 24:4 " וּבָדַעַת חַדָּרִים יִמָּלְאוּ כָּל "הון יַקר ונְעִים "by knowledge (Da'at) the rooms are filled with all precious and pleasant riches"

Da'at that is concealed but included in the body.

Da'at that spreads into the upper level of Zeir Appin but not to the body.

When Chokmah and Binah in unification they form the Sefira of Da'at that spread the Light/Knowledge to Zeir Anpin that is the lower six Sefirot and from there to Malchut. The first state of Da'at is high and formed with the intention to spread its light to all levels below. When the Light of Da'at connects to Zeir Anpin, it is held at its top level, it's head.

גַב דָהָאי מָלָה, אוֹקמוּהַ בְּסָפָרָא דְצְנִיעוּתָא

93. בְּסְפַרָא דָאַגַּדְתַא תַנִּינַוֹ, כִּי אֶל דֻעוֹת יִיַ׳, אַל תַּקָרֵי 93. בְּסְפַרָא דְאַגַּדְתַא תַנִינַן, כִּי אֵל דֵעוֹת יִיֵ׳, דעות, אלא עדות. דהוא סהדותא דכלא, סהדותא אל תקרי דעות, אלא עדות. דהוא סהדותא הַתְּבִין זווּכְּלָּקִיןֹ, בְּבָּוֹה דְאַתְּ אָבֵור (תהלים עח) וַיָּבֵּם דְּכֹלְא, סַהְּדוּתָא דִּתְבין חוּלָקִין, בְּמָה דְאַתְּ עַרוּת בְּיַעֻקֹב. וְאַף עַל בַּב דְהַאִי בִוּכָּה, אוֹהָבוּהַ אָמֵר (תהלים עח) וַיָּקֶם עדוּת בְּיַעַקב. וְאַף עַל

בְּסִפְּרָא דִּצְּגִּיעוֹּתָא בְּגַּוְוגָּא אַזְזָרָא. הָתָם בְּאַתְרֵיה בְּגַוְוגָא אַחֲרָא. הָתָם בְּאַתְרֵיה שְׁלִים, הָכָא כּלָּא שְׂלִים, הָכָא כּלָּא שַׂבָּיר, וְכֹלָּא הֲוֵי, כַּדֹ אַסְתִּים כִּוּלָה. שַׁפִּיר, וְכֹלֶּא הֲוֵי, כַּד אַסְתִּים מִלְּה.

In the 'Book of legend' 'Sifra D'Agadta', the letters in the word for knowledge 'דעות' is rearranged to say 'עדות' that means 'Testimony'. Psalms 78:5

"וַיָּקֶם עֶדוּת בִּיַעֲקֹב וָתוֹרָה שָּׁם בִּיִשִּׂרָאֵל אֲשֵׁר צָוָה אֶת אֲבוֹתֵינוּ לְהוֹדִיעָם לְבָנֵיהֶם"

"For He established a testimony in Jacob and appointed a law in Israel, which He commanded our fathers to teach to their children,"

Jacob is the central column, Zeir Anpin that unifies the right of the Left columns. He is the 'Testimony' to the unification of Chokmah and Binah that is revealed in the Torah that is the aspect of Zeir Anpin.

94. הַאִי אָב וַאָם, כַּלְהוּ בָּהוּ כָּלִילַן, כּלַא בָּהוּ סָתִיבִוּן, 94. הַאִי אַב וַאָם, כַּלְהוּ בָּהוּ כָּלִילַן, כּלֵא בָּהוּ וֹאִינִוּן סְתִיבְוּן בְּבַוּּ֖בֶּלֶא כַּדִּישָׁא, עַׂתִּיהָא דִּכֶּל עַׂתִּיהָוֹ. סְתִיבְוּן וְאִינּוּן סְתִיבְוֹ בְּבַוּּ֖בֶּלָא קַדִּישָׁא, עַתִּיקָא ביה סְתִיכְוּן. בֵּיה סְתִיכְוּן. בִּיה שְׁמֵיה, לְעַלַם הּוֹא, בְּרִיךְ שְׁמֵיה, לְעָלַם וּלְעָלְבֵוּי עָלְבְוּיוּן. ווֹא, בְּרִיךְ שְׁמֵיה, לְעָלַם וּלְעָלְמֵי עָלְמִין.

Chokmah and Binah are the Father and Mother that bring life to Zeir Appin and Malchut. Chokmah and Binah come from Arich Anpin, the Keter that all the levels below include in it. They are considered as garments for the Light of Keter.

Lesson:

Keter is the point where the Light of the Endless enters our world. Since our world was created with a process that limits the time, space and motion. The light from Keter restricts itself into a process that reveals its light using vessels that are called Sefirot. The Sefira of Chokmah is the first to receive the Light from Keter.

The meaning of the word Chokmah is Wisdom to tell us that everything is included in it. Wisdom has no limits. Chokmah needs to have a huge vessel to be able to receive the awesome Light of Keter that is why it is concealed. At the same time, Chokmah can't hold this great light for long and transfers it immediately to Binah. Binah means 'understanding' and that is the process of receiving the wisdom for processing. Binah is called 'Mother' because she receives the Light from Chokmah, the Father that 'impregnates' her (with the seed of Light from Keter). Mother can 'store' the Light and give 'birth' to a son that is Zeir Anpin and a daughter that is Malchut.

Everything in life follows a similar process. The first thought has the aspect of Keter where we can see the entire process from beginning to end. Then we 'digest' the thought (Binah) and decide what to do with it. We may accept or reject the thought, Then we go into a process of 'pregnancy' that is the planning, development, and manifestation of the thought. 'Birth' is the aspect of female, Malchut, where we see the final outcome.

95. פֿר לופֿון באברא גאורי וכֿפּרוּ דופֿון בּלבופֿון בופֿון בופֿון בופֿון בופֿון בופֿון בופֿון בופֿון בופֿון בופֿון פּל מפֿין דִּבֶּא בִּטְבָּא בִּילִא בִּלִּא בִּלִּאבִיאבָּא, בַּבְּהוּ בִוּבְּיוֹ דִּסְהַיבִוּיוֹ, מַדִּישִׁין, מִלִּין דְּלָא סְׁטָאוֹ לִימִינָא וְלִשְּׁמָאלָא, וְאִתְגַּבְיִין בְּאִינּוּן דְעָאַכוּ וְנַפָּקוּ, וְכַבָּאַ הָבִי הוּא. ועַד בּּלְהוּ מִלִּין דִּסְתִימִין, וְאִתְגַּלְיִין לְאִינּוּן דְּעָאלוּ הַשְּׂתָא הָווֹ בִּוּתְכַּסְיָין אַכֵּיוֹ בִּוּכִין דִרָּוֹזִיכְנָּא כְנַּכָּאַה, וְנַפְּקוּ, וְכַלְּא הָכִי הוא. וְעַד הַשְּׁתָא הָווֹ מִתְכַּסְיָין וָהַשְּׂינָיא אָתְגַּּלְיֶיוֹ וְנַגַּבֵּי קַבֵּוִי (מלכא) עַּתִּיקָא קַדְּישָׂא, אְרֵין הַלְּיוֹין נְגַבֵּי קַבֵּוִי (מלכא) עַתִּיקָא קַדְּישָׁא, דְּהָא לָא וּהַנִא כָּא כִּיּקּרָא הִיכִּי וּדְבֵּית אַבָּא עֲבִידְדָּגָא, אֶפָּא בְּגִּין בְּיִר וּדְבֵית אַבָּא עֲבִידְנָא, אֶפָּא בְּגִּין

דַלָא אָיעוּל בָּכָסוּפָא קַמֵי פַּלְטָרוֹי עַבִידְנָא. וְעוֹד, הָא חֲמֵינָא, דְקוּדְשֵׁא בְּרִיךְ הוּא וְכַל הָנֵי זַבָּאֵי קשׁוֹט דָהַבָא מִשְּׁתַבָּחַן, בַּלְּהוּ מִסְתַבְּמִין עַל יָדֵי. דָהַא חָמֵינָא דְּכַלְּהוּ חַדַּאן בְּהַאי הָלוּלַא דילי, וכלהו זמינין (דף רצ"א ע"ב) בההוא עלמא בהילולא דילי, זכאה חולקי.

דַלָא אִיעוֹל בָּכְסוּפַא קָבֵי פַלְטָרוֹי עַבִידְנָא. וְעוֹד, הָא וֹזְבֵוינָא, דְקוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא וְכַל הַנֵּי זַּכָּאֵי הָשׁוֹטֹ דַּהָכָא בִוּשְּׂהַבְּוֹוֹ, בִּלְהוֹ בִוּסְתַּבְבִוּיוֹ עַבֹּל יְדִי. דְהָא וַוְבֵּוינֵא דַכַכּלהוּ וַזַדָאוֹ בִהַאי הכוּכָּא דִיכִי, וְכַכְּלְהוּ זְבִיגִּיוֹ (דף רצ"א ע"ב) בְּהָהוּא עַּלְבֵוּא בְּהִיכּוּלָא דִילִי, וַבָּאָה

Rabbi Shimon says "The studies of the Idra Raba are holy but concealed. Only those who could elevate themselves and connect to this wisdom can see and understand the secrets of these studies. The secrets that I just revealed were concealed until now because I feared to reveal them.

"Atika Kadisha" (Holy Ancient, Keter) knows that I don't do it for my honor or for the honor of my family. I reveal the secrets so I won't go into the palace of the Holy One with shame.

I saw that the Holy One Blessed be He and the Tzadikim from the upper world that are here now join my happiness. They gave me permission to reveal these secrets and they are all invited to share my happiness in the upper world, how worthy is my share."

קָדִישָׁא, בּוּצִינָא עָלַאָה, אַרִים יִדוֹי, וּבַכַה וְחַיִידְ. אָצָטַעַרנָא כַּל יוֹמָאי, וְהַשָּׁתַּא לָא יַהַבִּין לִי רְשׁוּתָא. אָתְתָקַף, וְיָתִיב, וְרָחִישׁ בְּשִּׁפְוַותֵיה, וְסַגִּיד תַּלַת וְמַנִין, וְלַא הָוָה יַכִיל בַּר נַשׁ לאסתכלא באתריה, כל שכן ביה. אמר, פומא פּוּמָא, דָזַכִית לְכַל הָאי, לַא אַנְגִּיבוּ מַבּוּעֵדְ. מַבּוּעֶדְ נָפִיק וְלָא פָּסַק. עֵלֶדְ קָרִינָן (בראשית ב) וְנַהַר יוֹצֵא מֵעֶדֵן. וּכְתִיב (ישעיה נח) וּכְמוֹצֵא מים אשר לא יכובו מימיו.

96. אַבֵּור רָבִּי אַבָּא, כַּד סָיֵים בִּוּלָה דָא בּוּצִינָא 96. אַבֶּר רָבִּי אַבָּא, כַּד סָיֵים מִלָּה דָא בּוּצִינָא קַרִישָּׂא, בּוּצִּׁינָּא עָכַּאָה, אַרִים יְרוֹי, ובַכָּה וְזַוִייִר. בַעָּא לְנַּלְאָה בִוּלָּה חֲדָא. אָבַּוּר, בְּבִוּלָּה דָא אָצִּטְּעַרנָא כַּל בָּעָא לְגַלְאָה מִלְּה חֲדָא. אָבַּוּר, בְּמִלְּה דָּא יוֹבֵאי, וָהַשְּׂתָא לָא יַהַבִּיוֹ לִי רְשׁוּתָא. אָתַתְּקּף, וַיְתִיבֹ, וְרְוֹזִישׁ בְּשִּׁפַוְוֹתִיה, וְסָגִּיִר הְלַת וֹבְינִיוֹ, וּלָא הַוָּה יָבִיל בַּר נַשֹּׁ לַאָסְתָכַלָא בַאָתָרִיה, כַל שַּׂבַוֹ בֵיה. אַמַר, פוּמַא פובָוא, דִּוָּבִית לְכָל הַאִי, לָא אַנְּנִּיבוּ בִּוּבוּעָּה. בַּוּבּוּעָּה נָּפִיה וִלָּא פַסַה. עַכַּר הָרִינָוֹ (בראשית ב) וַנָּדָר יוֹצֵא בֵּעַבֶּדֹן. וּכְתִּיב (ישעיה נח) וּכְמוֹצָּא מַיִּם אֲשֵּׂר כֹּא יַכַוֹּבויוּ בויבויוּ.

Rabbi Aba says that when the 'Holy Light' finished his words, he raised his hands, crying and laughing because he wanted to reveal one thing that he couldn't do all his life and now they don't give him permission to do it. Rabbi Shimon sat and bowed three times. None of the people around Rabbi Shion, could look at him or even in his direction.

דָקָאֵימְנָא, תַּאִיבְנָא לְמֵחֲמֵי יוֹמָא דָא, (נ"א רזא דא) ולא סליק בִּרְעוּתִי (ס"א בידי), בַּר הָאִידָּנָא, דְּהָא בִּעִטְרַא דָא מָתְעֲטָר הָאי יוֹמָא. וְהַשִּׁתַא בַּעֵינַא לְגַלַּאַה מַלִּין, קַמֵּיה דָקוּדָשָׁא בָּרִידְ הוּא, דָהַא כַּלְהוּ מָתְעַטָּרִין בָּרִישֵׁי (ברישיה). וְהַאי יוֹמֵא לַא יתרחק למיעל לדוכתיה, כיומא אחרא. דהא

97. הַאִידַנָּא אָסְהַרְנָּא עַלֵּי. דְּכָל יוֹבִיין דְּהָאֶיבְנָּא, 97. הַאִידְנָא אַסְהַרְנָא עַלַי. דְּכָל יוֹבִיין תאיבנא כבווובוי יובוא דא, (נ"א רעותא לגלאה רזא דא) וָכַּא סַכִּיה בְּרַעוּתִי (ס"א בידי), בַּר הַאִידְנָא, דְּהַא בּעַטָרא דָא מַתְעַטַר הַאי יוֹמַא. וְהַשְּׂתָא בַּעַינָא לְגַּלַאָה בִוּלִיוֹ, קַבִּוּיה דְקוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא, דְּהָא כָּלְהוּ בִּתִעַפִּרִין בָּבִרישֵיי (ברישיה). וְהַאִי יוֹבְוּא כְּא יִתְרַוְזָק לְבֵיעֵׂל לְדוּכְתֵּיה, כִּיוֹבֵא אָוֹזָרָא. דְהָא כָּל יוֹבֵא דָא בַּרְשׂוּתִי קַיִּיבַוּא. וְהַשִּׁתַא שַּׂרִינָּא לְנַּכַּאָה בִּוּלִיוֹ, בְּנִּיוֹ דְּלָא אִיעוֹר בְּכִסוּפָא לְעָּלְבָוּא דְּאָתֵי. וְהָא שָּׂרֵינָּא בְּל יוֹמָא דָא בִּרְשׁוּתִי קּוְיִמָא. וְהַשְּׁתִּא שְׁרֵינָא לְגַלַאָה מִלִּין, בָּגִין דְּלָא אִיעוּל בְּכְסּוּפָא לְעַלְמֵא אַיבוא. דאַתי. והַא שַׁרִינָא אִימא.

Rabbi Shimon continues "I testify about myself that all my life I was longing for this day to have the permission to reveal the secrets and I couldn't do it until now. I want to reveal it before the Holy One Blessed be He because all these secrets are added like a crown on my head. Now this day is here for me and I can start revealing the secrets so I can enter the next world without shame."

After these words, Rabbi Shimon started the study about the secrets of Zeir Anpin.

On the day that a tzadik is about to leave the world, an opening to the upper world is created and the Tzadik can see clearly spiritual sights and visions. Because Rabbi Shimon was on the highest level, many Tzadikim from heavens, came down to support and escort him of his way up. Because the gates to heaven were open on that day, those who were close to him in this world could benefit from it.

אורחוי (ס"א למחמי בַהָּאי, דינוי) דְּקַדְּישָׁא עָלָּאָה, דִינִין דְּקְשׁוֹט, דִּינִין בּוּצִינִין נַהַרִין מִבּוּצִינָא עֵלֶאָה, טִמִירֵא דְּכַל דָא, בִּנָהוֹרָא דַא, וְנַהַרִין דָא בִּדָא, וְלָא מְתַפָּרְשַׁן דַא מָן דַא.

98. כָּתִיבֹ, (תהלים פט) צֶּדֶׁלְּ וּבִּוֹשְׂפָטֹ בְּוֹכוֹן כִּסְאֶךְ 98. כְּתִיב, (תהלים פט) צֶּדֶלְ וּבִּוֹשְׂפָטֹ בְּוֹכוֹן כִּסְאֶךְ וֹזֶסֶדֹ וָאֶבֶוֹת יָקָדְבוּוּ פַגַּיֹרְ. בַּוֹאוֹ זַזְבִּיבִוֹא, יִסְתַבָּל בְּדָאִי, בִּסְאֶדְ חֶסֶד וְאֶבֶת יְקַדְּמוּ פְּנֶידְ. מַאן חַבִּימָא, לְבֵוֹנֵוְבֵוּי אוֹרָוֹזוֹי (ס"א דינוי) דְקָּרִישֵּׂא עִּלְאָה, דִינִּיוֹ יִסְתָּבֵּל דָּקשׁוֹטֹ, דִינִין דְבִתְעַשָּׁרִיוֹ בְּכָתְרִי עַכְּאִיוֹ. דְּהָא וַזְבֵּוינָא דְּכֵלְהוּ בּוּצִּינִין בַּהַרין בִּוּבוּצִינָא עַלְאָה, טִבִּירָא דְּכֵל דְּמִתְעַמְרִין בְּכִתְרִי עַלְאִין. דְּהָא חֲמֵינָא דְּכֵלְהוּ יָבְירִין, כֻּכְּלְהוּ דַּרְגִּין בְּאַתְנַבְּבָרָא. (נ"א וכלהו אינון דרגין טְמִירִין, כַּלְהוּ דַּרְגִּין לְאָתְנַהְרָא. (נ"א וכלהו לאתנהרא) וּבְהַהוּא נָהוֹרָא דִּבְּכָל דַרְנָּא וְדַרְנָּא, אינון דרגין לאתנהרא) וּבְהַהוּא נְהוֹרָא דִּבְּכָל אָתגַּכּלִייא בַּוֹה דִאָתְגַּלְיִיא, וְכַכְּלְהוּ נְּהוֹרִין אֲזוֹידְןֹ, נְהוֹרָא בַּרְגָּא וַדְרָגָא, אִתְגַלְיִיא מַה דְאִתְגַּלְיָיא, וְכַלְּהוּ דָא בְּנָהוֹרָא דָא, וּנָהוֹרָא דָא, בְּנָהוֹרָא דָא, וְנַבְּרִין בָא נְהוֹרִין אָחִידַן, נְהוֹרָא דָא בְּנָהוֹרָא דָא, וּנְהוֹרָא בַדא, ולַא מִתפַרשָׂוֹ דָא מִוֹ דָא.

Rabbi Shimon open the special study about the unification of Zeir Anpin and Malchut and quotes Psalms 89:15

"צֵדֵק וּמִשִּׁפָּט מְכוֹן כִּסְאֶךְ חֶסֶד וֶאֱמֶת יְקַדְּמוּ פָנֶיךְ."

"Righteousness and justice are the foundation of your throne; steadfast love and faithfulness go before you."

Righteousness is Malchut and Justice is Zeir Anpin. A wise person would see the ways of the Holy One that they are laws of truth and comes from the higher Sefirot. The light that comes to all levels below, comes from the concealed of all that is 'Atika' (Ancient). Each of the levels reveals the light it receives from the upper levels in its own unique way. The light of each level shines into the other. They are connected and not separated from each other.

## Lesson;

Rabbi Shimon demonstrates how to 'dig' light from the Bible verses. Like in every discussion in the Zohar, he starts with a verse from the Bible. Each verse and letter represent a 'well' of light. The discussion is like the act of drawing water from the well. In #97 we read that Rabbi Shimon couldn't reveal some secrets he reveled in his studies. Why not?

The answer is that the Torah is the code of Creation and everything can be found in it. Some secrets reveal Light that is not intended to be revealed at that specific time. If such a secret is revealed it must be corrected by the opposite force which is death. Rabbi Chaim Vital tells us that the Holy Ari revealed a secret not in its time and his son became ill and died. The Holy Ari himself and other great Kabbalists passed away at a young age because they were on a fast path to reveal secrets before their time. One of the great secrets is the Holy name that the High priest was using during the Yom Kippur services. That name drew Light for the whole world for the following year. The miracle was that no one could remember and repeat the name heard from the mouth of the High priest. Any person that knows the name can use it to control nature. The Torah study is above all other percepts because the Light of the Torah is the purest of all.

תקוני מלפא, פתרי מלפא, פל חד וחד, נהיר לבר. ובגין כַּדְּ כּלָא בַחַד דַּרגָא אסתלַק, וכלָא בחד מלה אתעטר, ולא מתפרש דא מן דא, אָיהוּ וּשָׁמֵיה חַד הוּא. נָהוֹרֵא דָאָתְגַּלְיֵיא, אָקָרֵי לְבוּשֵׁא דְּמַלְכַּא. נְהוֹרָא דְּלְגוֹ לְגוֹ, (בההוא נהורא הוא מה) נְהוֹרָא סָתִים, וֹבֵיה שֵׁרִיָא הַהוּא דלא אתפרש ולא אתגלייא.

99. נָהוֹרָא דָּכֶל בּוּצִינָא ובוּצִינָא, דָאָקָרוּן תַקּוֹנֵי 99. נְהוֹרָא דָכֶל בּוּצִינָא ובוּצִינָא, דָאָקרוּן בַּוּלְכַּא, כָּתָרִי בַּוּלְכָּא, כַּל זַזֶּד וְזַזֶּד, נַבִּיר וְאָזַזִּיד בְּהַהוּא זָּהוֹרָא בִּלְצִוּ לְצֵוּ, וְלָא בִּתִפּרַשִּ לִבֹּר. וּבִצְּיוֹ כַּבְ כּכַּא וֹאָחִיד בְּנִינִּא נְחוֹרָא בֹּלְצוֹ לְצוֹ, וְלָא מִתְפְּרַשׁ בּווֹד דַרנָּא אָסִתּלַה, וְכַלַא בִווֹד בִוּלָה אָתַעַּטָּר, וַלַא בִתְפַרִשׁ דָא בִוֹן דָא, אָיהוּ וּשְׂבֵּיה ווֶד הוּא. נָהוֹרַא דאָתנַּליַיא, אָקָרִי לבוּשָּׂא דְבִּלְכַא. נָהוֹרָא דְּלְגוֹי לַגוֹר, (בההוא נהורא הוא מה) נָהוֹרֵא סְתִים, ובֵיה שַּׂרְיָא הַהוֹא דְּכָּא אָתְפַרֵשׁ וִכָּא אָתְבַּּלְיֵיא.

The light of every light is called the 'correction of the King', the Sefirot of the King. Each light shines and holds to the light of the Endless that came before him. The Light of the Endless, blessed be He, cannot be seen or grasped outside the Sefira. The Light that is revealed from the Sefira is called the 'garment of the King'. (See lesson in #97 above)

לָא אִשְׁתַכַח בַּר בּוּצִינָא עָלָאָה, דְאַטִמֶר וְלָא

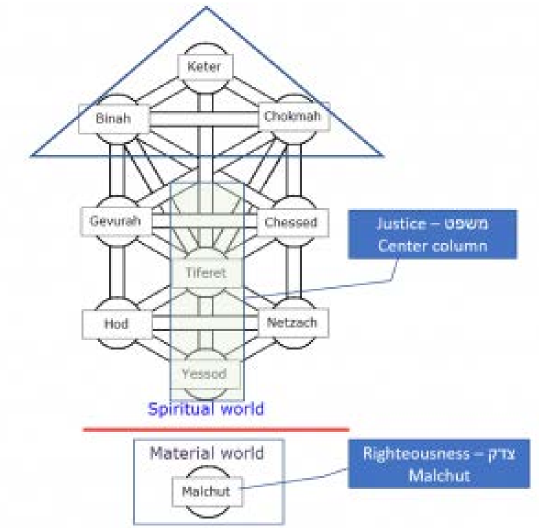
100. וְכַלְּהוּ בּוּצִינֵי, וְכַלְּהוּ נְּהוֹרִין, נַּהְרִין בֵּועַנָּתִיקָא 100. וְכַלְּהוּ בּוּצִינֵי, וְכַלְּהוּ נְחוֹרִין, נַהְרִין קַרִישָּׁא סְתִיבָוּא דְּכֶל סְתִיבִוּין, בּוּצִּינֵּא עָּכַּאֲהֹ. וְכֵד מֵעַתִּיקָא קַדִּישָׁא סְתִימָא דְּכָל סְתִימִין, בּוּצִינָא בִּיסְתַּכְּלֶּן, כַּלְּהוּ נְּהוֹרִיןֹ דְאִתְּפַשִּׁטָוֹ. כָא אִשִּׂתִכַוו בַּר עִלְּאָה. וְכַר מִסְתַּכְּלָן, כַּלְּהוּ נְהוֹרִין דְאִתְפַשְּׁטְוֹ. בוציגא עכלאה, דאטבור ולא אתגכלייא.

All the Lights that spreads from Atika Kadisha doesn't reveal the source. but we cannot see the source. It's like a seed of a tree that is transformed into a tree. This 'DNA' of the seed can be found present in all parts of the tree. We can see the outcome but not the seed.

בּוּצִינִין, תַּקוּנַא דָּכוּרָסְיֵיא דְּמַלְבָּא, וָאָקָרוּן צֵדֶק וּמַשַּׁפַט. וָאֵינּוּן שֵׁירוּתַא, וּשָׁלֵימוּתַא, בְּכַל מָהַימְנוּתָא. וּבָהַנֵי מְתַעֲטָרֵין כַּל דִּינִין דְּלְעֵילֵא וָתַתָּא, וָכֹלֵא סָתִים בִּמְשָׁפַּט. וְצֵדֶק מֵהַאי מִשְׁפַּט

101. באינון לבושיו דיקר, לבושי קשוט, תקוני 101. באינון לבושיו דיקר, לבושי קשוט, קְשׁוֹטֹ, בּוּצִינֵי קְשׁוֹט, אִשְּׂהְכָּוזוּ הָרֵין בּוּצִינִין, הַקּוּנֵי קְשׁוֹט, בּוּצִינֵי קְשׁוֹט, אִשְּׁהְכָחוּ הְרֵין דְּכוּרְסְיֵיא דְבַּיִלְּכָּא, וְאָהָרוּן צַּדֵּק וְבִּישְׂפָטֹּ. וְאִינֹּוּן ושכיבותא, בּוּתִעַּׂפִּוֹרִין בֶּל דִינִּיוֹ דְּלְעֵילַא וְתַהַא, וְכַלַּא סָתִיב בְּבִּוּשְׂפָטֹ. וְצֶּדֶרֹק בֵּוּהַאֵּי בִּוּשְׂפָטֹ אִהְּנָוֹן. וּכְוֹבְוּנִיןֹ קָבִינְוֹ אִהְּזָן. וּלְזִמְנִין קָבִינָן לָהּ, (בראשית יד) וּמַלְכִּי לָהֹ, (בראשית יד) וּבַוּלִבִּי צָּדֶרֹק בֶּוּלֶךְ שָׁלֵם.

Binah from the upper three sefirot is 'dressed' with Justice and righteousness to reveal its light in Zeir Anpin. When the Light of Binah reaches Malchut the Light if the whole Tree is activated.



#### Lesson:

The light of the endless in the world is like the soul in our body. We can not see but it occupies every cell in the body and gives it life. What we see is only the 'garment of the soul' in the shape and actions of the person.

## Special message

I'm planning to make some changes to the delivery of the Daily Zohar studies. I will continue with posting paragraphs and audio recordings of the Zohar text according to the weekly portions. In most cases, it would be without commentary. Parallel to this, I will add a few studies a week of the Tree of Life. The number of such studies depends on the time it would take me to prepare these lessons. It's not an easy material to

explain and I want to focus on a method of teaching that would be easy for anyone who wishes to study the secrets of the Tree of Life to follow and understand.

I hope and believe that it would open great 'windows' of light in the mind and life of those who would take the time to study it. It would require dedication and continuous study. It's not a study that one can skip a lesson because each lesson builds on the prior one. The study of the Tree of Life would help many to see the world around in a clear way, understanding the driving forces behind everything. I will start the study of the Tree of Life from the beginning of Creation, the formation of the sefirot as vessels for the Light of the Endless, continue teaching the flow of light from the supernal Keter to Malchut, and all the important elements in between.

The main source for the studies is of course from the Holy Ari and Rabbi Ashlag but I will draw from books written by other Kabbalists.

These studies may come some as text, videos, drawings, presentations or any combination of the above.

Even though I take on myself a heavy workload, I am excited to start it and I believe that most of you would love and benefit greatly from it. Please recommend and share the Daily Zohar with your friends and on social networks.

102. כַּדֹ בִוּתְעָּרִיןְ דִּינִין מִמְּשִׁפָּט, כֻּלְּהוּ רַוְזַבֵּוּי, כֻּלְהוּ 102. כַּד מִתְעָרִין דִּינִין מִמְשִׁפָּט, כַּלְהוּ רַחֲמֵי, בִּשְׂלִיבוּ. דְהַאִי בְּוַבַּפֵּם לְהַאִי צֶּבֶּדְק, וְדִינִין בִּוּתְהַקְּנִּיוֹ, כַּלְהוּ בִּשְׁלִימוּ. דְהַאִי מְבַפֵּם לְהַאִי צֶבֶּק, וְדִינִין ברוזבוי. מְתְתַּקְנִין, וְכַלְהוּ נַחְתִּין לְעָלְמָא בִּשְׁלִימוּ, וּכְדֵין (אקרי) שַּׁעֲׁתָא דְבִּתְתַוֹבְּרָן דְכַר וִנוּהָבָּא, וַכַל בְּרַחֲמֵי. וּכְדִין (אקרי) שַּׁעֲתָא דְמִתְחַבְּרָן דְּכַר ונוּקבָּא, וְכַל עַלְמִין כַּלְהוּ בְּרַחֲמֵי, וּבְחֵדְוַוֹתַא. עַלבויון כלהו ברוזבוי, ובוזדוותא.

When there is a unification between Malchut, 'Rightness', and Zeir Anpin, 'Justice', 'Justice' create good judgments. They are all mercy and go down to nourish and benefit Malchut.

בָּהַהוּא זָמְנָא מָהָאי צָדֵק. כַּמָה חַבִּילֵי טַרִיקִין מתערין בְּעַלְמֵא, כַּמַה זַכָּאִין מְסְתַּלְּקִין מעלמא. וכַל כַּדְ לַמַה. בּגין דאתרחַק דכוּרַא מן נוקבא, ומשפט לא קרב בצדק דא. ועל האי וַצֶּדֶק יַנְקָא מֶאֶתַר אַחָרא.

103. וְכַד אָסְגִּיאוּ וֹזוֹבֵי עַלְבָּא, וְאָסְהָאֶבֶת בַּקּדִישָּׂא, 103. וְכַד אַסְגִּיאוּ חוֹבֵי עַלְבָא, וְאָסְהָאֶבֶת וּדְׁכוּרָא אָתְרְעַזִּקֹ בִוּן גוּקְבָּא, וְזוֹוְיָא תַּקִּיפַא שַּׂרְיָא מַקְדְּשָׁא, וּדְכוּרָא אִתְרְחַק מִן נוּקְבָּא, וְחִוֹיָא קְאַהְעָרָא, ווי לְעָלְבָּוּא דְּבִּוּהְוֹּוֹ בִּבָּהוּא זִּבְוּנָא בִוֹבִאי צַּבֵּה. תַּקִּיפָּא שַׁרְיָא לְאַתְעָרִא, ווי לְעָלְמָא דְּמִהְּעָן פַבֵּה ווַבִּיכֵי טִּרִיהִין בִתְעַרִין בְעַלְבֵוֹא, כַּבֵּוֹה וַבַּאִיוֹ בִּסְתַּלְּהָיוֹ בֵעַּלְבַוֹא. וְכַל כַּךְ לַבַּוֹה. בְּגִּיוֹ דְאָתִרְוַזְּהְ דכורא מוֹ גוּהָבַא, ומִשְּׂפַטֹּ לַא הַרַב בַּצַּרָה דָא. וְעַׁל הַאִּי כִּתִיב, (משלי יג) וְיֵשׁ נִּסְפָה בְּלֹא בִוּשְׂפָטֹ, כִּתִיב, (משלי יג) וְיֵשׁ נִסְפָּה בְּלֹא מִשְׁפָּט, דָּבִישָׂפַט אָתַרְחַק בֵּוּהַאִי צֶּדֶּקֹ, וְלָא אִתְבַּסְבָּוּא, וְצֶּדֶלֹ דְּבִשְׁפָט אָתַרְחַק בֵּהַאִי צֶדֶק, וְלָא אִתְבַּסְמָא,

When there is an increase of inequities in the world, the Holy Temple that represents Malchut becomes contaminated with impurity. The male, Zeir Anpin, distant himself from Malchut and the 'Snake' gets stronger by feeding on Malchut. Armies of negative angels awakened in the world and inflict harsh judgments on people. It weakens the Tzaddikim's connection to Zeir Anpin some of them leave the world.

חַדָּא, מַהַבָּלִים דְּלְעֵילָּא, דְאָקְרוּן אַפִּי מַלְכַּא, וָדָא אִיהוּ מַלְכוּתָא קַדִּישַׁא, דְּכַד הָיא מְתַעָרא בָּדִינוֹי, כַּתִיב יֵשׁ צַדִּיק אוֹבֶד בְּצַדְקוֹ. מֵאי טַעָמַא. מִשׁוּם דִּמְשִׁפָּט אָתִרְחַק מִצְדֵק. וּבְגִין כַּדְ אקרי, ויש נספה בלא משפט.

104. וְעֵּל דֵא אֲבֵור שִּׂלבוה בִּוּלְבָא, (קהלת ז) אֶת הַכּל 104. וְעַל דַא אֲבֵור שִׁלֹבוה בִּוּלְבָּא, (קהלת רָאִיתִי בִּיבֵי הַבְּלִי יֵשׁ צַּדִּיק אוֹבֵד בְּצִּדְקוֹ וְגוֹי, הַבֵּל ז) אֶת הַכּל רָאִיתִי בִּימֵי הֶבְלִי יֵשׁ צַדִּיק אוֹבֵד דָּא, (ס"א ל"ג הבל דא) הָבֶּל זוֹרָא, בֵּוֹהַבַּלִים בְּצִּדְקוֹ וְגוֹ׳, הָבֶּל דָּא, (ס"א ל"ג הבל דא) הָבֵל דּלְעַילֶא, דִאָּקְרוּן אַפּי בַּוּלְכָּא, וְדַא אִיהוּ בַוּלְכוּתַא קַדִישָּׂא, דְּכַר הִיא מִהַעָּרא בְּדִינוֹי, כְתִיב יֵשׁ צֹּדִיה אובר בְצָּרָקוֹ. מַאִי טַעַמַא. מִשׁוֹם דְמִשְּׁפַט אָתְרְוַוֹק בִצַּבָּק. וּבְגַּיוֹ כַּךְ אָקָרֵי, וְיֵשׁ נְסְפַה בִּלֹא בִשְּׁפַטֹּ.

# Proverbs 13:23

"רָב-אֹכֵל, נִיר רָאשִׁים; וְיֵשׁ נְסְפֵּה, בִּלֹא מִשְׁפַּט".

"Much food is in the tillage of the poor, but there is that is swept away without justice." 'swept away without justice' is righteous that dies because Malchut is on the Left after losing the connection to Zeir Anpin. Without 'Justice' Malchut doesn't have the Right and Mercy to support the unification.

Ecclesiastes 7:15

"אֶת הַכֹּל רָאִיתִי בִּימֵי הַבָּלִי יֵשׁ צַדִּיק אֹבֶד בִּצִדְקוֹ וְיֵשׁ רָשָׁע מַאֶרִיךְ בִּרָעָתוֹ."

"I have seen everything during my lifetime of futility; there is a righteous man who perishes in his righteousness and there is a wicked man who prolongs his life in his wickedness."

The righteous 'perish' even in Malchut/ righteousness because he doesn't have the support needed for continuous unification with the upper levels. Lesson;

The sages teach us that 'כל ישראל ערבים זה לזה', we are all responsible for each other. We pray in a Minyan that is a group of at least ten men to form a complete vessel to draw the Shechina for unification that activates the flow of light down to us.

The Tzadikim are our great channels of light to the world and we need to support them by creating a better environment for them by keeping our studies of the Torah through its higher level of study, the Zohar.

בּגִינֵיה. וְקוּדִשָּׁא בִּרִידְ הוּא בָּעֵי בִּיקָרֵיה, וְלָא מָסְתַּפֵי (דף רצ"ב ע"א) מָן דִּינָא. וְכַד הַהוּא זַבַאַה לַא קַיִּימָא בּקיּוּמִיה, מסתַפי אפילוּ ממשפט, ולא יכיל למיקם ביה. כל שכן בצדק.

105. הַא זַזַוֹּי, כַּדֹ אָשִּׂתָּכָזוֹ זָּכָאָהֹ עָלֶאָהֹ בְּעַלְבָּוֹא, 105. תַּא חַזֵי, כַּד אָשְׁתָּכַח זַכַּאָה עַלָּאַה רְוֹזִיכָּוֹא דְּלְּוִּדְשָׂא בְּרִיךְ הוֹא, אֲפֵיכּוֹ כַּד אָהָעָּר צַּבֵּילִּ בְּעִלְמָא, רְחִימָא דְקוּדְשָׁא בְּרִידְ הוֹא, אֲפִילוֹ כַּד בֹּלְזוֹרוֹי, יָבִיל עָלְבָוֹא לְאִשְּׂוֹתְוָבָא בִּגִּיגִּיה. וְקּוּרִשָּׁא אִנְּעָר צָדֶק בּלְחוֹרוֹי, יָבִיל עָלְבָא לְאִשְּׁתְּוָבָא בַּרִירָ הוּא בַּעַי בִּיהָרִיה, וַכַּא בִוּסְתַפִּי (דף רצ"ב ע"א) בון דינא. וכד ההוא וַכַּאַה כַּא קיִיבוּא בְּקִיוּבֵּיה, בוסתפי אפילו בובושופט, ולא יכיל לבויקם ביה. כל

The word 'צדק' (Tzedek), 'justice' is an aspect of Malchut and represents judgment without mercy. The word 'משפט', 'Trial' is on the level of Zeir Anpin that include mercy. When there is a great Tzadik in the world that is loved by the Holy One Blessed be He, the world can be saved because of him, even when there is a judgment (צדק) without

mercy (משפט). The Tzadik has this power because the Holy One Blessed be He wants to honor him.

When such a Tzadik can not be found in the world, everyone fears the judgment even if it comes with mercy.

מַבַּל דִינִין, אָפִילּוּ מַהַאי צֵדֵק, וְבַּל שַׁבֵּן דַאַחִידְנָא בֵּיה, מָה כְּתִיב. (תהלים יז) אַנִי בַּצַרָק אָחָזָה פַנִידָּ, בַּצַרַק וַדָּאי. לַא מְסְתַפִּינָא לְמֵיקָם בְּדִינוֹי. בָּתַר דְּחָב, אֵפִילוּ מִמְּשִׁפַּט דכתיב, (תהלים קמג) וְאֵל תַבֹא במשפט את עבדד.

106. דוד בולכא, בהדבויתא אַבור, (תהלים כו) בּוֹזַנֵנִי 106. דָּוִד מַלְכָּא, בּקַדְמִיתָא אָמַר, (תהלים יִנֵי וְנַפַנִּי. דְּהָא אָנָא כָּא בִּוּסְהַפִּינָא בִוּכַכּ דִּינִיןֹ, אַפִּיכּוּ ווֹ) בְּחָנִנִי יִי׳ וְנַפֵּנִי. דְּהָא אָנָא לָא מִסְתַפִּינָא כתיב. (תהלים יז) אַנִּי בְּצַבֵּל אַנַווַה פַנִּיך, בְּצַבַל ודאי. לא מסתפיגא למיקם בדיגוי. בתר דווב, אפילו בִּבִּישִּׁפַט בִסְתַפִּי, דְכָתִיב, (תהלים קמג) וָאָל תַבֹא בְּנִשְׂפֵט אֶת עַבְדֶרָ.

King David was righteous and the chariot for Malchut. In the beginning, he didn't fear judgments, even from the aspect of 'צדק" Justice'.

Psalms 26:2

".בָּחָנֵנִי יָהוָה וְנַסֶּנִי צרופה [צָרְפָה] כְלִיוֹתַי וְלְבִּי".

"Examine me, O YHVH, and prove me; Try my mind and my heart."

And Psalms 17:15

"אַנִי בִּצֵדֵק אֵחֵזֵה פָנֵיךָ אֵשִׂבַּעָה בָהָקִיץ תִּמוּנָתֵךְ."

"As for me, I will see Your face in justice (צֶּדֶק); I shall be satisfied when I awake in Your likeness."

After King David sinned he had the fear of been judged even by the aspect of mercy, 'משפט'. We read this in Psalms 143:2

"ואַל תַבוֹא בַמִשַּפָּט אָת עַבְדֵּךְ כִּי לֹא יִצְדַק לְפָנֵיךְ כַּל חַי."

"Do not bring into judgment (מְשָׁפָּט Trial) Your servant, For in Your sight no one living is righteous."

107. תַא זַוֹזֵי, כַּדֹ בִתְבַּסְבַוּא הַאִי צַּדֶּהֹ בִוּנִשְׂפַטֹּ, כָּדִין 107. תַא חַזֵי, כַּד מִתְבַּסְבַא הַאי צֵדְק אָהָרִי צָּדָקָה. וְעַבְּׁפְבֵּוֹא בְּוֹתָבַּפְבֵּוֹא בְּוֹלֶבָוֹא מְמִשְׁפָּט, כְּדֵין אָקָרִי צִדָּקָה. וְעַלְמָא מְתְבַּפִּמָא בִוּבַּיה. דִּכְתִּיב, (תהלים לג) אוֹבֵב צָּרָכָּה וּבִּישִּׂפּט וַזְסֵר בְּּחֶסֶר, וְאִתְמַלְיָא מְנֵיה. דִּכְתִּיב, (תהלים ַלג) אוֹהֶב צָדָקָה וּמְשָׁפַּט חֶסֶד יִיֵ׳ מַלְאָה הָאַרֶץ.

When 'משפט' 'Justice' merge with 'משפט' Trial', Malchut receives Chassadim from Zeir Anpin and Chessed spreads in the world. This state is called 'אַדקה' Tzedakah' because as a receiver, Malchut that is represented with the letter 'H ה' of the name, filled with Light of Chassadim and becomes part of 'צדק' (Tzedek).

Psalms 33:5

"אֹהֶב צָדָקָה וּמִשְׁפָּט חֱסֵד יִהוָה מָלְאָה הָאָרֵץ."

"He loves righteousness (Tzedakah צדקה) and justice; The earth is full of the goodness of YHVH."

Lesson;

Malchut doesn't have light of its own and judgment on this level is just and harsh. Zeir Anpin is the center column and reveals the light of Chassadim, therefore judgment that comes from this level is merciful.

Our studies elevate us to Zeir Anpin and above, and when we experience judgment it is something that we need to help us in our correction process.

When we don't have this light, judgments come harshly, even without connection to our Tikun.

108. אַסְהַדְנָא עַלַי, דְּכַל יוֹמַאָי הַוִינָא מִצְטַעֵר עַל עַלְמַא, דְּלַא יִעַרע בְּדִינוֹי דְצֵדֵק, ולַא יוֹקיד בְּמֵה דְּכָתִּיב, (משלי ל) אָכְלָה וּמְחַתָּה פִיהָ. מִבָּאן וּלְהַלְאַה, בִּפוּם בַּל חַד, כָּפוּם בֵּירָא עָמָקָא, וְהַא בְּדַרָא דַּא אִית בֵּיה וַבְּאִין, וּזְעִירִין אִינּוּן דִּיקוּמוּן לְאַגָּנָא עַל עַלְמַא, וְעַל עָאנָא, מֵאַרְבָּעָה זִיוִיָן. (ס"א על עלמא, ועלינא בעיין). על כַּן אַחִידָן מִלָּי דָא בּּדָא, ַסְתִימֵא דָּכַל סָתִימִין, וְהֵידְ אֲחִידַן אָלֵין בְּאָלֵין. מָבָּאן לְהַלְאָה, מִלִּין דְּזָעֵיר אַנְפִּין, אִינוּן דְּלַא אָתגַּלִיָין בָּאָדַרָא. אִינּוּן דַּהַווֹ סְתִימִין בִּלְבָּאי, וָתַמַּן לַא אָתִקנוּ. (עד כאן סתימן מלין) הַשְּׁתַא אָתִתְּקַנוּ וָאָתְגַּלְיֵין, וְכַלְּהוּ מִלְין סְתִימִין, וּבְרִירִין בָּלְהוּ. זַכָּאָה חוּלָקִי, וִאִינוּן דִּיַרַתוּ יִרוּתָא דָא, דכתיב, (תהלים קמד) אשרי העם שבכה לו

108. אַסַהַדְנָא עַכַיּ, דְכַל יוֹבֵאי הוֵינָא בִיצְּטַעַר עַל עלבוא, דלא יערע בדינוי דצדה, ולא יוהיד עלבוא בשלחובוי. כבוה דכתיב, (משלי ל) אַכלה ובוותה פיה. מַכַּאוֹ וּלְהַלָאָה, כְּפוּם כַּל זוֹד, כְּפוּם בֵּירַא עַבוקא, וָהַא בַּרַרָא דַא אִית בַּיה וַּכַאִיוֹ, ווֹעַירִיוֹ אִינֿווֹ דִיקוּבווּן לְאַנְּנָא עַל עָלְבָוּא, וְעַל עָאנָא, בואַרבָעָה זָּיוְיַזָּר (ס"א על עלמא, ועלינא בעיין). עַ<del>ַ</del>ׁל בֶּןָּ אֲזָזִיבַּןּ בְּוּכֵּ<sup>י</sup>י דא בדא, ובותפרשון בוכין דסתיבוין בעתיקא כודישא, ומתפרשן מלין דסתימין בעתיקא קדישא, סְתִיבִּוֹא דְּכָכֹל סְתִיבִוּיןֹ, וְהֵיךְ אֲזִוֹידָן אַכֵּוֹן בְּאָכֵּוּוֹן. בִּוּכָאוֹ לָהַלְאַה, בִּוּלִין דִּוֹעַיר אַנְפִיוֹ, אִינוּוֹ דְלַא אָתְנַּלְיֵיוֹ בָּאָדֶרָא. אִינוֹן דַהַווֹ סִתִיבִוּן בְּכַבַאי, וְתַבַּוֹן אָתַהֶּנוֹּ (עד כאן סתימן מלין) הַשְּׂתֵא וָאָתַגַּלִייוֹ, וָכַכָּהוּ בִּנְיוֹ סָתִיבִיוֹ, וּבַרִירִיוֹ כַּכְּהוּ. וַבַּאָה זווכַּהָי, וְאִינוּוֹ דִינַרתוּ יִרוּתַא דַא, דְּכָתִיב, (תהלים קמד) אשרי העם שככה כוֹ וגוֹי.

Rabbi Shimon testifies on himself that all his life he was caring and protecting the world from experiencing judgments (צדק) and get burnt in its flames. He adds that after his passing each one in the world would be judged according to his deeds. In his generations there were Tzadikim but not on the level that can protect the people of the generation in all four directions of the world.

Rabbi Shimon starts here the study of Zeir Anpin to continue the studies of the Idra Rabba that were focused on the world of Atzilut and the supernal Keter.

אַחִידָן, בָּתִיקוּנֹי, הָכִי הוּא. דְּהַא מִמּוֹחַא סָתִימִין סִתִימָאָה נפקין) וּמְתָאַחַדָן בֵּיה. (ואף על גב דעתיקא בלחודוי) וְכַּד קדישא יִסתַבּלוּן (בכל) מַלֵּי. בּלָא בְּלְחוֹדוֹי, הוּא הַוֵי, וְהוּא יָהָא. וְכַל הַנֵי תִּקוּנִין ביה. (בס"י לא נמצא אחידן ביה סתימן לא מתפרשו מניה מוחא סתימאה לא אתגלייא ולא תליא ביה) אָ״ב וָאֵ״ם מֵהַאי מוֹחָא נַפְּקוּ, אָתִכּּלִילוּ בִּמַזַלָא, וּבִיה תַּלְיֵין, וּבֵיה אָחִידְן. ּוָעֵיר אַנְפִּין, בְּעַתִּיקָא קַדִּישָׁא תַּלְיָיא וְאָחִיד. דְּעָאַל וְנַפִּיק, וְיִנְדַע אוֹרְחִין דְּלַא יִסְטֵי לִימִינַא

109. הַאִּי דָאוֹקִימְנָא, אָב וָאָם בְּעַתִּיקָא אֲוֹזִידַן, 109. הַאִּי דָאוֹקִימְנָא, אָב וָאָם בְּעַתִּיקָא בְּתִיקוּנִי, הַכִּי הוּא. דְהָא בִּנוּוווֵא סְתִיבֵּוּאַה דְכַכ ּסָתִיבִוּיוֹ תַּכְיַיוֹ, (נ"א נפקין) ובותאַוֹוֶדוֹ בֵּיה. (ואף על גב בלחודוי) וכד קדישא אתתקן יָסַהַבְּכּלוּזָ (בכל) בִוּכֵּי. כּכַלא הוא עַהִיהָא בְּלְזוֹדוֹי, הוא הַנִי, וָהוּא יָהָא. וָכַל הַנֵּי תַּהּוֹנִיוֹ בֵּיה. (בס"י לא נמצא אחידן ביה סתימן לא מתפרשן מניה מוחא סתימאה לא אתגלייא ולא תליא ביה) אַ"ב נָאֵ"ם בֵּוּהָאי בּוּוּוָזא נַפַּקוּ, אָתַכְּלִילוּ בְּבַוֹּלָא, ובֵיה תַלְיֵיוֹ, ובֵיה אַווִיבוֹּ. וְעַיר אַנָּפִיזֹּ, בְּעַהִיקָא קַדִּישָׂא תַּלְיָיא וְאַוֹזִידֹ. וְהָא אוֹקִיבְנָא בִּכֵּי בְאַדַרָא. זַּכָּאָה װוּכַּהִיה דְבַוּאוֹ דְעָאַל וְגַּפִיקּ, וִינְּדַע אוֹרְווֹיוֹ דְּכָּלְא יִסְטֵּי כִּיִלִּינִנְּא וְכִשְּׁבָּוּאכָּלָא. וּבִּוּאוֹ דִּכַּלָא עַאַכ וְהָא אוֹקִימְנְא מִלֵּי בְּאִדְּרָא. זַבְּאָה חוּלְמֵיה דְּמַאן

וְגָּפַקּ, טַב לֵיהּ דְּלָא אָבְרֵי. וּכְתִּיבֹ (הושע יד) כִּי וְלִשְׁמָאלָא. וּמַאן דְּלָא אָאל וְנָפַּק, טַב לֵיהּ דְּלָא אָבָרֵי. וּכָתִיב (הושע יד) כִּי יִשַּׁרִים דַּרְכֵי יִיֵ׳.

We learned that father and mother came out from 'Atika', the concealed 'brain'. Zeir Anpin is dependent on Atika Kadisha and connects to it. Rabbi Shimon explains that when we follow his teaching we will find out that everything Atika alone.

Praised is the one that enters into the studies of this wisdom and comes out with the understanding that the path is the center column and no turns to Right or Left. Those who learned this wisdom without this understanding, it would have been better if they were not born.

Hosea 14:10

".מִי חָכֶם וְיָבֶן אֵלֶּה נָבוֹן וְיַדֶעֵם כִּי יְשָׁרִים דַּרְכֵי יְהוָה וְצַדַּקִים יֵלְכוּ בָם וּפֹשָׁעִים יִכָּשְׁלוּ בָם".

"Who is wise? Let him understand these things. Who is prudent? Let him know them. For the ways of YHVH are right; The righteous walk in them, But transgressors stumble in them."

Lesson;

We are studying the Idra Zuta, which is the last study Rabbi Shimon gave to his students before leaving the world. The study of the Idra Zuta is not easy, but I will do my best to make it easier to understand with more videos. Never give up. When you understand this wisdom, you are connected to the highest level of Keter that is called 'Mazala' where everything that is good comes to this world.

You can go back to the beginning of the Idra Zuta study, starting with DZ 1932 This is an early video I made about the three heads of Keter (sorry for the poor presentation) (https://dailyzohar.com/daily-zohar-2539/)

נשמתי ביה אחידא, ביה להטא, ביה אתדבקת ואשתדלת ובאשתדלותא דא תסתלק לאתרהא. ישמעו ענוים וישמחו, כל הני דאתנין השתא עם קודשא בריד הוא, כלהו לַיָיֵי אָתִּי וּנָרוֹמְמָה שָׁמוֹ יַחָדִּיוּ.

110. אָבַור רָבִּי שִׁבְּועוֹן, בִוּסְתַּבֶּל הֲוִינָּא כָּל יוֹבָוא בְּהָאי 110. אָבַור רָבִּי שִׁמְעוֹן, מִסְתַבֵּל הֲוִינָא כַּל יוֹבָוא קרא, דכתיב, (תהלים לד) ביי תתהכל גףשי ישבועו בְּהַאי קרא, דְּכִתִיב, (תהלים לד) בַּיָי׳ תִּתְהַלֵּל אָבָּיִים וִישְּׂבְּווזוּ. וְהָאִידָּנָּא אִהְקְיִים קּרָא כּכַּא. בַּיִיֵּי נִפְשִׁי יִשְׁמְעוּ עַנִוִים וְיִשְׂבְּחוּ. וְהָאִידָּנָא אִתְקְיִים הִתְהַכֵּל נַפְשִׁי וַדַּאִי, דְּהָא נִּשִּׂבָותִי בֵּיה אֲזִזירַא, בֵּיה קָרֵא כּלָא. בַּיְיֵ׳ תִּתְהַלֵּל נַפְשִׁי וַדַּאי, דְּהָא לַהַטָּא, בִּיה אָתַדְבָּקָת וְאָשָּׂתַדְלַת וּבָאָשָּׂתַדְלוּתָא דַא תַּסְתַּלָּהָ לַאָתַרָהָא. יִשְּׂבִועוֹי עַנַוִים וְיִשְּׂבַווווּ, כַּל הַנֵּי צַהיקּיֵּיא, וֹכֹּלְ בִּנֵּי כִּוֹתִיבְּהָא כַּוְהִישָּׁא, וְזַבָּאִין דְאַתְיָין צַהִּיקַיִּיא, וִכָּל בְּנֵי מְתִיבְהָא כַּוְהִישָּׁא, וְזַבָּאִין הַשְּׂהָא עִּם קּוּךְשָּׂא בְּרִיךְ הוא, כַּכְּהוּ שַׂבִּועִיוֹ בִּוּכַיּי, וְוַזַרָאוֹּ. בְּגִּיוֹ כַּךָ, (תהלים לד) גַּּדְּכוֹ כַיִּיֵי אָתִי וּנָּרוֹבִובוה שַמעין מלי, וחדאן. בגין כַּדְ, (תהלים לד) גדלו שבוו יוודיו.

Psalms 34:3

Rabbi Shimon says; all my life I was meditating on this verse and now that I am leaving the world, I am fulfilling the words "My soul shall rejoice in YHVH". With my efforts to adhere to him my soul will ascend to its proper place.

The humble shall hear of it 'are all the Tzadikim in the upper Holy Yeshiva, and the Tzadikim that came down with the Shechina to be with me on my last day. They are happy to listen to my words and for that we say;

<sup>&</sup>quot;בַיהוָה תִּתְהַלֵּל נַפִּשִׁי יִשְׁמְעוּ עֲנָוִים וְיִשְּׁמָחוּ."

<sup>&</sup>quot;My soul shall rejoice in YHVH; The humble shall hear of it and be glad."

#### Psalms 34:4

"גַּדְּלוּ לַיהוָה אִתִּי וּנְרוֹמְמָה שָׁמוֹ יַחְדָּו".

"Oh, magnify YHVH with me, And let us exalt His name together."

דָּכָתִיב, (תהלים מח) כִּי הָנֵה הַמְּלַכִים נוֹעֲדוּ עַברוּ יַחְדַּיו. נוֹעֲדוּ, בְּאַן אֲתַר. בְּאֵרִץ אֱדוֹם. בָּאָתַר דִּדִינִין מְתָאַחֵדִין תַּמַּן. עַבְרוּ יַחְדִּיו, דְּכָתִּיב וַיַּמָת וַיִּמְלוֹךְ תַחְתָּיו. הֵמָּה רָאוּ כֵּן תָּמָהוּ דָּתָקוּנִין דָמֵלְכָּא לָא אָתַקנוּ, וְקַרְתַּא קַדִּישֵׁא וְשׁוּרוֹי, לַא אָזִדְּמֵנוּ.

111. פתח ואמר, כתיב, (בראשית לו) ואכה המככים 111. פתח ואמר, כתיב, (בראשית לו) ואלה אָשֶׂר בַּוּלְכוּ בָּאָרִץ אָדוֹם. הַדָּא הוא דְכָתִיב, (תהלים הַמְּלְכִים אֲשֶׁר מָלְכוּ בְּאֶרֶץ אֱדוֹם. הַדָּא הוא מח) כִּי הַנָּה הַפַּלְכִים נוֹעַדוּ עַברוּ יַוֹזְדִיוּ. נוֹעַדוּ, בְּאָוֹ אָתַר. בַּאָרֶץ אָדוֹם. בַּאָתַר דְּדִינִין בִּתְאַווָדִין תַבּוֹן. עַַּבְרוּ יַזִוֹדָיוּ, דְּכָתִּיבֹ וַיָּבָּת וַיִּבִּוכוֹוְךְ תַּוֹזְתָּיוּ. הַבָּּוֹה רָאוּ בֵּן הַבָּוהוֹ נִּבְהַלוֹּ נֶּוְזְפָּוֹּי, דְּכָּא אִתְקְיָיבוּ בְּאַתְרַיִיהוּ, בְּגִּיןֹ נְבְהַלוּ נֶחְפָּוּוּ, דְּלָא אִתְקְיָיִמוּ בְּאַתְרַיִיהוּ, בְּגִין דָתָקוֹנְיוֹ דְבַּוֹלְכָא כָא אָתָקֹנוּ, וְקַרְתַא קַדְישָׂא וְשׂוּרוּי, כא אודבונו.

## Genesis 36:31

"וָאֵלֵה הַמְּלָכִים אֲשֶׁר מָלְכוּ בָּאֶרֵץ אֱדוֹם לְפָנֵי מְלָךְ מֶלֶךְ לְבָנֵי יִשְׂרָאֵל."

"Now these were the kings who reigned in the land of Edom before any king reigned over the children of Israel:"

Psalms 48:5

"כִּי הַנֶּה הַמַּלְכִים נוֹעֲדוּ עֲבַרוּ יַחְדָּו".

"For behold, the kings assembled, They passed by together."

The word 'Edom' אדום' also means 'red' and the Zohar reveals that the kings 'assembled' in the place where judgments hold. 'They passed by together' means that these seven kings came to reign one after the other but their vessel broke and they died because the kingdom and the Holy City that is Malchut were not ready.

הוא דַכָּתִיב, וַיִּמְלוֹדְ תַחָתַיו הָדַר וִשֶּׁם עִירוֹ פַּעוּ ושָׁם אשׁתוֹ מהיטַבאל בַּת מַטרד בַּת מי זָהַב. מי זהב ודאי כמה דאוקימנא באדרא.

112. הַרָא הוא דְכְתִיבֹ, כַּאֲשֵׂר שָׁבַּוּעָנוֹ כַּןְ רָאִינוּ וְגוֹי, 112. הַרָא הוא דְכְתִיבֹ, כַּאֲשֶׁר שָׁבַוּעָנוֹ כַּן רָאִינוּ דָּהָא בַּלְּהוּ לָא אָתָקָיָימוּ, וְהִיא אָתְקַיִימַת הַשִּׁהָא, וְגוֹ׳, דְּהָא בַּלְהוּ לָא אִתְקָיָימוּ, וְהִיא אִתְקַיִּמַת בְּסִינָרָא דְּדְכוּרָא, דְשַּׂרְיָא עַבָּוה. הַדָּא הוא דְכִתִיבֹ, הַשְּׁתָּא, בְּסִנְרָא דְּדְכוּרָא, דְשַׂרְיָא עִבָּה. הַדָּא וַיָּבֵולוֹךְ תַוֹוְתַיו הָדֵר וְשֵּׂם עַירוֹ פַעוֹ וְשֵּׂם אָשָּׂתוֹ בוהיטַבאָל בַת בַּטָּרֶד בַת בֵּי וַהָב. בֵי וַהָב וַרָאי כְּבָּה

# Genesis 36:39

".וַיָּמָת בַּעַל חָנֶן בֶּן עַכְבּוֹר וַיִּמְלֹךְ תַּחְתָּיו הָדַר וְשֵׁם עִירוֹ פָּעוּ וְשֵׁם אִשִּׁתּוֹ מִהֵיטַבְאֵל בַּת מַטִרֵד בַּת מֵי זָהָב".

"And when Baal-Hanan the son of Achbor died, Hadar reigned in his place; and the name of his city was Pau. His wife's name was Mehetabel, the daughter of Matred, the daughter of Mezahab."

After the death of the seventh king, Baal-Hanan, Hadar reigned in his place and didn't die because he was with is wife מהיטבאל",'Mehetabel' that represented Malchut and a strong vessel.

Psalms 48:9

".כַּאֵשֵׁר שָׁמַענוּ כֵּן רָאִינוּ בִּעִיר יָהוָה צָבָאוֹת בִּעִיר אֱלֹהֵינוּ אֱלֹהִים יָכוֹנְנֵהָ עַד עוֹלָם סֶלָה"

"As we have heard, So we have seen In the city of YHVH of hosts, In the city of our God: God will establish it forever. Selah"

Lesson;

The verse from Psalms 34:4 "Oh, magnify YHVH with me, And let us exalt His name together." is recited every time we bring the Torah out for reading because with each reading and studying we reveal the Light of YHVH and 'Exalt his name'.

The story of the seven kings concealed the process of creating the Ten Sefirot. I will have a video that explains this process. It will be sent out in a separate email.

אתמר, וַיִּמלוֹדְ תַחַתִּיו הַדַר. הַדַר וַדַּאי, כַּמה דָאַתָּ אַמֶר, (ויקרא כג) פָּרִי עֵץ הַדַר. וְשֵׁם אָשְׁתּוֹ מָהֵיטַבְאֵל, כְּמָה דָאַתִּ אָמֵר כַּפּוֹת תִּמַרִים. וֹכָתִיב, (תהלים צב) צַדִּיק כַּתַּמֶר יִפְּרָח, דְּאִיהִי דְּכַר וְנוּקְבָּא. הַאי אָתְקָרִיאַת בַּת מַטְרֵד, בַּת מההוא אתר דטרדין כלא לאתדבקא, ואקרי אָב. וּכָתִיב (איוב כח) לֹא יַדַע אֵנוֹשׁ עֵרְכָּה וְלֹא תַּמַצָא בָּאָרֶץ הַחָיִים. דַבַר אַחַר, בַּת מַאִימַא, דִּמְסָּטְרָהָא מָתְאָחָדִין דִּינִין, דְּטַרְדִין (דף רצ"ב ע"ב) לְכֹלֵּא. בַּת מֵי זָהָב, דְיָנָקָא בְּתְרֵין אַנְפִּין, דְנָהָירוּ בָּתָרֵין גַּוונִין. בְּחֶסֶד וּבְדִינָא.

113. וָהָא בְּסִפַּרָא דָאַגַּוֹדְתָּא דְרָב הַמְנוּנָא סַבָּא 113. וְהַא בִּסְפָּרָא דָאַגָּדְתָּא דְרָב הַמְנוּנָא סַבָּא אָתִבַּור, וַיִּבִּוכּוֹרְ תַּוֹזְתָּיוֹ הַדֵּר. הַדֵּר וַדַּאִי, כְּבָּוֹה דְאַתִּ אַבֵּור, (ויקרא כג) פַּרִי בוהיטבאל, כבוה אבור アズド וּכְתִּיבֹ, (תהלים צב) צַּדִּיק כַּתָּבָּיר יִפַרְווֹ, דְאִיהִי דְּכֵר וְנִוּקְבָּא. הַאִי אָתָקָרִיאָת בַת בַּוּטְרֶר, בַת בַוּהַהוּא אָתַר דַטַּרְדִיוֹ כּכֵּלא לְאָתְדָבְּהָא, וְאָהָרִי אֲבֹ. וּכְתִיב (איוב כח) לא יַדַע אַנוֹשׁ עַרכָה וָלא תְּבַּעַא בְּאָרָץ הַווַיִּים. דַבַר אָווֶר, בַּת מֵאִיפָּוא, דְּמִסְּטָּרָהָא מִתְאַווַדְיוֹ דִינְּיוֹ, דְּטַּרְדִיוֹ (דף רצ"ב ע"ב) לְכַלָּא. בַת בֵּוֹי וָהַב, דְיַנָּהָא בַּתַרִין אַנְפֵין, דְנָהִירוּ בְּתַרֵין בַּוֹונִין. בְּוַזְסֵר וּבְדִינָא.

In the book of Rav Hamnuna Saba, we read that king Hadar reigned after the seventh king died. The name Hadar also means a citrus fruit. The fruit is the aspect of Malchut and the tree is Yessod.

Psalms 92:13

"צַדִּיק כַּתָּמָר יִפָּרָח כָּאֶרֵז בַּלְבָנוֹן יִשְׁגֵּה.".

"The righteous shall flourish like a palm tree, He shall grow like a cedar of Lebanon." The righteous, who is male and aspect of Yessod, can flourish when he is with a female, meaning a connection with Malchut. Hadar is mentioned with his wife and that gave him a proper connection and a strong vessel. She was a daughter of MeZahav, מי זהב' מי זהב'. This name means 'Water of Gold'. The water is Chassadim, Right column, and 'Gold' is the Left column. She drew light from the two sides of Chessed and Chokmah.

אתחרבו, ועלמין קדמאי בלא תקונא אָתעבידוּ. וָהַהוּא דְּלַא הָוָה בְּתַקוּנָא, אָקָרִי זִיקִין (נצוֹצִין, כָּהָאי אּוֹמַנָא, מַרְצֵפָא (ס"א מרזפתא), בָּד אַכָּתִשׁ בִּמָנַא (בראשית קנ"ו ע"א) דְּפַרְזְלַא, אַפִּיק זִיקִין לְכַל עִיבַר, וָאִינּוּן זִיקִין דְּנַפְּקִין, נָפָּקִין לְהִיטִין וּנָהִירִין, וְדַעֵּכִין לְאַלְתַּר. וְאָלֵין אָקרוּן עַלְמִין קַדְמָאֵי. וּבְגִין כַּדְ אָתְחַרבוּ וַלָא אָתִקּיִימוּ. עַד דָּאָתְתָּקַן עַתִּיקָא קַדִּישָׁא, וְנָפִיק אומנא (ד"א מאנא) לאומנותיה.

114. עַד לַא אָבָרִי עַלְבָּוּא, לַא הַוּוֹ בַּוּשְׂגִּיּיוֹזיוֹ אַנָּפִיוֹ 114. עַד לָא אָבָרִי עָלְמָא, לָא הַוּוֹ מַשְׁגִּיחִין בְּאַנְפֵּין, וּבְגִּיןֹ כַּךָּ, עָבְּבִּיוֹ בַּדְבָּוּאֵי אִהְוַזֶּרָבוּ, וְעָבְּבִיוֹ אַנְפִּין בְּאַנְפִּיו, וּבְגִין כַּךְּ, עַלְמִין קּדְטָאֵי קַּדְבַּוּאֵי בְּכָּא תִּקּוּנָא אָתַעַבִּירוּ. וְהַהוֹא דְּכָּא הַוָה נֿצוֹצׂיוֹּ, זֿיקין בַּרְצַּפָא (ס"א מרזפתא), כַּדֹ אֶכְהָשׁ בְּבַנַגָּא (בראשית קנ"ו ע"א) דפרוָלָא, אַפּיק וִיקִיוֹ לְכָל עִיבָר, וְאִינֹּוּוֹ וִיקִיוֹ דְּנָפַהָּיוֹ, נָפַהָּיוֹ כְּהִיטִיוֹ וּנְהִירִיוֹ, וְדַעַבִּיוֹ לַאַלְּהָר. וְאָכֵּיוֹ ַקַדבָּוּאֵי. וּבְגִּין וּבְגַין וַנַפיק ראתתקו אובונא (ד"א מאנא) כאובונותיה.

The seven kings, as previously explained, represent the process of creating the seven Sefirot from Da'at to Malchut of the world of Atzilut. Netzach and Hod are considered as one. The Light for the sefirot came from Adam Kadmon and since there were no

vessels ready to receive it, they broke. Each of the 'kings' represented Light for a specific Sefira. The Zohar describes that when the Light came down to the intended vessel it was like a hammer hitting another metal and releasing sparks in all directions. These sparks came out burning bright but immediately extinguished. They were called the first worlds, and because of that they were destroyed and did not survive the process until Atika Kadisha was founded.

### Lesson;

Sometimes our desires for specific fulfilments are greater than our vessel can handle. Without the capacity to hold the Light, our vessel can break and draw judgment. If we don't receive the fulfillment that we are looking for, it could be because Hashem shows his mercy and protects us from breaking our vessels. That is why the sages tell us to be happy with what we have because as we grow our vessels on a spiritual level, we can expect to experience changes in our lives.

See the study of the Tree of Life for a deeper understanding of the process. The Tree of Life studies

בַּמַתְנִיתַא תַנִינָא האי בראשית ק"ז רנ"ד ע"ב, דבוצינא תורה) בַּזִיקִין (נ"א ַניצוצין) לְתָלַת מָאָה וְעֲשִׂרִין עִיבַר. וְאִינּוּן זִיקִין, עַלְמִיו ומתערבי (ד"א קדמאי, ומתדכי) בַּאָוִירָא דַּכִיָא, וְאָתִבְּסַמוּ דַא בְּדָא.

בְּבַוֹתְנִּיתָא 115. וְעַל 115. ועל תנינא דִּיכֶּוֹ, (דניצוצא) דְּבוּצִינָא אַפּיק זִיקִין (שמות רנ"ד דִּילָן, (דניצוצא) דְּבוּצִינָא אַפּיק זִיקִין (שמות ע"ב, בראשית ק"ז ע"ב סתרי תורה) בׁוֹּיהֹיוֹ (נ"א דבוצינא אפיק זיקין ניצוצין) לְתַלֶּת בְּוֹאֲהֹ וְעֵשְּׁרִין עִיבְר. וֹאִינוֹן זִיקִין, עָבְּרְנוֹן בַּדְבָּוּאֵי אִקְּרוּוֹ, וּבִּוּיתוּ כְּאַכְּתָּר. עֻרְמִין קַדְּמָאֵי אִקְרוּן, וּמִיתוּ לְאַלְתָּר. לְבָתַר רָבָתַר נָפיק אוּמָנָא (ס"א מאנא) לְאוּבְוֹנִיהּ, וְאָתְהְּקַן נְפִיק אוּמָנָא (ס"א מאנא) לְאוּמְנוּתֵיהּ, וְאָתְהְּקַן בִּרֹכַר וִגוּקּבָּא, וְהָנֵּי זִּיקִין דְאִתְרַעֲׂכוּ וּבִּייתוּ, הַשְּׂהָא בִּרַכַר וְנוּקְבָּא, וְהָנֵי זִיקִין דְאִתְרַעֲכוּ וּמִיתוּ, אָתִקּיֵים כּכָּא. בִובוּצִּינָא דְקַרְדִּינוֹתָא, נָפַל נִיצוֹצָּא, הַשְּׁתַא אָתִקְיֵים כּלַא. מְבּוּצִינָא דְקַרְדִּינוּתָא, פַּטִישָּׂא תַּקִּיפָא, דְּבָטַשּׁׁ, וְאַפָּיק זִּיקִיזְ עָּלְבִוּיןֹ קּדְבָוּאֵי, נָפַּק נִיצוֹצָא, פַּטִישָׁא תַקּיפָא, דְּבָטַשׁ, וְאַפִּיק וֹבְתַעַרָבֶי (ד"א ומתדכי) בָּאָוירַא דַכְיַא, וִאָתִבְּסָבוו דַא

We learned that the Light came out with sparks that spread to 320 sides. These sparks are called supernal worlds and die immediately. Then came out Atika Kadisha and set as male and female, and the sparks that were extinguished and died now have existence.

הוא, מַרוּחָא דָגָנִיז בְּעַתִּיק יוֹמִין, בֵּיה אָתְגָנִיז האי אוירא, ואַכליל לניצוצא, דנפק מבּוּצינָא דַקַרְדִינוּתַא דָגַנִיז בָּמֵעוֹי דָאִימֵא. וְכַד אָתְחַבַּרוּ תַּרְווַיִיהוּ, וָאַתִּבְּלִילוּ דֵא בְּדֵא. נַפִּיק גּוּלְגַלְתַא חָד תַּקִּיפָא, וָאָתִפַשֵּׁט בַּסְטָרוֹי, דַא בַּסְטָרֵא דַא, וָדָא בְּסִטָרֵא דָא. כְּמַה דְעַתִּיקָא קַדִּישַׁא תִּלַת ָרִישִׁין, כְּמָה (רפ"ח ע"ב) דַּאֲמֵינָא.

116. כַּדֹ אָתְוֹזַבָּר אַבָּ"א וָאִיפָּו"א, וְהַהוֹא אָבֹ הוֹא, 116. כַּד אָתְחַבָּר אַבָּ"א וָאִיפָּ"א, וְהַהוֹא אָב בֶּרוּווֹא דְגַּנִיוֹ בְעַתִּיק יוֹבְוּיןֹ, בֵּיה אִתְגֹּנִיוֹ הַאִי אָוֵירָא, וַאָּכַלִּיל לְנִיצוֹצָא, דְנָפַה בִובוּצִינָא דְקַרְדִינוּתָא דְגַנִּיוֹ בביעווי דאיבוא. וכד אתנוברו תרווייהו, ואתכלילו דא בַרַא. גַּפִיק גּוּלְגַּלּהַא זור הַקּיפא, וְאָתִפַשַּׁט בִּסְטָרוּי, דא בּסְטַרָא דָא, וָדֵא בִּסְטַרָא דָא. כְּמֵה דְעַתִּיהָא הַלָּת הַלָּת הַישִּׁיוֹ אִשְּׂהְּכָּוווּ בְּוַוֹד, כַּךְ כּכָּא אַוְּדְבַוּן בִישִּׁין אִשְּׁהְכָחוּ בְּחַד, כַּךְּ כּלָּא אַוְּדְּמֵן בְּתְלַת בתכות רישיו, כבוה (רפ"ח ע"ב) דאבויגא.

Father and Mother, male untied with the female. The father has concealed Chassadim that is called pure air that comes from a spirit that is concealed in Atik Yomin. It

included the spark that comes out from the hard candle that is concealed in the belly of Mother. It represents the judgments of Chokmah of the Left of Mother.

When they unified and became one within the other, Chokmah of the Mother included the Chassadim of the Father and vise versa. Then came out a strong skull that is the head of Zeir Anpin, and spread to three sides, Right, Left and Center that are Chokmah, Binah, and Da'at of the head of Zeir Anpin.

### Lesson;

The unification of Father and Mother brought about the 'son' that is Zeir Anpin. The 320 sparks (32 for each of the Ten Sefirot) that extinguished and died spread all over Creation. We need to elevate and restore these sparks back to their source in order to correct all levels.

מֶרִישַׁא חָנַּורָא (ואחיד ליה), וְהַהוּא טַלַּא אָתְחֵזֵי בָּתָרֵי גָּוַונֵי. וּמָנֵיה מָתָזַן חַקלַא דְּתַפּוּחִין קַדִּישִׁין. וּמָהַאי טַלַא דָגוּלְגַּלְתַּא דָא, טַחַנִין מַנָא לְצַדִּיקַיָּיא לְעָלְמָא דִאָתֵי, וּבֵיה וִמִינִין מֵתַיַּיא לַאַחַיִּיא. וַלַא אָזָדִּמַן מַנָא דְּנָפַל מֵהָאי טַלַא, בַּר הַהוּא וִמְנָא בִּוְמָנָא דָאַוֹלוּ יִשְׂרָאֵל בְּמַדְבָּרָא, וְזַן לְהוּ עַתִּיקָא דְּכֹלָא, מְהַאי אָתַר. מָה דְּלָא אָשָׁתָכַח לְבַתַר. הָדֵא הוּא דְכַתִיב, (שמות יסז) הָנְנִי מַמְטִיר לָכֵם לֶחֶם מָן הַשַּׁמַיִם. כְּמַה דאָת אַמר (בראשית כז) ויָתן לדְּ הַאַלהים מטַל הַשַּׁמֵים וְגוֹ׳. הַאִי בְּהַהוּא וָמְנָא. לְזָמְנָא אַחַרא הַנִינַן, קַשִּׁים מִזוֹנוֹתָיו שֵׁל אָדָם קַמֵּי קוּדְשַׁא בַּרִידְ הוּא. וָהָא בִּמַזָּלָא תַּלְיָיא בִּמַזַּלַא וַדָּאי. ועל כן בני חַיִּי וּמזוֹני, לַאוֹ בַּזֹכוּתָא תַּליִיא מַלְתָא, אֶלָא בְּמַזַלֵא תַּלְיֵיא מְלְתָא, וְכֹלָא תַּלְיֵין בְּהַאִי מַזַּלַא, כִּמַה דָאוֹקִימְנָא.

117. בְּהַאִי גּוּלְגַּלְתַא דַּזְּעַיר אַנָּפִיזְ, נַּטִיף טַכַּא בורישַא 117. בְּהַאי גוּלְגַלְתַא דַזְעַיר אַנָּפִין, נַטִיף טַלַא ַ װָנַרָא (ואחיד ליה), וָהָהוֹא טַּכָּא אָתְוֹווַיִּ בְּתָרֵי גַּווֹנִיּי וּבוּבֵּיה בִוּתִוֹן ווֹקּכָא דְתַפוּווִיוֹן הַדִּישִׂיוֹ. ובוהַאי טַבּא דְצִוּלְנֵּלְתַא דָא, טַּוֹוַנִּיוֹ בִנָּא לְצַּדִיקּיִא לְעַלְבָוּא דְאָתֵי, וּבִיה וָבִינִין בותיִיא לאַנויַיא. וַלֹא אוֹדְבוּוֹ בִונָא דְנַפַּל בוהאי טַּלַא, בר ההוא וָבונָא בוֹבונָא דְאַוֹלוּ יִשְּׂרָאַל בַּמַרַבָּרָא, וַזַּוֹ לָהוּ עַׂתִּיהָא דְּכַלָּא, מֵהָאי אָתַר. מַה דּלַא אָשָׂתָּכָווֹ לְבַתַר. הָדָא הוּא דְכְתִּיב, (שמות טז) הנני ממטיר לכם לוזם מן השמים. כמה דאת אָבֵּוֹר (בראשית כז) וַיָּהָוֹ לַךְּ הָאֱלֹהָים בִּוּטֵּׂל הַשְּׂבַוִים וְגֹוֹי. הַאִי בַהַהוּא וְבִנָּא. כְּוֹבְנָגָא אָווֶרָא תַנִּינָוֹ, הַשִּׂים בַּווֹנוֹתַיו שֵּׁל אָדֶם הָבֵּי הוּדְשַּׂא בְּרִיךְ הוּא. וְהַא בְּבַוֹּלֵא תּלנִיא בְּבַוּנָּלָא וַדַאִי. ועַל בּן בְגַי וֹזְיֵי וּבְוּוֹוֹנֵי, לָאו בוֹבותא תלייא בולתא, אלא בבוולא תלייא בולתא, וככלא תלניו בהאי בווכלא, כבוה דאוהיבוגא.

From the 'white' skull of Arich Anpin, a dew drips to the skull of Zeir Anpin. This dew is white for the aspect of Chassadim but also a shade of red to imply that this light has in it the Light of Chokmah that is red and looks like the Manna.

The Manna of Zeir Anpin nourishes the holy apple field that is Malchut. From the dew of the skull, they make Manna for the Tzadikim of the world to come, also this Manna would be used to resurrect the dead.

When the Israelites wandered in the desert they were nourished from the dew of Arich Anpin.

Exodus 16:4

ַניאמֶר יָהוָה אֶל מֹשֶׁה הִנְנִי מַמְטִיר לָכֶם לֶחֶם מִן הַשָּׁמַיִם וְיָצָא הָעָם וְלָקְטוּ דְּבַר יוֹם בִּיוֹמוֹ לְמַעַן אֲנַסְּנּוּ " "הַנֶלֶךְ בָתוֹרַתִי אָם לֹא."

"Then YHVH said to Moses, "Behold, I will rain bread from heaven for you. And the people shall go out and gather a certain quota every day, that I may test them, whether they will walk in My law or not."

After the Manna stopped coming down, the sustenance of the people depended on 'Mazala' (literally means 'Luck') which is the Light that emanates from the beard of Arich Appin. The skull of Arich Appin is all mercy, and Mazala has the aspect of Judgment. For that reason, children, length of life, and sustenance don't depend on merits but on Mazala.

בְּלִילָן מִכּלָּא. וְכַד אִסְתַּבָּלוּ אֵנְפּוֹי, בִּאַנפּיז דעתיקא קדישא, כּלָא אָרְדְּ אָפָיִם אָקָרִי. מָאי ארד אַפּים. (אריך אפים מבעי ליה) אלַא הַכי בָאַנְפִּין.

118. תַּשְּׁעָה אֵלְפִין רָבּוֹא עַלְבִיין, גַּטְלִין וְסָבִוּכִין עַל 118. תַשְּׁעָה אַלְפִין רְבּוֹא עַלְמִין, נַטְלִין וְסַמְכִין הַאי גּוּלְגַּלְהָא. וְהַאִי אֲוִירָא דַּכִיָּא אָתִבּלִיל בְּכַלָּא, עַל הַאי גּוּלְגַּלְהָא. וְהַאי אֲוִירָא דַּכְיָא אִתְבְּלִיל בּיוָן דְהוּא בָּלִיל בִוּכּלָא וִכּלָא אָתִבּלִיל בֵּיה, אָתְפַּעַיׁטוֹוּ בְּכֹלָא, בֵיוָן דְהוּא בָּלִיל מִבּלָא וְכֹלָא אִתְבְּלִיל אַנְּפוֹי כִּרְעֵרִין סְטְּרִין, בִּתְרִי נְּהוֹרִין כִּכִּיכָן בִּתְרִי נְהוֹרִין בִּתְרִי נְהוֹרִין בִּתְרִי נְהוֹרִין אַנְפּוֹי כִּתְרֵין סְטְרִין, בִּתְרִי נְהוֹרִין אַנְּפּוֹי כִּתְרֵין סְטְרִין, בִּתְרִי נְהוֹרִין אַנְּפּוֹי כִּתְרֵין סִטְּרִין, בִּתְרִי נְהוֹרִין אָסְתַּכַּלוּ אַנְּפוּי, בּאַנָּפין דְעַנִיקא קַדִּישָׂא, כּכַּא אָרֵך אַפּיִם אָקָרֵי. בַּאי אָרַךְ אַפּיִם. (אריך אפים מבעי לֹיה) אֶכָּלֵא הָכִי הָנֵּינָּוֹ, בְּגִּין דְּאָרִיךְ אַפֵּיה לְזַזִייבַיָּא. הָנֵינָן, בְּגִין דְאָרִיךְ אַפִּיה לְחַיִיבַיָא. אֲבָל אֶרֶדְ אַבָּל אֵרַך אַפִּיִם, אַסְווָתָא דְאַנְּפָיןֹ. דְּהָא לָא אִשְּׂתְּכַווֹ אַפַּיִם, אַסְווּתָא דְאַנְפִּין. דְּהָא לָא אִשְּׁתְּכַווֹ אַסְוותָא בִעָּלְמָא, אֶכָּא בִּוֹבִנָּא רַאַשְׂנְּוֹזִיןֹ אַנְּפִיןֹ בְאַנְּפִיןֹ. אַסְוותָא בְעַלְמָא, אֶלֶא בְּוֹמְנָא רְאַשְׂנְּחִין אַנְפִּין

Ninety million worlds depend on the Light that comes from the skull. The pure air of the Father is included in all levels of Zeir Anpin. Because of that, his face extended to the Right and the Left, Chassadim, and Chokmah.

When the face of Z"A looks at the face of Atika Kadisha, it is called 'ארך אפיים' 'slow to anger', that is one of the thirteen attributes of the Holy King. Lesson:

The skull is the aspect of connection to the Malchut of the level above that is always holier than the level below it.

The 'dew' is the Light from Zeir Anpin of the level above. It comes down as drops because the world is still in the process of correction. When it is fully corrected, the Light would flow from the skull of Zeir Anpin, and death would be swallowed forever.

'Dew', 'טל' has the numerical value of 39, the same as the holy name of Zeir Anpin -יוד הא-ואו-הא.

Mazala or 'Luck' is above the process and on Rosh Hashanah and Yom Kippur, we 'restart' the year of a spiritual level and we are able to pray for change in the aspects of Children, length of life, and sustenance.

'Beginners luck' has the aspect of the beginning and a connection to Keter. On our birthdays we can pray for such change. After Shabbat, we start a new week and we can pray for sustenance. Read Elijah opened first. Check the prayer books for text.

The second meal of Shabbat is called the meal of Atika Kadisha. The prayer of Shabbat morning elevates Zeir Anpin to Father and Mother and in that state, Malchut and Zeir

Anpin can draw Light from Atika Kadisha. The third meal of Shabbat is even higher because Zeir Anpin can connect directly to Atika Kadisha.

The songs that the Holy Ari wrote for the meals of Shabbat describe these connections. Check this study to download Zohar Shabbat https://dailyzohar.com/daily-zohar-3349/

אַחַסְנָתֵיה דָאַבוֹי וָאָמֵיה, וּתְרֵין גָנִיזִין דְּלְהוֹן, דַּמְתַעְטַרַן כָּלְהוּ בָּרֵישֵׁיה, וָאִינּוּן תַּפְלִין דָּרֵישֵׁא. לְבַתֵר מִתְחַבָּרֵן בִּסְטָרוֹי, וְנַהֵרִין וְעֵאלִין בִּתְלַת חַלַלֵי דָגוּלְגַּלְתַא. נַפָּקִין כַּל חַד בִּסְטָרוֹי, וּמתפשטין בכל גוּפא.

119. בּזוֹכלא דְגוּלְגַּלְתָא, נָהִירִין תִּלָת נָהוֹרִין. וְאֵי 119. בַּחַלְלָא דְּגוּלְגַּלְתָא, נְהִירִין תִּלַת נְהוֹרִין. הֵיבָּוֹא הְּכַּת, אַרְבַּעֹ אִינּוּוֹ, כְּבָּוֹה דַּאֲבֵוינָּא, אַוַזְסַנְּהֵיה וְאִי הֵימָא תְּלַת, אַרְבַּע אִינוּן, כְּמָה דַּאֲמֵינָא, דַאָבוּי וִאָבֵּיה, ותריוֹ גַּנִּיוִיוֹ דְלָהוּוֹ, דְבִתעַפִּירוֹ כֻּלְּהוּ בַרִישַׂיה, וָאִינוּוֹ תָּפַלִּיוֹ דְרֵישַׂא. לְבַתַר בִתְּוַבְרַוֹּ בֹּסֹמָרוּי, וֹזָבִרִּין וֹאָאלּין בִּעֹלַע וֹזַלְכֵּי דְצִוּלְזָּלְהָא. זָּפְּטִּין כַל זור בֹסְטָרוּי, וּבִוּתְפַשִּׁטִּיוֹ בַכַל גּוּפָא.

There are three Lights in the cavity of the skull. They are Chokmah, Binah, and Da'at. At the initial state, there are four lights. Chokamah and Binah have a part of Da'at and when they unify these parts join as one to hold the unification of Father and Mother. The three lights enter the three cavities of the skull and then come out from the sides of Right, Left, and Middle to spread their Light to the whole body.

תּלְיתַאָה בַּלִיל לוֹן, וְאַחִיד (ואינון תפליו דרישא. ואלין מתחברין בתרי מוחי. ומוחא תליתאה כליל לון, ונהרין ועאלין בתלת חללי דגולגלתא. לבתר נפקין כל חד בסטרוי, ומתפשטין בכל גופא. והאי מוחא תליתאה אחיד) בְּהַאִּי סְטָרֵא וּבְהַאִי סְטָרֵא, וּמְתְפַּשֵּׁט בכל גופא, ואתעביד מניה תרי גווני כּלילַן בַּחַרָא. וּמָהָאי נָהִיר אַנְפּוֹי, וָאַסְהִיד בָּאַבָּא וָאִימֵא גַוונֵי דָאַנְפּוֹי. וְהוּא אָקָרִי דַעַת, בּדַעַת (ס"א בדא) כּתִיב, (שמואל א ב) כִּי אַל דַעוֹת ה' וְגוֹ', בְּגִין דָאָיהוּ בְּתָרֵי גַּוַונֵי לוֹ נִתְכְּנוּ עַלִילוֹת. אָבַל לְעַתִּיקָא קָדִישֵׁא סְתִימַאָה, לַא נָתַכָּנוּ. מַאי טַעָמַא נָתַכְּנוּ לְהַאי. בְּגֵין דְּיֵרִית תרין חוּלקי, וכתיב (שמואל ב כב) עם חַסיד

120. וָאָכֵּין בִּתְנוֹבְּרִין בִּתָרִי בווֹוֹזִי וּבוֹוֹזֵא תַּלִיתָאָה 120. וָאָלֵין מִתְחַבְּרִין בְּתָרִי מוֹחֵי. וּמוֹחַא בָּלִיל לוֹן, וְאֶוֹזִיד (ואינון תפלין דרישא. ואלין מתחברין בתרי מוחי. ומוחא תליתאה כליל לון, ונהרין ועאלין בתלת חללי דגולגלתא. לבתר נפקין כל חד בסטרוי, ומתפשטין בכל גופא. והאי מוחא תליתאה אחיד) בָּהַאי סְטָרֵא ובְהַאי סְטָרֵא, ומִתְפַשֵּׂט בְּכֵל גופא, וְאָתַעַבִיד בִנּיָה תָרִי גַּוונִי כְּלִיכַן בַוַוְדֵא. וְבֵּוּהַאי נָהִיר אַנָּפוי, וְאַסְהִיד בִּאַבָּא וְאִיבָּא גָּוְוֹנֵי דְאַנְּפוי. וְהוּא אָקָרי דַעַּת, בַּדַעַת (ס"א בדא) כַּתִיב, (שמואל א ב) כִּי אֶל דֵעוֹת ה' וְגוֹי, בְגַּיוֹ דְאָיהוּ בְתָרֵי גַּוְוֹנֵי לוֹ גַּתְכְנֹוּ עַּבִילות. אַבַל כְעַּתִיקָא הַדִּישִּׂא סְתִיבִוּאָה, לֵא נְּתְבִּנִּי. בַאי טַעָבוא נָתַכְנוּ לְהָאי. בְנִין דְיַרִית תָרֵין זווּלְהָי וֹכתיב (שמואל ב כב) עָם וָזְסִיד הָתְּוַזֶּפֶּד וְגֹּוֹ׳.

The four lights join in the two brain lobes that are Chokmah on the Right and Binah on the Left. The third brain in the middle is called Da'at. It contains the two sides and spreads down to the entire body. The face reveals the connection to Father which is Chassadim and Mother with the

## Zohar Haazinu – unedited

Light of Chokmah. The Light of Chokmah is revealed as Light of Chassadim when it connects to Chessed. Binah always receives the Light from the Father.

## 2 Samuel 22:26

"עָם חַסִיד תַּתָחַסַד עָם גָבּוֹר תַּמִים תַּתַּמָם.".

"With the merciful, You will show Yourself merciful; With a blameless man You will show Yourself blameless;"

The common English translation above doesn't reveal the deeper meaning of the verse. Here is a better one.

"When you connect to Chessed, you become Chessed. With a pure strong one (Gevurah), you become complete".

Lesson;

The unification of right and left is a key to open the upper light to flow down to the lower worlds.

When we understand the flow of light in the Tree of Light, we can understand the flow of Light/energy in our body.

Our middle brain holds the key to 'Da'at' which means 'Knowledge'. When we draw the light of Wisdom, Chokmah, with Zohar studies, and do acts of sharing (Chessed), we have a positive flow of Light in our body that greatly benefits us.

In the middle brain, we find the Pineal gland that we develop and refine with our Zohar studies. It connects us to the greater 'knowledge' of the world around us.

Proper nutrition is also important to have a healthy Pineal gland and make it a better vessel for the Light of Chokmah and Binah. Most important is to avoid sugar and all kinds of chemicals in the food. Also, search on 'How to decalcify the Pineal gland'.

121. וְהָא בִּקְשׁוֹטֹ אוֹּקִימוּ זַזִּבְרַיָּיא, דִּבְהִיבֹ, (בראשית 121. וְהָא בִּקְשׁוֹט אוֹקִימוּ חַבְּרַיָּיא, בֹּסְ בַּרִיִּיא, בַּקְשׁוֹט אוֹקִימוּ חַבְּרַיָּיא, בֹט) וַיַּגֵּד יַעֲקֹב (דף רצ"ג ע"א) לְּרְחֵל כִּי אֲזִזִּי אָבִיהָ דְּיִהְיּבְּי, הָא אוֹקְבוּוּהָ, דְּכֹּכֶּא רָזָּא דְּחָיְבְּהָתָא. וְכִי בֶּן יִצְּחָר, וְכָּא בְּחָיבְקָה, וְכָּא בְּחָיבְקָה, וְכָּא בְּחִיב בֶּן יִצְּחָק. רֶבֶּוֹ, וְכָּא בְּחִיב בֶּן יִצְחָק. רֶבֶוֹי, וְכֹּא בְּחִיבְקָה, וְכָּא בְּחִיבְקָה, וְכָּא בְּחִיב בֶּן יִצְחָק. רֶבֶוֹי, וְכֹּלְא רְבִיּחָה, וְכָּא בְּחִיבְבְּתָא. וְכִי בָּן רִבְּקָה וְכִּלְא בְּחִיבְבְּתָא. וְכִי בָּן וִבְּקָה וְכִּלְא בְּחִיבְבְּתָא. וְכִי בָּן וִצְּחָק. רֶבֶּיֹה וְכִּלְא בְּחִיבְבְּתָה, וְלָא בְּחִיב בֶּן יִצְחָק. רֶבֶּיֹה וְכִלְא בְּחִיב בָּן יִצְחָק. רְבִיּחָה, וְכִיּא בְּחִיבְבְּתָא. וְכִילְא בְּחִיבְבְּתָא.

#### Genesis 29:12

"וַיַּגֵּד יַעַקֹב לְרָחֵל כִּי אָחִי אָבִיהָ הוּא וְכִי בֶן רְבָקָה הוּא וַתָּרָץ וַתַּגֵּד לְאָבִיהָ."

"And Jacob told Rachel that he was her father's relative and that he was Rebekah's son. So she ran and told her father."

"And Jacob told", "וַיַּגֵּד", is the secret of Chokmah. Jacob said that he is the son of Rebecca and not the son of Isaac.

Chokamh has a light with a male aspect that illuminates from above downward. A Light with a female aspect illuminates from below upward.

When Jacob said that he is the son of Rebecca, he implied that he has a light of a female with proper illumination of the Light. Jacob is the center column that corrects the Left to illuminate only from below upward. Before his binding, Isaac had the light of male, illuminating from above downward, but the binding made a correction that allowed him to be part of the center column.

122. וְעַבֹּל הַאִי אָהָרִי שִּׂלִים בְּכבּלָא. ובֵיה אָתְוֹזוֹי 122. וְעַל הַאִי אָקָרִי שִׁלִים בְּכּלַא. ובֵיה אָתְחַזֵי בְּוֹבִירְנְאָרָ וּבְגִּיןְ בָּךְ בְּתִיב, וַיַּגֵּד יַעֲקֹב, וְלָא בְּתִיב מְהֵימְנוּתָא. וּבְגִין בָּךְ בְּתִיב, וַיַּגֵּד יַעֲקֹב, וְלָא

Malchut is called 'Rachel', and Jacob, who was perfect, was able to bestow the Light of Chokmah to Malchut.

Bestowing Chokmah is called 'telling', and that is why Jacob 'Told' 'וַיַּגִּד' Rachel.

123. הַנִּי גַּוונֵי, כַבַּוֹה הַנָּהַרִין בַּעָטָרָא הַרִישָּא, וְעַאַלִּין 123. הַנִי גַוונֵי, כְּמָה הַנָהַרִין בַּעָטַרָא הַרִישָּא, בַּוֹזַלֶבֵי דְגַּוּלְגַּלְהָא. הָבִי בִוּתִפִּשִּׂפִיוּ בִּבֶכ גוּפא, וְגוּיפא וְעָאלִין בַּחֲלָבֵי דְּגוּלְגַּלְתָּא. הָבִי מִתְפַשִּׁטִין בְּבָל אָתְאָחִיד בְּהוּ. (אבל) לְעַתִּיקָא הָתְּאָחִיד בְּהוּ. (אבל) לְעַתִּיקָא הָתְּאָחִיד בְּהוּ. (אבל) נִּתְבְנֵּוּ, וְכָּא יִיאָן בֵיהּ, דְּהָא בּכָּא בְּוֹדִר אִשִּׁתִּבְוּז, ווֹידוּ קַדִּישָׁא סְתִימָא, לָא נִתְבְּנוּ, וְלָא יִיאָן בִיהּ, דְּהָא לָכַבָּאָ, זִזְנִּיִם לְכַבָּאָ. לָא שַלְּיָּהִא בִּּהְשִּ שִׁהְנָּאַ. אֲׁבָׁכְ בִּׁנַאַגִּי, בְּאַ שַלְהָּה אַ נְיִּהְבָּוּץ זְבָּג - בִּוֹ בַּירִי בְּיִּבְיי, בִּיִּה שִׁיבִּיּלִיאַ בְּּהַבְּיִי אַלְּבָּרְ בְּּנַאִי, לוּ נֹעֹבְּנוּ כוֹ נתכנו עליכות ודאי.

## 1 Samuel 2:3

".אַל תַּרְבּוּ תַדְבָּרוּ גָבֹהָה גָבֹהָה יֶצֵא עַתַק מִפִּיכֶם כִּי אֵל דַעוֹת יְהוָה וּלֹא [וְלוֹ] נַתְכָּנוּ עַלְלוֹת"

"Talk no more so very proudly; Let no arrogance come from your mouth, For YHVH is the God of knowledge (Da'at); And by Him, actions are weighed."

The Lights of Right and Left in Da'at illuminate the crown of the head as surrounding lights. Then enter the cavities of the skull with the aspects or inner Lights, and spread in the entire body that is the six Sefirot of Chessed, Gevurah, Tiferet, Netzach, Hod, and Yessod.

The concealed Atika Kadisha has only the Light of Chassadim that brings joy and life to all because it has no judgment.

אוּכבויוֹ. וְאַלְפִין (קוצי) מְקוֹצֵי דִּשַּׂעָרִין, דְאִינּוּן אוּכָמִין. בנהירו עלַאַה דמעטר (דמתעטר) בּרִישִׁיה מַאַבָּא, וּמִמּוֹחָא דָּאָתִנָהִיר מֵאַבַּא. לְבַתַר נַפְּקִין נִימִין עַל נִימִין, מְנָהָירוּ דְּמְתַעֲשֵׁר בְּרִישֵׁיה ַ מֵאִימָא, וּמִשְׁאַר מוֹחֵי. וְכַלְּהוּ אֲחִידָן, וּמְסְתַבְּכֵי מָתעָרבִין דָא בִּדָא, וּמִסְתַּבְּכִין דָּא בִּדָא.

124. בֹגוּלְגַּלְתָא דְרֵישָׂא, תַלְיֵין כָּל אִינּוּן רְבְּוָון 124. בְּגוּלְגַלְתָא דְרֵישָׂא, תַלְיֵין כָּל אִינּוּן רְבְּוְוּן וָאַלְפִין (קוצי) בִּוּקוֹצֵי דאינון וּבִוּסְתַבְּכִיןֹ דָא בְּדָא, אֲזִידִן דָא בְּדָא, דַאָזִירָן בִנְּהִירוּ וּמִסְתַּבְּכִין דָא בְּדָא, אֲזִידִן דָא בְּדָא, דַאַזִירָן בְנָהִירוּ עָּכֶּלאָה דְבִוּעָטָר (דמתעטר) בַּרִישָּׂיה בֵּאָבָא, ובִּבּוווֹא דְאָתְנְּתִיר בִוּאַבָּא. לְבָתַר נְּפָקִיןֹ נִיבִוּיןֹ עַכֹּל נִיבִוּיןֹ, בִּוּנְהִירוּ דְּבָוּתַעָּפַיר בָּרֵישֵיה בוּאִיבּוֹא, וּבִוּשִּׂאַר בווֹווֵיי. וְכַכְּהוּ אַווירָדֹּן, וּמִסְתַּבְּבֵי בְּאִינוּוֹ שַּׁעְרִי דַּאֲווירָן בֵּאַבָּא, בְּגִּין בָּאִינוּן שַּׁעָרִי דַּאֲחִידָן מֵאַבָּא, בְּגִין דְּאִינוּן ראינון בתערבין דא בדא, ובוסתבכין דא בדא.

In the skull of the head that is Keter hangs tens of thousands of locks of hair. They entangled and intertwined in each other. They hold to the supernal light that surrounds the head and comes from the Father. From the side and light of Mother come out many tiny hairs that are entangled with the hair that holds the Father.

Lesson:

There are three types of hair on the head. They come from the Light of the Father, Chokmah, Right line. From the Right, Mother, Binah. From the center line, Da'at. The first Light enters the skull and establishes the root of the hairs. For that reason, the hair represents the energy of a person.

In a dream, more hair represents greater energy, cutting or losing hair in a dream represents the opposite.

וָרַזִין, סְתִימִין וּמָתַגַּלְיֵין. וּבָגִין כַּדְּ כַּלְּהוּ מוֹחֵי רְמִיזֵי (כך נמצא בס"י) בְּאָנֹכִי יִיֵ׳ אֱלֹהֵידְּ וְכוּ׳, פַמָה דְּנָהוֹרִין בָּעָטָרָא דְרֵישָׁא, וְעָאלִין בַּחֲלַלֵי דגוּלְגַּלְתַא.

125. וְכַלְּהוּ מוֹחֵי אֲוֹזִידַוֹ בְגוּלְגוּלְתָא, בְּמוֹחֵא עַבּאָה. 125. וְכַלְהוּ מוֹחֵי אַחִידֵן בְּגוּלְגוּלְתָא, בְּמוֹחַא וָכַכְּלֹהוּ בִּוֹשִׂיכָן (דאתמשכן) אָתִבַוּשִּׂיכָן בִוּתִכַת וַזַּלָבֵי עִנְּאָה. וְכַלְהוּ מְשִׁיכָן (דאתמשכן) אָתְבַשִּׁכָן דְּבּוֹוֹזָזְא, (אחידן במוחי) בִּוּהְעָּרְבָּן בְּא בְּדָבּא, בְּדַבִּיָא מִּתְּלֵת חֲלְלֵי דְּמוֹחָא, (אחידן במוחי) מִתְעָרְבָּן בּבְוּסְאֲבָא. בְּבֶּכֶל אִינוֹן טַוְעַבִּוּין וְרָוֹין, סְתִיבִוּין וְבִוּתְנַּכְיִיןֹ. דָּא בְּדָא, בְּדַבְיָא בִּמְסָאֲבָא. בְּכָל אִינוּן טַעֲמִין וּבְגַּיוֹ כַּךְ כִּכְּהוּ בּוּוֹזֵי רְבִוּיוֹיִ (כך נמצא בס"י) בְּאָנֹכִי יַיֵּ אַלהֵיך וִכוּ׳, כִּבָּה דְּנָהוֹרִין בְעָטָרֵא דְרֵישָׂא, וְעָאלִיןֹ

The Light that is in the cavities of the head is Chokmah, Binah, and Da'at of Israel Sava and Tevuna that hold in the skull that is the Chokmah, Binah, and Da'at of Father and Mother that is the supernal brain.

The hair that comes out of the three parts of the brain connect to the supernal brain and intermix with it with aspects of purity and impurity. These brains implied in the first commandment of "I am YHVH your God...", which is the secret of the 248 positive actions precepts and the 365 precepts of avoiding negativity. They are arranged as lights shine in the crown of the head. Their lights enter the four brains of the skull that are Father, Mother, and the two parts of Da'at and fill the three cavities of the head.

לְקָבְלֵיה, יְסַלְסֵל בְּרִישֵׁיה דְּמַלְכָּא, וִיפּנָה שַּׁעֵרִי מעל אודנוי, וישמע ליה מלכא בכל מה דבעי.

126. כָּל אִינּוֹן קוֹצִין אוּכָבִיין, זוַפַיִין וְתַלְיִין לֹסְטִרָּא 126. כָּל אִינּוּן קוֹצִין אוּכָמִין, חַפְּיִין וְתַלְיִין דְאוּדְנִיןֹ. וְהָא אוֹקִיבְוֹנָא, דְבְּגִּיןֹ כָּךְ כְּתִיבֹ, (מלכים ב לְסִטְרָא דְאוּדְנִין. וְהָא אוֹקִיבְנָא, דְבְּגִין כָּדְ יט) הַפַּאן יִיָּי אָוְנְךְּ וּשְׁבְּעֹ. בִּוּבָאוֹ אוֹהָיבְוֹנָא, בַּוּאוֹ רְּבְעֵי בְּיט) הַטֵּה יְיָ׳ אָוְנְךְּ וּשְׁבְּע. מִכְּאוֹ דְיַרְכִּין בַּוֹלְכָּא אוּדְנֵיה כָלֵהָבִכִּיה, יִסַכְּסֵל בַרִישׁיה אוֹקִימְנָא, מַאוֹ דְּבָעִי דְּיַרְכִּין מַלְכָּא אוּדְנֵיה דְּבַוּלְכָּא, וְיִפָּגָּה שַּׁעָרִי בִועַל אוּדְנוֹי, וִיִּשִּׂבִוע ביה בִוּלְכָּא בכל מה דבעי.

#### Isaiah 37:17

".הַטַּה יִהוָה אָזִנָךְ וּשִׁמָע פָּקַח יִהוָה עֵינֵךְ וּרְאֵה וּשְׁמַע אֵת כָּל דְּבְרֵי סַנְחֵרִיב אֲשֶׁר שָׁלַח לְחָרֵף אֱלֹהִים חָי"

"Incline Your ear, O YHVH, and hear; open Your eyes, O YHVH, and see; and hear all the words of Sennacherib, which he has sent to reproach the living God."

The Zohar tells us that if we want Hashem to listen to our prayers, we need to make the correction of the hair by moving away from the hair from over the ears to be able to hear the prayers.

The explanation is that the roots of judgments can be found in the hair and when we remove them, we reveal the upper three sefirot of Zeir Anpin and the prayers have a higher connection and can be heard by the King.

דְשַּׁעַרִי, בְּוּתָאַוֹוַדֵּא ווֹד אוֹרְווֹא, 127. בְּפַלְגוּתַא דְשַּׁעָרִי, מִתְאַחָדֵא חַד אוֹרְחַא, וָקוֹצֵא, וָאִינוּן מַפָּרִשִּׁין רִשְּׁתַא לְחַיֵיבַיַא, דְּלַא יַדעין אִינּוּן אָרְחִין. הַדָא הוּא דְכָתִיב, (משלי

בְּאָרְוֹזֶא דְעַׂתִּיל יוֹבִיוֹן, וּבִוּתְפַּרְשָׁוֹ בִוֹנֵיה כָּל אוֹרְוזוֹי בְּאָרְחָא דְעַתִּיק יוֹמִין, וּמִתְפְּרְשָׁוֹ מִנֵּיה כָּל דְּפָקּוֹבִי אוֹרַיִיתָא, (ואתמנן עלייהו) כָּל בַואריהוֹן אוֹרְחוֹי דְפִקּוֹבִי אוֹרַיִיתָא, (ואתמנן עלייהו) כָּל דִּיבְבָא וִיכְלָא תַּכְיָין בְּכָל קּוֹצָא וִקּוֹצָא וִקּוֹצָא, וִאִינִּוּן בִּיפרשִּׁין מָארִיהוֹן דִּיבָבָא וִילְלָא תַּלְיָין בְּכָל קּוֹצָא רשהא לווייביא, דלא ידעיו אינון ארוויו. הדא הוא דָּבָתִיבֹ, (משלי ד) דַּרַךְ רְשָּׂוֹעִים כָּאֲפַלָּה. וְכָל אָכֵּיוֹ בָּרָ בָּכָּוֹהוּ הַנָּהִיםוּ, ד) דֶּרֶדְּ רְשָׁעִים בָּאֲפֵּלָה. וְכָּל אָלֵין הַלְיֵין בִּקוֹצִין תַּקִיפִין, וּבְגִין כַּדְּ כַּלְּהוּ תַּקִיפִין. וְאוֹקִימְנַא מאריהון אתאחדן דמתקלא, (ס"א דרחימותא) דכתיב, (תהלים כה) כל ארחות יי׳ חסד ואמת. וכל כּדְ, בּגין דַמַשָּׁכִין מַמּוֹחָין סָתִימִין דְּרָהִיטֵי דְּמוֹחָא.

דרחימותא) דכתיב, (תהלים כה) כַל אַרוזוֹת יִי׳ וַזְּסֶד וֵאָבֶות. וְכַל כַּךְ, בְּגִּיוֹ דְבִישִׂכִיוֹ בובווזין סתיבוין דרהיטי דבווזא.

The hair on the head has three types called 'שערות'," hair' that is the aspect of the supernal Da'at. The second type is called 'נימין', 'string' (as in musical instrument) with the aspect of Binah. The third type is called 'קוצין', 'thorns' with the aspect of Chokmah. There is a path on the skull that splits the hair and receives its nourishment from Atik Yomin. It spreads to all paths of the Torah precepts.

The forces of judgments that hold in each 'thorn' and for that the 'thorns' are hard. They spread nets to catch the wicked that don't know the ways of the Torah. As it says in Proverbs 4:19 "דֶּרֶךְ רְשָׁעִים כָּאֲפֵלָה לֹא יָדְעוּ בַּמֶּה יִכְּשֵׁלוּ." "The way of the wicked is like darkness; They do not know what makes them stumble."

The Tzadikim know the ways of the judgments and they chose the center path that doesn't have judgments. Their path illuminates from the center path on the skull of Arich Anpin that illuminates the center line on the skull of Zeir Anpin.

Proverbs 4:18

"וָאֹרַח צַדִּיקִים כָּאוֹר נֹגַהּ הוֹלֵךְ וָאוֹר עַד נְכוֹן הַיּוֹם."

"But the path of the righteous is like the shining sun, That shines ever brighter unto the perfect day."

The 613 precepts help the person walk the middle path that doesn't have judgments.

128. וּבֹגִין כַּרָ בִשֹּׁתַכוֹזִי כַל זוֹד כַפַּוּם אוֹרוֹזוֹי, בוווד 128. וּבגין כַּדְ משׁתַכחי כַּל חַד כּפּוּם אוֹרחוֹי, בווֹוָזֹאַ בְּאִינֹּוּן קּוֹצִין שְּׁעִּיעָן, אָתְבַוּשְּׂכָן בָואַרִיהוֹוֹ מֵחַר מוֹחָא בְּאִינוּן קוֹצִין שְׁעִיעָן, אָתְבַוּשְּׂכָן דְּבַּוֹהְקְּכָּא, (דרחימותא) דְּבְהִיב בָּל אָרְזוּוֹת יִיֵּ' זָוֹסֵד מָאבִיהוֹן דְּמַּתְקְּלָא, (דרחימותא) דְּבְתִּיב בָּל

The aspect of 'thorns' is found in the three types of hair that come out the three brains that represent Chokmah, Binah, and Da'at. From the middle brain that is Da'at come out the soft thorns that for them it says in Psalms 25:10 " כָּל אָרְחוֹת יָהוָה חֶסֶד וֵאֲמֶת לְנֹצְרֵי בְּרִיתוֹ וְעֲדֹתִיי." "All the paths of YHVH are mercy and truth, To such as keep His covenant and His testimonies."

מָאי קָא מַיִירֵי. אֶלֶא לֹא יָדְעוּ, כְּלוֹמֶר לַא יַדְעִין, וְלָא בָּעָאן לְמִנְדַע, בַּמֶּה יִכְּשֵׁלוּ. אַל תִּקְרֵי בַּמֵּה, אַלָא בָּאִימָא יָבַשָּׁלוּ. בָּאִינוּן דְמְתַאָחָדִין בַּסְטַר דאימא. מאי סטרא דאימא. גבורה תקיפא מינה מתאחדן מאריהון דיבבא ויללא.

129. בְּבּוֹוֹזֶא תִּנָיִנָּא, בְּאִינוֹן קוֹצִין תַקּיפִין, אָתְבֵוֹשִּׂבֶן 129. מְמוֹחָא תִנְיָנָא, בִּאִינוֹן קוֹצִין תַקִיפִין, וָתַלְיֵין בָּוֹאַרִיהוֹן דִּיבֶבָא וִילֶלָא דִּכְתִּיב בְּהֹוּ דִּרֵרְ אִתְמַשְּׁכָן וְתַלְיֵין מָאַרִיהוֹן דִּיבָבָא וִילֶלָא דִּכְתִיב רְשָּׂעִים בָּאֲפֶּלָה כֹא יָדְעוֹ בַבֶּנוּה יִבְּשֵׁלוֹ. בַוּאִי קא בַוִינֵרי. בְּהוֹ דֶּרֶדְ רְשָׁעִים בָּאֲפֵלָה לֹא יָדְעוֹ בַּמֶּה יִבְּשֵׁלוֹ. אֶכֶּא לֹא יָדעוּ, כּלוֹבֵור לָא יַדְעִיוֹ, וַלָּא בָּעָאוֹ לִבוּגַּדַעֹּ, בבוה יבשלו. אל תקרי בבוה, אלא באיבוא יבשלו. בּאִינוֹן דְבִותאַוֹוֶדִין בִּסְטַר דְאִיבַוּא. דֹאִיבַּוֹא. גָּבוֹרַה תַּקּיפא בִוינַה בִוּתִאַוַוְדְןׁ בְּוּארֵיהוּוֹ

From the Left-brain that is Binah come out hard thorns that carry judgments. Because it's on the left with Gevurah, the judgments are multiplied.

דֹאַינּוּן 130. מְמוֹחָא תִּלִיתַאָה, בָּאִינּוּן קוֹצִין דָאִינּוּן קוציו בָּאֵמְצָעִיתָא, דְּמִידִין (דמארין). וְאָקּרוּן אַפִּין נְהִירִין וַלַא דָבִירִין (דמארין). וִאָּקָרוּן אַפּין נְהִירִין וַכַּא נְהִירִיוּ נְהִירִין. וּבְהָנֵי כָּתִיב (משלי ד) פַּלֵּס מַעגַּל וּבְהָנֵי כָּתִיב (משלי ד) פַּכֵּס בַּיִענָּכ רַגָּכֶּיך. וִכּכָּא רַגְלֵידָ. וְכֹלַא אָשָׁתְּכַח בָּאִינּוּן קוֹצִין דְשַּׁעָרִי

The third brain that is in the center includes the right and the left that is hair, strings, and thorns. The thorns in the middle come from the brain of Da'at. They receive from the aspect of Chokmah of Malchut that is mitigated with Chassadim. They are called illuminated face when they are connected to the center, Da'at, and non-illuminated face when they are connected to Malchut.

מצחא לאתפקרא) חייביא עוֹבָדֵיהוֹן. וְכַד הַאִּי מִצְחַא אָתְגַּלְיֵיא, מִתעַרין מַאַרִיהוֹן דִּדִינִין, וּבְשַּׁעַתָּא דָאָתְגַּלְיֵיא מְצָחַא דְעַתִּיקַא בּהַאי מצחא, אתהדרת חוורא כתלגא. וההיא

דגוֹלגַלָתא, מִצְּווֹא לַאָתְפַקּדָא (ס"א 131 מִצְחַא לאתפקרא) זוַיַּיבַיָּא עַכל עוֹבַבִייהווֹ, וְכַדֹ הַאִי בִוּצְּוֹזִא לְאִתְפַּקּדָא (ס"א אָתְגַּלְיֵיא, בִוּתְעַרִין בִוּארִיהווֹ דְּדִינִּיוֹ, לַאִינוּוֹ דְּלַא בתכפפיו בעובדיהוו. האי ביצווא סובקא כוורדא. ובשעתא דאתגלייא מצווא דעתיקא בהאי מצווא, אָתַהַדְּרַת וֹזַנַירַא כְּתַלְיָּא. וְהַהִּיא שַּׁיְעַׂתָא, עַת רְצוֹן

The forehead of the skull is the front to visit the wicked for their deeds. The judgments are revealed on the forehead of those who are shameless in their actions. Their forehead becomes red like a rose. When the forehead of Atika is revealed in this forehead, it becomes white as snow. That time is called a time of goodwill for all.

132. בְּסְפַרָא דָאַגַּדְתָּא דְבֶּי רַב יֵיבָא סָבָא אָבַור, 132. בִּסְפַרָא דְאַגַדְתָּא דְבֵי רַב יֵיבָא סָבָא בֶּוּצַּ֫וֹז. זְּבֵי בֶּוּצַּוֹז, בִוּצְּוֹזָא דְּעַׂתִּיקָא. וָאָי כָּאו, אַשִּּוֹדֵי זו׳ אָמַר, מֶצַח. זָבֵי מֶצַח, מְצְחָא דְעַתִּיקָא. וְאִי לָאו, בִּין הָרֵין אַתְנוּן, כְּבָּוה דִאָהָ אָבֵּור (במדבר כד) וּבַּוּחַץ אַשְּׁבֵי ח' בּין הְּרֵין אַתְנוּן, כְּבָּה דְאַהָּ אָמֶר (במדבר כד) וּמַחַץ פַּאָתֵי מוֹאַב. פאתי בוואב.

The word for forehead in Hebrew is 'מצח'.

In the book of legends of Rav Yeva Sava, he said that if they have the merits, their forehead would be the forehead 'מצח' of Atik, which is the forehead of Goodwill. If they don't have merits then the last letter 'n' moves to the middle to make 'γηη' that means 'smite','crush'. As it says in Numbers 24:17 " וּמָחַץ פַּאֶתֵי מוֹאָב וְקַרְקָר כָּל בְּנֵי שֵׁת "And shall crush ('מְחַרֶּי) through the forehead of Moab, And tear down all the sons of Sheth." It means that the wicked get their punishments from it.

אָחַרָא (באתרא) בְּנַצַח אָחַרָא אָסִתְּלַק, וְאִית נצחים אחרנין דמתפשטין בכל גופא. ובגין דְּשַּׁבְּתֵא בְּשַּׁעָתֵא דְּצְלוֹתֵא דְּמָנְחָה, בְּגִין דְּלַא

133. וָאוֹהָיֹבִנֶּא, דְּאָהָרִי גַּצַוֹוֹ בְּאַתְנוון רְצוֹפִיןֹ. וְכַבָּוֹה 133. וָאוֹהִימְנָא, דִּאָקָרִי נֶצַח בְּאַתְנון רְצוּפִין. נָצַוֹיִים הָווֹ. וָאַף עַכֹּל גַּבֹ דְּנָצַוֹּז אָזוָרָא (באתרא) בְּנָצַוֹז וְכַמָּה וְצָחִים הָווֹ. וְאַף עַל גַּב דְּנָצַח אַוורָא אָסִתְּכַּלָּ, וְאִית נְצַוֹוִים אַווּרַנִּיוֹ דְבִּתְפַשִּׂטִיוֹ בְּכַּכ גֿופא. ובגין דשַבתא בשַעַתא דצַלותא דבונווה, בגיו דְּבֶּלֶא יִהְעַר דִּינִּיוֹ, בַּּלְיָא עַהִּיהָא קַדִּישָׁא בִוּצְּוֹזָא דִיכֵיהֹ, יִהְעַר דִינִין, גַּלְיָא עַהִּיקָא קִדְישָׁא בִילֵיה וָכַל דִינִין אָתַכַּפָיֵין וָאָשָׁתַכַכוּ וַלַא אָתַעַבִידוּ. וכל דיניו אתכפייו ואשותככו ולא אתעבידו.

The word 'מצח' 'forehead' can be written as 'נצח' when replacing the first letter 'מ' with 'i' that is the letter that follows it in the sequence of the Hebrew letter. The new word 'ונצח' is the name of the Sefirah of Netzach. It implies that the supernal Netzach illuminates in the forehead and spreads on the right side of Chessed.

The meaning of the word 'נצח' 'Netzach' is "win, conquest, overpowers" because Netzach overpowers the judgments.

On Shabbat afternoon, Atika Kadisha reveals his forehead, and all judgments are subdued and not manifest.

בעובדיהון. דחציפין ע"ב) לְמָּה. לְקָבְלֵיהוֹן דְּד׳ מִיתוֹת בֵּית דִּינָא ַלְתַתַּא, דְּתַלְיֵין מְלְעִילַא. וְאָשְׁתַאַרוּ עֲשְׂרִין. וּבָגִין כַּדְּ לַא מַעַנִישִּׁין בֵּי דִּינָא עַלַאָה, עַד דילן הַנינַן, לַקבליהוֹן דכ״ד ספַרים דאתפּלילַן

134. בְּהַאִי בִּנְצְּווֹא תַּלְיֵיוֹ כ"ד בַּתֵּי דִינִיוֹ, לְכַל אִינוֹוֹ 134. בָּהָאִי מִצְחַא תַּלְיֵין כ"ד בַּתֵּי דִינִין, לְכַל דכתיב, (תהלים אינון כבוה עג) וְאָבְירוּ אֵיכָה יָדַע אֵל וְיֵשׁ דֻּעָּה בְעַבְּלִיוּן. וְהָא דִּכְתִּיב, (תהלים עג) וְאָבְירוּ אֵיכָה יָדַע אֵל וְיֵשׁ עֶשְּׂרִים אִינוֹן, ד׳ (דף רצ"ג ע"ב) כְבָּוּה. כָהַבְּכֵיהווֹן דְּדִי בְּעֶלְיוֹן. וְהָא עֶשִׁרִים אִינוּן, ד׳ (דף רצ"ג בויתות בית דינא לתתא, דתליין בולעילא. ואשהארו עַשַּׂרִין. וּבְגַּיוֹ כַּרְ כַּא בַעַנִּישִיוֹ בֵּי דִינָא עַכַּאָה, עַד רִישִּׂלִים (נ"א עשרין) וְסַכְּלָּהָא כְּכִי שְׁנִּיּוֹ, כְּלֶבְּבֹלִיהוֹוֹ דְּכִי הְּיַשִּׁלִים (נ"א עשרין) וְסַכְּלָּהָא כְּכִי שְׁנִיּוֹ, בַּתֵי דִינָא. בְּמַתְנִיתָא סְתִיבָוּאָה דִיכָּ דְּנִינְוֹן, כְּלֶּקְבְּכֵיהוֹן דְּכִי בָּתֵי דִינָא. בְּמַתְנִיתָא סְתִיבְוּאָה דִיכָּ תְנִינְאָה בְּתַּנִיתָא סְתִימְאָה דכ"ד ספרים דאתכלילו באורייתא.

There are 24 courthouses connected to the forehead. They judge those who are brazen with their actions. They say; Psalms 73:11

"וָאָמָרוּ אֵיכָה יָדַע אֵל וְיֵשׁ דֻּעָה בְעֵלִיוֹן."

"And they say, "How does God know? And is there knowledge in the Most High?" The Zohar says that there are twenty courthouses and why to add four? and answers that the four are for the four types of death executed in the lower courthouse. For that reason, the court does not punish a person until he is over twenty years old. In a concealed study we learn that the twenty-four correspond to the twenty-four books of the Bible.

Lesson;

The forehead of Atika Kadisha is revealed on Shabbat afternoon and it's the best time to connect to the Zohar. Kabbalists say that studying Zohar during that time is worth 10,000 times more than the study during the week.

נַיְימִין. וּבְגִין כָּדְ אָקִרוּ (שיר השירים ה) עֵינַיו פְּיוֹנִים. מֵאי יוֹנִים. כְּמָה דְאַתִּּ אֲמֵר, (ויקרא כה) וְלֹא תוֹנוּ אִישׁ אֵת עֻמִיתוֹ. וְעַל דַא בָּתִיב, (תהלים צד) וַיֹּאמֶרוּ לֹא יָרְאֶה יַ״ה וְגוֹ׳. וכתיב (שם) הנוטע אזן הלא ישמע וגו'.

135. עַּיִינִין דְּרֵישָׁא, אִינוּוֹ עַיִינִין דְּלַא בִוּסְהַבְּוּרִיןֹ בִוּנַיִּיהוֹ 135. עַיִינִין דְּרֵישָׁא, אִינּוּן עַיִינִין דְּלָא וֹזַיַּיבֹיָא. עַיִּינִיּוֹ דְבַּיִּיבִוּיוֹ וְכַא גַּיִיבִוּיוֹ. וּבְגַּיוֹ כַּךְ אָהָרוּ (שיר מִסְתַּמְּרִין מִנְיִיהוּ חַיָּיבַיָּא. עַיְינִין דְּנַיְימִין וְלָא השירים ה) עַּינַיוֹ כִּיוֹנִים. בַאִּי יוֹנִים. כְּבֵּה דְאָת אַבֵּור, (ויקרא כה) וִלֹא תוֹנוֹ אִישׁ אֶת עֻׂבִּוּיתוֹ. וְעַבֶּל דָא פָּתִיבֹ, (תהלים צד) וַיֹּאמָרוּ כ<sup>וֹ</sup>א יַרְאָה יַ״הּ וְגֿוֹי. וֹכתיב (שם) הנוטע אוון הלא ישבוע וגוי.

Songs 5:12

"עֵינַיו כִּיוֹנִים עַל אֵפִיקִי מַיִם רֹחֲצוֹת בַּחַלָב יֹשָׁבוֹת עַל מִלֶּאת"

"His eyes are like doves By the rivers of waters, Washed with milk, And fitly set."

The eyes in the head of Zeir Anpin look like they are in a sleep state and sometimes not. The wicked see it as if they are asleep and think that there is no one watching the world and their actions. They say; Psalms 94:7

"וַיאמרוּ לא יִראָה יַהּ וִלֹא יַבִין אֵלהֵי יַעַקב."

"Yet they say, "YH (יָה) does not see, Nor does the God of Jacob understand."

Because of their actions, the wicked connect to the Left and can't see the eyes.

The righteous see that the eyes are always open as we read in Psalms 94:9 "הַנְטָע אֹזָן הַלֹּא יִשִּׁמֶע אָם יֹצֵר עַיָּן הֵּלֹא יַבִּיט." "He who planted the ear, shall He not hear? He who formed the eye, shall He not see?"

136. תַּקוּנָא דַעַב' עַינָא, שַּעָרִי דְבְּוַתִּשַּׂעָרוֹ בְּשִּׁעוֹרַא 136. תַקוּנָא דַעַב' עִינָא, שַעָרִי דְּמָתְשַׁעַרן שָׁעַרִין הַלְיָין אֶלֶף וְז׳ בִּוֹאָה בָוֹאָרֵי בְּשִׁעוּרָא שְׁלִים. מֵאִינּוּן שַּׂעַרִין הַלְיָין אֶלֶף וְז׳ דְאַשְּׂנְּוֹזוּתָא, כְּאַנְּוֹזִא הְּרָבָא. וּכְבִין בַּיִיבֵוּי כַּכְּּהוּ מְאָה מָאַרִי דְּאַשְׁנְחוּתָא, לְאַנְחָא קְּרָבָא. וֹכְבִין קַיִימֵי בַּלְּהוּ מִשׁוּלְשָׁלֵיהוֹן וּמְתַבּּקְחִין עַיִינִין. בושורלשיליהון ובותפקווין עַיִינִין.

The hair that is at the end of the forehead above the eyes is the eyebrows. They represent the Light that is revealed after the letter Yod 'came out from the eyes of Adam Kadmon and Chokmah is revealed. When Chokmah and Chassadim are unified, the eyes are opened and illuminated, but before the unification in the center column, the eyes are closed and look 'asleep', because Chokmah without Chassadim is darkness. The eyebrows make war to sustain 1700 forces that monitor the flow of Light from above to below. 1000 for the upper and 700 for the seven lower sefirot.

דָאָקרוּן עֵינֵי יִיַ׳, לַא פַּקּחִין, וַלַא אָתִּערוּן, בַּר בְּזִמְנָא דְאָלֵין כְּסוּתֵי דְּגְבִינִין, מְתְפָּרִשִּׁין אִינּוּן תַּתָּאֵי מֶעֶלָּאֵי. וּבְשַּׁעַתָא דָאָתַפַּרְשַׁן גָּבִינֵי תַּתָאֵי מַעַלָּאֵי, וַיַהַבִין אָתַר לְאַשְׁגָחַא מְתַפַּקּחָין דאָתער כמאן ואתחזי בר אָסַתַּחָיַין, אָתְבַּפְיַין מַארִיהוֹן דְּדִינִין לְיָשְׁרָאֵל. וּבְגִין כַּדְ כָּתִיב, (תהלים מד) עוּרַה לַמַה תִישֵׁן יִי׳ הָקִיצָה וְגוֹ׳.

137. כְּסוּתָא דְעַבל עַיִּינִין, גָּבִינִין בְּהַתָּאֲדָוְדָן בְּהוּ. 137. כְּסוּתָא דְעַל עַיִינִין, גָּבִינִין מִתְאַחֲדָן בְּהוּ. וָאֶלֶף (וד' מאה) רַבְּוֶון בָּאַרֵי הָּרִיסִין אָתִאַזַיֶּדוֹ בְּהוּ, וְאֶלֶף (וד' מאה) רַבְּוון מָאַרִי הְּרִיסִין אָתִאַזַיֶּדוֹ בְּהוּ, וְאִינִּוֹן אָקְרוּן בְּסוּתָא דְעַיִינִין. וְכֶל אִינִּוּן דָאָקְרוּן עֵינֵּי בְּהוּ, וְאִינּוּן אִקְרוּן בְּסוּתָא דְעַיִינִין. וְכָל אִינּוּן יִיַּ׳, כַּא פַהָּווִיוֹ, וָכַא אָתַעַרוּוֹ, בַּר בּוֹבִנַא דְאָכֵּיוֹ כָּסוּתִי דַּגָּבִינִין, בותפרשִין אִינון תַתָּאֵי בוּעָכַאֵי. וּבְשַּׁעַתָא דאתפרשוו גּביני תתאי מעלאי, ויהביו אתר לאשנוא דאתער בַנּאָן ואָתוֹזוֹיִל בּוֹשֵׂינָֹתֵיה (משנתיה). אָסְתַּוְזַרוּ עַּיִינִין וְוָזְבָּוֹא כְּעַיֹנָתִיה (משנתיה). אָסְתַּחֲרוּ עַיִינִין וְחָבָא פּהָינוֹא, ואָסְהַנוֹוֹן בְּוֹזַנוּרָא דִּיכֵיה. וְכַד אָסְהַוֹזֹיֶיוֹן, לְעֵינָא פָּקִיחָא, וִאָּסְהָחָן בְּחַנֵּוּרָא דִּילֵיה. וְכַד כַּתִיבֹ, (תהלים מד) עוֹרָה כַבַּוּה תִישָּׂוֹ יִיֵּ׳ הַקִּיצַה וְגוֹי.

The eyelids with the eyelashes have 14 million forces of protection that are called the eye cover. All of these are called 'the eyes of YHVH' that is the Light of Chokmah illuminating from the eyes.

Keter, Chokmah, Binah, Tiferet, and Malchut of the head are called Skull, Eyes, ear, nose, and mouth.

When the upper and lower parts of the eyelids are separated from each other, the eyes open and they look like they are awakened from sleep. They turn and see the opened eyes of Arich Anpin. When they wash in the whiteness of Arich Anpin, all judgments are removed from Israel.

Psalms 44:24

עיני דאַקרוּן וְאַשְׁגָּחוּתָא (נפקא) נַפְּקֵי, מְגְוַון אוּכָמָא דְּעֵינָא. בְּמָה דְּאוֹקִימְנָא בְּאָדֶרָא, דִּכְתִּיב, (זכריה ג) עַל אָבָן אַחַת שָׁבָעָה עֵינַיִם. וְאִינּוּן גַּוונִין מָתַלַהַטִין בַּסְטָרַיִיהוּ.

138. אַרְבַּע גַּוונִין אָתְחַזְיַין בּאִינּוּן עַיִינִין. בַוּאִינֿוּן נָהָירִין 138. אַרְבַע גַּוונִין אָתְחַזְיַין בּאִינּוּן עַיִינִין. ד' בָּהֵי הָתְפִילִיוֹ, הַנַּהַרִיוֹ בִּרְהִיטֵּי בּוּוּוָא. ז' הַאָּקּרוּוֹ עֵינֵי בּמִינוּו נְהִירִין ד' בְּהֵי הַתְפִּילִין, דְּנַהַרִין בִּרְהִיטֵי ה׳. וְאַשִּׂנְּוֹזוּתָא (נפקא) נַפָּקָי, מְנְּווֹן אוּכְבָוּא דְעִינָא. ָּכְמַה דָאוֹהָימִנָא בָאָדֵרָא, דְּכָתִיבֹ, (זכריה ג) עַּל אֶבוֹ אַוות שַּבְעַה עַינַיִם. וָאִינוּוֹ גַּוונִין בַתַּלְהַטִּין בַּסְטַרְיִיהוּ.

There are four colors that can be seen in the eyes of Zeir Anpin. They are White for Chokmah on the Right column. Red for Binah on the Left column. Green for Tiferet on the Center column, and Black for Malchut. They illuminate in the four compartments of the Tefillin that fill the cavities of the brain in the skull. The scrolls inside the Tefillin have the aspect of the brain and the upper three sefirot. The houses of the tefillin have the aspect of the brain cavities and the six sefirot of Z"A.

The Light in the eyes shines the six sefirot of Z"A, and with Malchut, they are called the eyes of YHVH.

The white in the eye is Chessed, the red is Gevurah, green is Tiferet that includes Netzach, Hod, and Yessod. The eyesight comes out of the black of the eye that is Malchut.

Zechariah 3:9

מארי אוחרנין, נָפָקין דָּאַשָּׁגַחוּתָא לְדִינָא. וְאִינוּוּן אָקרוּוּן, (דברי הימים ב טז) עֵינֵי יָיֵ׳ מַשׁוֹטָטוֹת בָּכַל הַאָרֵץ. מַשׁוֹטָטוֹת, וָלֹא מִשׁוֹטָטִים. בִּגִין דְּכַלְהוּ דִינָא. מִירוֹקָא, נְפְקִין אוֹחֲרָנִין, דְּקַיִימִין לְגַלָּאָה עוֹבָדִין, בֵּין טַב וֹבין בּישׁ. דכתיב (איוב לד) כַּי עִינַיו עַל דַּרכי איש. ואלין אקרון, (זכריה ד) עיני ייַ׳ משוטטים. משוטטים, ולא משוטטות. בגין דָּאָינוּון לְתָרֵין סָטָרִין, לְטַב וּלְבִישׁ. מֵחָנוּרַא, נפקין כַּל אינוּן רַחמי, כַּל אינוּן טַבַאן, ַ דְּמִשְׁתַּכְחֵי בְּעַלְמֵא, לְאוֹטַבָא לְהוּ לְיִשְׂרָאֵל. וּכָדֵין אָסָתַחָיַין (נ"א אסתחרן) כַּל אָינוּן תִּלַת גווני, לרחמא עלייהו.

139. בִוּסוּבַוּהָא, גַּפַּהָיוֹ אוֹווֹרַנִּיוֹ, בַוּאַרִי דְאַשְּׁגַּווווּתָא 139. מְסוּמָקָא, ַלְדִינָא. וָאָינוֹוֹ אָהָרוֹן, (דברי הימים ב טז) עַּינֵי יָיַי בשוטטות בכל הארץ. משוטטות, ולא משוטטים. בְגִּיוֹ דְּכֶכְּהוּ דִינָּא. בִוּירוֹהָא, נַפַּהִיוֹ אוֹווַרַנִּיוֹ, דְּקַיִּיבִוּוֹ לְגַּלְאָה עוֹבָדִין, בֵּיוֹ טָב ובֵיוֹ בִישֹׂ. דְּכְתִיב (איוב לד) כּי עִינִיו עַל דרכי אִישׁי. ואָכּיוֹ אָהָרוּוֹ, (זכריה ד) עַּינֵי יִיַ' בִוּשׁוֹטִסִים. בִוּשׁוֹטִסִים, וִכוּא בְּוּשׁוֹטְיסוֹת. בְּגִּיוֹ דָאָינוֹוֹ לְתָרֵיוֹ סְטָּרִיוֹ, לְטָּב וּלְבִישֹׂ. בֵּוֹזְוַוַרַא, נַּפּהָיוֹ כַּל אִינוֹוֹ רַווַבֵּוי, כַּל אִינוֹוֹ טַבְאוֹ, דְבִוּשְׂתַּבְווֵי בְּעָלְבָּא, לישראל. להו אסתחרן) כל אינון תלת גווני, לרוובוא עלייהו.

Zechariah 4:10

<sup>&</sup>quot;עוּרָה לָמָה תִּישַׁן אֲדֹנָי הָקִיצָה אַל תִּזְנַח לְנֵצַח."

<sup>&</sup>quot;Awake! Why do You sleep, O Lord? Arise! Do not cast us off forever."

<sup>&</sup>quot;כִּי הָנֵּה הָאֶבֶן אֱשֶׁר נָתַתִּי לְפָנֵי יָהוֹשָׁעַ עַל אֶבֶן אַחַת שָׁבְעָה עֵינַיִם".

<sup>&</sup>quot;For behold, the stone That I have laid before Joshua: Upon the stone are seven eyes." The 'stone' is Malchut and the seven eyes are the seven aspects of Malchut.

<sup>&</sup>quot;.כִּי מִי בַז לִיוֹם קטַנּוֹת וָשְׁמְחוּ וָרָאוּ אֶת הָאֶבֶן הַבְּדִיל בַּיָד זְרָבָּבֶל שָׁבְעָה אֶלֶה עֵינֵי יָהוָה הֶמָּה משׁוֹטָטִים בְּכָל הָאֶרֵץ"

"For who has despised the day of small things? For these seven rejoice to see The plumb line in the hand of Zerubbabel. They are the eyes of YHVH that wander all over the whole earth."

From the red color in the eyes come out seven other eyes. They oversee judgments because red is the Left column and judgment. They are called 'the eyes of YHVH' "wandering all over the land". The word 'wandering' is written in female form, and not 'wandering' in a male form because the seven eyes from the red are all judgments.

From the green of the eye, come out seven other eyes, which would reveal the deeds of man, whether good or bad, as it is written Job 34:21 "פָּי עֵינִיו עַל דַרְכֵי אִישׁ וְכָל צַעְדָיו יִרְאָה." "For His eyes are on the ways of man, And He sees all his steps."

The green is for the center column that includes both Mercy and judgment. From the white color of the eyes come out mercy and all the good in the world to do good for Israel. Then all three colors Red, Green, and Black, bathe in the white that is only mercy to bring mercy upon them.

והוא חַפִּי עַל כּלַא. כַּל גַּוונִין דְּלְתַּתָא, לַא יַכְלִין בַּל בְּנֵי עַלְמֵא, לְאֵסְחֵרָא לוֹן חַנֵּוֹרָא, לְאוּכַמָא לְסוּמָקָא וְלִירוֹקָא. וְהַכָא בְּאֵשְׁגַחוּתַא חַד, כַּלְהוּ אתאחדן ואסתחיין בחוורא.

140. אָכֵּיין בַּוֹונִין בִתְעָרְבִין דָא בְּדָא, וִאָתְדַבְּקָן דָא 140. אָכֵיין בַּוֹונִין מִתְעָרבִין דָא בִּדָא, וִאָתְדַבְּקָן בָּרָא. כֶּל חַד אוֹזִיף לְחַבְרֵיה מִגְּוָונֵי דִּילֵיה, בַּר דָא בְּרָא. כָּל חַד אוֹזִיף לְחַבְרֵיה מִגְּוונִי דִּילֵיה, בֿוּנִוּוֹרָא, בְּכַלְּהוּ כְּלִילָן בִּיה כַּד אָצָּטִריך, וִהוּא נִזִפּי בַּר מִחַנִּוֹרָא, וְּכַלְּהוּ כְּלִילָן בִּיה כַּד אָצְטְריך, עַל כפַא. כַל גַּוונִין דַלְתַתָּא, לַא יָכַלִין כַּל בְנִי עַלְבֵוּא, לאסוורא לון וזוורא, לאוכבוא לסובוקא ולירוקא. וָהַכָּא בָּאֵשִׁנוֹווּתָא װַדֹ, כַּלְּהוּ אָתְאַװַדְן וְאָסְתַּוְזִיִין

The colors in the eyes blend with each other and stick to each other. Each of the colors lends from their own shades to the others, except for the white color that includes all the colors.

No one in the lower world can change the physical colors from black, red, and green to white. The colors in the eyes are different because they can join and 'bathe' in the white color of the eye and become Chessed.

לאשנחא, לכלהו גווני. ואי אינון לא יהבין אָתַר, לַא יַכְלִין לְאֵשְׁגָחַא וּלְאָסְתַּכְּלֵא. גְּבִינִין לַא קַיִימִין, וָלַא מִשְּׁתַּכְּכִין שַּׁעֻתַא חֲדַא שָׁלֵימוּתָא (שלימתא), אֱלַא פַּקּחָין וְסַתְמִין, סתמין ופַקחין, מְשׁוּם עֵינָא פָּקִיחָא דְקָאֵי עַלַיִיהוּ. וְעַל דָּא כָּתִיב, (יחזקאל א) וְהָחֵיוֹת רצוא ושוב. והא אוקימנא.

141. בָּבִינוֹי כַּא בִישִּׂהַבָּבִין, בַּר כַּד בַּעָיָין בַּווֹנִין דוֹזְוַוְרָא 141. גָּבִינוֹי לָא מִשְּׁתַּבְּבִין, בַּר כַּד בַּעָיָין גַּוְונִין לָאַשִּׁגַּּװָא, בְּגִּין דְגָּבִינִין יָהַבִּין אָתָר לָאַשִּגַּװִא, לְכַלְּהֹר דְּחָוּנָא לְאַשְׁגָּווָא, בְּגִין דְּגָּבִינִין יָהַבִין אָתָר גְּוְוֹגֵיּ וְאִי אִינִּוֹן כְּא יְהַבִּין אָתָר, כָּא יַכִּלִיוֹ לְאַשִּׂנְּוֹזִא וּרְאִסְתַבְּלָא. גָּבִינִיוֹ לָא הַיִיבִוּוֹ, וְלָא בִוּשְׂתַבְּכִיוֹ שַּׂנֻתָא וְזְדָא שְּׂבלִיבוּתָא (שלימתא), אֶכָּא פַּקְּוִזִיוֹ וְסַתְבִּיוֹ, סַתבִּיוֹ וּפַקְּוֹזִיוֹ, בִוּשׁוּם עֵּינָא פָּקֹיוָא דְּלָאֵי עָׂכַיְיהוּ. וְעַב דַא כָּתִיב, (יחזקאל א) וְהַוֹוִיּוֹת רָצוֹא וְשׁוֹב. וְהָא אוקיבונא.

The eyes illuminate with the Light of Chokmah. When the Right joins the Left to form the Center column the eyes open. The eyebrows cover the eyes and when the Center column is formed they open the eyelids to reveal the Light of Chokmah. When there is no movement of Light on the Right and the Left, Chokmah stops and the Light of Chassadim begins.

142. כְּתִיב (ישעיה לג) עַּינֵיך הָרָאֵינָה יָרוּשָׂל ם נַּוָה 142. כְּתִיב (ישעיה לג) עֵינֵיךּ הַרְאֵינָה יִרוּשֵׁל שַּׁאֲנָוֹ, וּכְתִיב (דברים יא) תָּבִוּיד עַינֵי יִיָּ׳ אֱכֹהֶיך בָּה ם נָוֶה שַׁאֲנָן, וּכְתִיב (דברים יא) תָּבִוּיד עֵינֵי יִיָּ׳ אַלהֶיךְ בָּה מֵרְשִׁית הַשָּׁנָה וְגוֹ׳. דְּהָא יְרוּשַׁלַם מרשית השונה וגו׳. דהא ירושולם בעיא בָּאָיָא בָּן, דְּכָתִּיב, (ישעיה א) צֵדֵק יַלִּין בַּהּ. דְּכָהָיבֹ, (ישעיה א) צַּבֵּלֶ יָלִין בָּה. וּבִגְּיוֹ כַּךְ יִרוּשָּׁלַ ם, וּבְגִין כָּדְ יִרוּשֶׁלַ ם, וְלַא צִיּוֹן. דְּכְתִיב, (ישעיה וָלָא צִּיוֹן. דְכָתִיבֹ, (ישעיה א) צִּיוֹן בְּבִּישָּׂפַטֹּ תִּפַרֶה וְגוֹי, א) ציון במשפט תפדה וגו', דכלא רחמי.

# Isaiah 33:20

". ַחַזֶה צִּיּוֹן קָרְיַת מוֹעֲדָנוּ עִינֵיךְ תָרְאֵינָה יָרוּשַׁלָם נָוָה שַׁאָנוָ אֹהֶל בַּל יִצְעוֹ בַּל יִפְעוֹ תָּדֹתִיו לַנֵצְח וְכָל חַבְּלִיו בַּל יִנְתֶקוּ" "Look upon Zion, the city of our appointed feasts; Your eyes will see Jerusalem, a quiet home, A tabernacle that will not be taken down; Not one of its stakes will ever be removed, Nor will any of its cords be broken."

Deuteronomy 11:12

".אָרֵץ אֵשֶׁר יָהוָה אֱלֹהֵיךָ דֹּרֶשׁ אֹתָהּ תַּמִיד עֵינֵי יָהוָה אֱלֹהֵיךְ בָּהּ מֶרֶשִׁית הַשָּׁנָה וְעַד אָחַרִית שָׁנָה"

"a land for which YHVH your God cares; the eyes of YHVH your God are always on it, from the beginning of the year to the very end of the year."

Jerusalem is Malchut, where the Light of Chokmah is revealed. For that reason, Malchut needs the 'eyes of YHVH'. The inner aspect of Jerusalem is called 'Zion' that is Yessod of Malchut. The verse above mentions Jerusalem and not Zion to tell us that Malchut that has the aspect of judgment, needs the 'eyes of YHVH'.

ולירוקא. והכא באשגחותא חדא, כלהו אסחרן נד) וּבַרַחָמִים גָּדוֹלִים אָקבּצֶדְ.

143. עַינֶּיך, עֵינֶּךְ כְּתִיבֹ, עֵינֶא דְעַתִּיקָא קַּרְיֹשָׂא, 143. עֵינֵיך, עֵינֶךְ כְּתִיב, עֵינָא דְעַתִּיקַא סָתִיבָּוֹא דְּכַבְּאָ. הַשִּׁהָא, עַּענִי יִיָּ אֱכֹהֵיך בָּהֹ, כְּטָּב קַדִישָּׁא, סְתִימָא דְּכַלְּא. הַשְּׁהָא, עִינֵי יְיָ׳ אֱלֹהֶיד וּכְּבִישׁ, כְּבָּוֹה דְּאָתְוְזַוֹּיּ (לסומקא ולירוקא. והכא בָּהּ, לְטָב וּלְבִישׁ, בְּמָה דְּאָתְחָזֵי (לסומקא באשגחותא חדא, כלהו אסחרן ואסתחיין בחוורא. פר כַלא אָתִהָּיַיבוּוּ בִּקּיּוּבָוּא תָּדִיר. וְהָתָם עֵּינֶּךְ תִּרְאֶינָה בְּקִיּּמָא תָּדִיר. וְהָתָם עֵינֶךְ תִּרְאֶינָה יְרוּשְׁלַ ם, ירושַיל ם, כּלָא לְטָב, כּלָא בְרַוְזַבֵּוּי. דְּכְתִיב, (ישעיה בּלַא לְטָב, בּלָא בְרַחֲמֵי. דְּכְתִיב, (ישעיה נד) וברוובים גדולים אַקּבּצַר.

The Zohar says that we should read "Your eyes will see" in the singular form as "your eye will see" because it is related to the eye of Atika Kadisha that his two eyes return to become one.

In Zeir Anpin we see two eyes, one on the RIght that is Chessed and one on the Left that is Gevurah with the Light of Chokmah. Arich Anpin is under and inner within Aitk. Arich Anpin is Keter but with Chokmah. The Left eye of Arich Anpin is Chokmah within the Right eye of Atik that is Chassadim, white, and swallows all colors. On that level, we see just one 'eye'.

In the future, this eye that is only Chassadim would be revealed and we will experience it as it says in Isaiah 54:7 "בָּרָגַע קָטָן עַזָבְתֵּיךְ וּבְרַחָמֵים גָּדֹלֵים אָקַבְּצֵרְ: "For a mere moment I have forsaken you, But with great mercies, I will gather you.'

144. תַבְּוּידֹ עַיֹנַיֹּי יָיַ׳ אֱכֹּהֵיהַ בַּהֹ בַּוֶרַשִּׂית הַשַּׁנַה. בַוּרַשִּׂית 144. תַמִיד עֵינֵי יִיַ׳ אֱלֹהֶידְ בַּה מֵרְשִׁית הַשַּׁנָה. וֹזָסֵר א׳ פָתִיב, וְלָא רֵאשִׁית בְּאֶכֶף. בַּוּאוֹ הִיא. הַ"א מֵרשִׁית חָסֵר א׳ פְתִיב, וְלָא רֵאשִׁית בְּאֶלֶף. מַאן הַלְּתַהָּא. וּלְעֵילָא בְּתִיבֹ, (איכה ב) הִשִּׂבְוֹיִם הִיא. הַ״א דּלְתַּהָא. וּלְעֵילָא בְּתִיבֹ, (איכה משום רצ"ד נ) אלבישׁ (דף ע"א) שַּׁמַיִם קַדְרוּת, וְעַיִינִין בְּקַדְרוּתָא, בְּגַוונַא אוכמא אתחפו.

אָרַץ הַפָּאָרַת יִשָּׂרָאֶל. בַּוּאִי טַּעַבוּא הָשַּׂלְיךָ בִוּשַּׂבוּיִם בּ) הִשְּׁלִידְ מִשְּׁמִיִם אֶרֶץ תִּפְּאֶרֶת יִשְּׂרָאֵל. מַאי אֶרֶץָּ. בִּוֹשׁוֹם דְּכָתִּיבֹ, (ישעיה נ) אַלְבִּישׁ (דף רצ"ד ע"א) שָּׁבַּוִים הַדְרוּת, וַעַּיִינִין בְּהַדְרוּתָא, בְּגַּוִנֹּא אוּכָבַוּא

The word 'beginning' 'רשית' from the verse above is missing the letter 'א' to have the proper spelling, 'ראשית'. The word without the א means poorness, like the lower ה H of the name that represents Malchut.

Lamentation 2:1

".אֵיכָה יָעִיב בָּאַפּוֹ אֲדֹנָי אֶת בַּת צִיּוֹן הָשָׁלִיךְ מִשָּׁמַיִם אֶרֵץ תִּפָאֵרֶת יִשְׂרָאֵל וְלֹא זָכַר הֲדֹם רַגְלָיו בִּיוֹם אַפּוֹ".

"How the Lord has covered the daughter of Zion With a cloud in His anger! He cast down from heaven to the earth The beauty of Israel, And did not remember His footstool In the day of His anger."

'He cast down from heaven to the earth' is similar to the 'beginning' יאשית' without the א. The heavens is Zeir Anpin and 'earth' is Malchut.

Isaiah 50:3

"אַלְבִּישׁ שָׁמַיִם קַדְרוּת וְשַׂק אָשִׂים כָּסוּתָם.".

"I clothe the heavens with blackness, And I make sackcloth their covering."

This verse tells us that when Malchut is separated from Zeir Anpin it's the aspect of 'clothe the heavens' with the black color and the eyes can't see.

אַחֲרִית שָׁנָה, אַחַרִית שָׁנָה וַדַּאי דִּינַא אִשְׁתְּכַח. דָּהָא כָּתִיב, (ישעיה א) צֵדֶק יַלִין בָּה, דְּהָיא אַחַרית הַשַּׁנָה.

145. בורשית השנה, בואן אתר בוסתכליו בירושלם 145. מרשית השנה, מאן אתר מסתכליו אָכֵין עַינֵי יִיֶ׳, וְזָוַר וּפַירַשֹּׁ, בֵוַרִשִּׂית הַשַּׁנָּה, דְהוּא דִינָּא בִּיְרוּשָׁלַם אָלֵין עֵינֵי יִיֶ׳, חָזַר וּפַירַשׁ, בֵוַרְשִּׁית הַשַּׁנָּה, דְהוּא דִינָּא בִּיְרוּשְׁלַם אָלֵין עֵינֵי יִיֶ׳, חָזַר וּפִירַשׁ, בַּלָא אַכָּף, וֹבִינָּא אַנִּאֹזִגַב לוּפִּסִּנְרַבִּא' אַם קַּכְ נְּב בַּלָאוּ בַּהָּנִנּי בַּנִּג בַּלָא אַכָּף, וֹבִינָא אַנְאַנוֹר הוא דִינָא בַוּבְּוֹשׂ. וְעַר אַוְוַרִית שִׁנָּה, אַווַרִית שַׁנָּה וַדָּאי מִסְּטְרָהָא, אַף עַל גַּב דְּלָאו הוּא דִּינָא מַמְּשׁ. וְעַר דִינָא אָשַּׂתְּכַווֹ. דְהָא כָתִיבֹ, (ישעיה א) צַּבֶּק יַכִּיוֹ בַּה,

'The beginning of the year' (Deuteronomy 11:12) is the place where the eyes of YHVH look at Jerusalem. The place is Binah that is on the Left and called 'ראשית' 'beginning' without א because there is an aspect of judgment in Binah even though it's not a real

'The very end of the year' from the same verse is the aspect of Malchut where there is 'justice'.

הַאי אַלֶּף בָּאַתַר אַחַרא, אָקָרי רֵאשִׁית. וָאִי וֹנָהִיר לֵיה, וּכְדֵין אָקָרִי רֵאשִׁית. וַאַפִּילוּ בְּהַאי ראשִׁית, לַא אַשָּׁגַּח בִּיִרוּשַׁלַם, דָאַלְמַלֵא הַוַת בָּהַאי, אָתִקָיִימַת תַּדִירָא. אֱבָל מֵרְשִׁית כְּתִיב. וּלעַלמַא דאַתי כּתיב, (ישעיה מא) ראשון לציון הנה הנם וגו'.

146. הַא זַזַוֹּי, א' בַּלַּזווֹדוֹי אָהָרִי רָאשׁוֹוֹ, דְּכַר. בַּאַלֵף 146. הַא חַזֵי, א' בַּלְחוֹדוֹי אָקרִי רָאשׁוֹן, דְּכַר. סָתִים וְגַּנִיוֹ בַוֹה דְּכָּא אָתִיָדַעַ. כַּדֹ אָתַוֹדַבַּר הַאי אַכֵּף בְּאֶלֶף סָתִים וְגָנִיז מַה דְּלָא אִתְיַדַע. כַּד אִתְחַבָּר בַּאָתַר אַווַרָא, אָקָרִי רֵאשִּית. וְאִי תֵּיכִיא דְאָתְוַזְבַּרָא. לָא. אֶלָּא אִתְנַּלְיָא בִּיה, וְנָּהִיר כֵּיה, וֹכְדִין אָהָרי תִימָא דְאִתְחַבָּרָא. לָא. אֶלָּא אִתְנַּלְיָא בִּיה, ראשית. ואפילו בהאי ראשית, לא אשנוו בירושלם, דּאָלְבַוֹלֵא הַוָת בְּהָאי, אָתָקַיִיבִות תַדִירַא. אֲבַל בַוְרִשְּׂית כתיב. ולעַלבוא דאָתי כתיב, (ישעיה מא) ראשוֹן ַלְצִיוֹן הַנָּה הַנָּם וְגוֹי.

#### Isaiah 41:27

"רָאשׁוֹן לְצִיּוֹן הָנֵּה הָנָּם וְלִירוּשָׁלַם מְבַשֵּׁר אֶתֵּן."

"The first to Zion, 'Look, there they are!' And I will give to Jerusalem one who announces good tidings."

The letter 'א' (Alef) is the first letter and it conceals all the unknown. The word 'ראשון' 'first' defines the Alef as the first and has the aspect of male. When the Alef appears in the place that is called 'ראשית' 'beginning', it is revealed and illuminates that place.

'ראשית' that appears without the 'א' as 'רשית' has the aspect of female, Malchut but without the unification with the 'beginning' and the Light of the 'κ'. If it had the connection to the 'א' and it conceales Light, it would maintain constant unification.

"The first to Zion" means that the 'x' will shine in 'Zion' that is the inner Light of Malchut.

סְתִימִין. דְּחוֹטָמָא דְעַתִּיקָא, חַיִּים דְּחַיִּים לְכֹלֵּא. דָהָא מָתָרֵין נוּקְבִין, נַפָּקִין רוּחִין דְחַיִּין, לְכֹלַא. בָּהַאי זְעֵיר אָנְפִּין כִּתִיב, (שמואל ב כב) עַלַה ַעשַׁן בִּאַפּוֹ וְגוֹ׳.

147. זוֹטַבָּא דוֹיָעַיר אָנָפִיוֹ, תַּקּוֹנָא דְּפַרְצוּפָא. כַּכֹּ 147. חוֹטַמָא דְוָעֵיר אָנָפִין, תַקּוּנָא דְּפַרְצוּפָא. פרצופא ביה אָשַׂתִבוֹדַע. זווֹטַבוּא דָא, לַא בִּוזוֹטַבוּא כָּל פַּרְצוּפָא בִיה אִשְׁתְמוֹדַע. חוֹטָמָא דָא, לָא דְּעַׂתִּיכָּא קַדִישָּׁא סְתִיבָוּאָה דִּכֶּל סְתִיבִוּיוֹּ. דְּזוּסַבַּוּא בְּחוֹטָבָא דְּעִתִּיקָא קּדִישָּׁא סְתִיבָּאָה דְּכָּל דְעַׂתִּיהָא, חַיִּים דְחַיִּים לְכַלָּא. דְהַא מִהָרֵיוֹ גוּהָבְיוֹ, גַּפַקיוֹ רוּוִזִיוֹ דְוַזְיִיוֹ, כַּכַלַא. בְּהָאי ַבְּתִיבֹ, (שמואל ב כב) עַּלָה עַשַּׁוֹ בְּאַפֵּוֹ וְגֹּוֹי.

The nose of Zeir Anpin is the center and foundation of the 'face', in which the whole face is recognized. This nose is not like the nose of Atika Kadisha that is most concealed. The nose of Atika is life of life, and from its two nostrils come out spirits of

On the nose of Zeir Anpin it says (Psalms 18:9) "עַלָה עָשָׁן בָּאַפּוּ וְאָשׁ מִפִּיו תַּאֹכֶל גַּחָלִים בָּעֲרוּ מְמֵנוּ" ("You the nose of Zeir Anpin it says" "Smoke went up from His nostrils, And devouring fire from His mouth; Coals were kindled by it."

Atika is complete purity but in Zeir Anpin we begin to see the aspect of judgment. The smoke from the nostrils includes all colors, which is the sefirot of Zeir Appin, but it has some aspects of judgments.

## Lesson;

The word 'ראשון' begins with the three letters 'ראשון' that means 'head'. The 'א' is the first letter of Torah but it conceals in the letter ב of בראשית 'In the Beginning'. The 42 letters of the Ana B'Choach that start with the letter 'x' derived from the first 42 letters of the Torah.

Follow the video studies of the Tree of Life to learn how the world was created and how the letters and their forces formed in the created world.

כך) וַלָא מִתְבַסְּמִין כַּלְּהוּ, אֱלַא בִּתנַנָא דְּמַדְבְּחָא דִּלְתַּתָּא. וְעֵל דָּא כְּתִיב, (בראשית ח) וַיַּרַח יִיַ׳ אָת רֵיחַ הַנִּיחֹתַ. מַהוּ הַנִּיחֹתַ. אָתְבַּפְּמוּתָא דִּמַאָרֵי דִּינָא, נַחַת רוּחַ. וַיַּרַח יִיַ׳ אָת רֵיחַ הַנִּיחֹחַ, אֶת רֵיחַ הַקַּרַבַּן לַא כָּתִיב, אֶלַא

148. בְּהַאִי תְּנָנָא כָּל גָּוֶונִי (תרי גווני) אֱזִזִירָ־ןֹ בֵּיהֹ, בְּכָל 148. בְּהַאִי תִנָנָא כָּל גָּוְנֵי (תרי גווני) אֱזִזִירָ־ןֹ בֵּיהֹ, בְּכָל גַּווגַא וגַּווגַא, אַזזירַן כַבַּוּה בַוּאַרֵיהוֹן דְּדִינַא קּשִּׂיַא. בִּיה, בְּכָל גְּוונָא וּגְוונָא, אֲחִידָן כַּבְּה מָארֵיהוֹן דַּאֲװִידֶּן בְּהַהוּא הְנָּנָא. (ובגין כך) וַכָּא בִוּתִבַּסְבִוּין דְּדִינָא קַשְּׁיָא. דַאֲחִידָן בְּהַהוּא הְנָנָא. (ובגין בַּלְּהוּי, אֵלַא בִּתִנָּנָא דִבְּרִבְּוָא דִלְתַתָּא. וַעַּל דַא בְּתִיבֹ, (בראשית ח) וַיָּרַוֹז יְיָי אֶת רֵיוֹז הַגִּיּיזוֹזוֹז. בַּוֹהוּ הַנִּיוווֹוַ. אָתַבַּסְבּוּתָא דְבָוּאָרִי דִינָּא, נַּוֹוֹת רווּוַ. וַיַּרַוֹוֹ יַנֵי אָת בִינוֹ הַנִּיּנוֹווֹיַ, אֶת בִינוֹ הַקָּרְבְּוֹ לָא כְּתִיבֹ, אֶלָּא אֶת

בַּחוֹטַמַא, וָכַל דָאָתאַחָדָן בָּהוּ, כַּלְהוּ מַתְבַסְּמֵן. וָכַמָּה גָבוּרָאן מְתָאַחָדַן כַּחָדָא, דְּכְתִיב (תהלים קו) מי ימלל גבורות יי׳ ישמיע כל תהלתו. והאי חוֹטָמָא, מֵחָד נוּקְבָּא נָפַק אֵשַׁא דָאַכְלַא כַּל שָׁאַר אֵשִּׁין. בָּחַד נוּקבָא תַנָנָא. וָהַאי וָהָאי אשתכח באשא ותננא דמדבחא. ואתגלייא דאתמר (ישעיה מח) ותהלתי אחטם לד.

בית הַנְּיחֹתַ. דְּכֻכְּהוּ גָּבוּרָאוֹ דַּאָּתִידִּן בְּזווּטָּבָוֹא, וְכָל אֶת בִיתַ הַנִּיחֹתַ. דְּכַלְהוּ נְבוּרָאוֹ דַּאֲחִידָן דאתאוורו בהו, ככלהו מתבסבוו. וכבוה גבוראו בתאוזדו בוודא, דכתים (תהלים קו) בני יבולל גבורות יֹהַ יַהָּבָּרִיעַ בַּל הִהַבָּרוּ. וִהַאִי זווֹטָבָוּא, בווֹזֶר גַּוּקְבָּא נְּפַּק אשא דאכלא כל שאר אשיו. בווד נוקבא תננא. אשתכוז באשא ותנגא דמדבוזא. וֹאָתְגַּּלֹנִיא הַאִי עַהִיקָא קַדִּישָּׂא, וְאִשְּׂהְכַךְ כּלָא. הַיִינוּ הַאִי עַהִיקָא קַדִּישָׁא, וְאִשְּׂהְכַךְ כּלָא. הַיִינוּ רָאָתָבֵור (ישעיה מח) ותהכַּלָתי אַזוֹטַם כַּרָ.

All aspects of the smoke that comes out of the nostrils include harsh judgments that hold to the smoke. They are sweetened by the smoke that comes out from the smoke that comes from the Altar below. That is why we read in the following verse that the aroma of the smoke pleases YHVH and stops judgments.

Genesis 8:21

ַוּיָרַח יִהוָה אֵת רֵיחַ הַנִּיחֹחַ וַיּאֹמֶר יִהוָה אֵל לְבּוֹ לֹא אֹסְף לְקַלֵּל עוֹד אֵת הָאַדָמָה בַּעֲבוּר הָאָדָם כִּי יֵצֵר לֵב הָאָדָם רַע מָנָעַרָיו וִלֹא אֹסָף עוֹד לְהַכּוֹת אֵת כֶּל חַי כַּאֲשֵׁר עָשִׂיתִי."

"And YHVH smelled a soothing aroma. Then YHVH said in His heart, "I will never again curse the ground for man's sake, although the imagination of man's heart is evil from his youth; nor will I again destroy every living thing as I have done."

It didn't say 'smelled the aroma of the sacrifice' but smelled the aroma because all aspects of the Left, Gevurah, hold in the nose. The aroma of the smoke sweeten the judgments and unite with the Gevurah on the Left.

From one nostril comes out a fire that consumes all other fires that are judgments in Malchut. From the other nostril comes out smoke that is the judgment of the Left without the Right and Chassadim. The fire and smoke of the Altar sweeten the judgments and Atika Kadisha is revealed with its Chassadim and all judgments stopped.

Isaiah 48:9

"לְמַעַן שָׁמִי אָאַרִיךְ אַפִּי וּתָהַלְּתִי אָחֵטָם לַךְ לְבַלְתִּי הַכְרִיתֵּךְ."

"For My name's sake I will defer My anger (אפי), And for My praise, I will restrain (אחטם) it from you, So that I do not cut you off."

149. ווֹטַבָּגא דַעַהִּיקָא קַדִישָּׂא אָרִיךְ, וּבְוֹתְפַשַׁטֹּ. 149. חוֹטָמָא דעתיקא וְאָקָרֵי אֶרֶךְ אַפַּיִם. וְהַאִי זוֹוֹטָּבָּא, זְּעַיֹּר. וְכַד הַנָּנָגֹא שָּׁרֵי וּמִרְפְּשֵׁט. וְאִקְרֵי אֶרֶדְ אַפַּיִם. וְהַאי חוֹטָמָא, נָּפֵיק בִּבְהִילוּ, וְאָהְעָבִיד הִינָּא. וּבֵואוֹ בִעַבֵּב כְּהַאִי. וְצֵיר. וְכַד הְּנָנָא שָׁרֵי נְפִיק בִּבְהִילוּ, וְאִהְעָבִיד דִּינָא. וּמַאן מְעַבֶּב לְהַאי. חוֹטָמָא דְעַתִּיקָא. דעתיהא. וכלא כבוה דאבוינא באדרא, ָוֹכלָא כָּמָה דָאָמֶינָא בָּאָדַרָא, וָאָתעַרוּ חַבְרַיֵיא. ואָתעַרו ווֹברייא.

The 'nose' of Atika Kadisha is long and spreading. It is called 'ארך אפים' long nose'. The nose of Zeir Anpin is short and when the smoke begins to come out in haste, a judgment is made. The nose of Atika with its Chassadim delays this judgment.

וּכְתִּיב (ס"א וְרוּחָא טָבָא. דְאִית בֵּיה יִמִינָא וּשִׁמַאלֵא, וּכָתִיב (ס"א דכתיב) (הושע יד) וֵרִיחַ לוֹ כַּלְּבַנוֹן. וֹבָנוֹקְבָּא כָּתִיב, (שיר השירים ז) וְרֵיחַ אָפָּדְ בַּתַפוּחִים. וּמָה בִּנוּקבָא הַבִי, כַּל שֵׁכֵּן בִּיה.

150. ובספרא דרב הבונונא סבא, אוקים הני הגר 150. ובספרא דרב המנונא סבא, אוקים הני נֿוּקְבֵּי. בַוּזַדֹד הְנָנָא וְאֶשָּׁא. ובִוּזַד נַיִּיּדָא טָבָא. הְרֵי נוּקְבֵי. בַּוּזַד הְנָנָא וְאֶשָּׁא. וּמֵחַד נַיִיחָא יד) וריזז לו דכתיב) (הושע ּכָּתִיבֹּ, (שיר השירים ז) וָרֵיזַזֹ אֲפַרְ כַּתַּפוּוֹזִים. וּבֵּוֹה בּנוּהָבַא הַכִי, כַּל שָּׁבַוֹ בִיהֹ. וְשַׂפִיר הַאַבֵּר.

Rav Hamnuna Sava explains the two nostrils in his book. The Left nostril brings out fire and smoke. The Right one brings out satisfaction and good spirit because it is Chassadim that includes the Light of Chokmah.

Hosea 14:7

".יֱלְכוּ יֹנָקוֹתָיו וִיהִי כַזַיִּת הוֹדוֹ וְרֵיחַ לוֹ כַּלְּבָנוֹן."

"His branches shall spread, and his beauty shall be as the olive tree, and his smell as Lebanon."

Lebanon is another name for the Holy Temple. Zeir Anpin delivers the 'aroma' that is the Light of Chokmah of the Holy Temple to the female, Malchut. Songs 7:9

"אַמַרתִּי אַעֵלָה בַתַּמַר אֹחַזָה בַּסַנְסָנַיו ויָהִיוּ נָא שַׁדַיָר כָּאֲשִׁכָּלוֹת הַגַּפַן ורֵיחַ אַפֶּר כַּתַּפּוּחִים."

"I said, "I will go up to the palm tree, I will take hold of its branches." Let now your breasts be like clusters of the vine, The fragrance of your breath like apples,"

עַתִּיקָא קַדִישָׁא סִתִימָא דְּכָל סִתִימִין, דְהַאי הוּא נַיִּחַא וָאָתִבַּסְמוּתָא לְכֹלַא. וְחַד אָתְבַּסְמוּתָא דְּלְתַּתָא, בְּהַהוּא תִּנָנָא וָאֶשָּׁא דְּמַדְבָּחָא. וּבְגִין דָאָיהוּ מָתָרֵין סָטָרִין, כָּתִיב נִיחֹחַ. וְכֹלַא בְּזְעֵיר

151. ובַּוֹה דִּאָבַוֹר וַיַּרַוֹז יָיַ׳ אֶת רֵיוֹז הַגִּּיוֹזוֹזַ בּבְּתָרֵי 151. וּמַה דִּאָמַר וַיַּרַח יִיַ׳ אֶת רֵיוֹ הַנִּיחֹתַ. סְטָבֵרי, זַזַד בַּיִיזַדָא, דִּאָתבַּבְּלַיִיא עַתִּיקָא קַדְיישָּיא סְתִיבַוא הַנִּיחֹם בִּתְבי סִטְבי, חַד נַיְיחָא, דְאִתְגַּלְיָיא דכל סתיבוין, דהאי הוא ניינוא ואתבסבותא לכלא. ווור אתבסבותא דלתתא, בההוא תנגא דבודבווא. ובגיו דאיהו בותריו ספוריו, כתיב וכלא בזעיר אנפיז אתבור.

"And YHVH smelled a soothing aroma" (Genesis 8:21) reveals the connection to the Right and the Left with 'soothing' and 'aroma', רֵיחַ הַנִּיחתַי'. The Right is the satisfaction and peaceful light of Chassadim and Chokmah that is revealed from the most concealed level of Atika Kadisha. From the Left that raises fire and smoke from the Altar below comes another 'satisfaction' that joined in Zeir Appin with the Light from Atika Kadisha.

בּרִשִּׁימִין עַקִּימִין, בָּגִין דְּיָתַעַכַּב קַלַא לְאַעַלֵא בְּמוֹחָא, וְיֵבְחִין בֵּיה מוֹחָא, וְלַא בְּבְהִילוּ, דְּכַל מַלָּה דָהַוִי בְּבָהִילוּ, לָא הַוָה בְּחַכְמָתַא

152. הָרֵי אוּדְנִין, לְבִּשִּׁבַע טַב וּבִישֹּ. וְתַרְוַוִיִיהוּ סַכְּלָּיוֹ 152. הָרֵי אוּדְנִין, לְמִשִּׁמַע טַב וּבִישֹׁ. וְתַרְוַויִיהוּ רְנוֹדֹ. דִּבְתִיבֹ, (מלכים ב יט) הַפֵּיֹה יְיָ" אָוֹנְבְּ וּשְׁבְּעֹ. סַלְּקִין לְחַד. דִּבְתִיב, (מלכים ב יט) הַפֵּיה יְיֶ" אוּדְנָּא כְגוֹ בְגוֹ הִיכֵיה, תַּכְיָיא בִּרְשִּׂיבִוּין עַנְּקִיבִוּין, בְּגִּין אָוֹנְדְּ וּשְׁמָע. אוּדְנָא לְגוֹ בִּגוֹ דִּילֵיה, תַּלְיָיא דִיתִעַּבָב הָלֶא לָאָעַלָא בְּמוֹוָזְא, וַיַבְוֹזִיוֹ בֵּיה בווֹוָזָא, וַלָּא בבהילו, דכל בולה דהני בבהילו, לא הנה בנוכבתא

Two ears to hear good and bad. Both are considered as one as we read in Isaiah 37:17 "הַטֶּה יָהוָה אָזְנָךְ וּשָׁמָע פָּקַח יִהוָה עֵינֵךְ"

"Incline Your ear, O YHVH, and hear; open Your eyes, O YHVH, and see;"

The ear has curves so the sound is restricted from going directly into the ear because everything that comes quickly doesn't have complete wisdom.

דַנָטַלִין קַלַא מַעַלְמַא, וָכַלְהוּ הַכִּי אָקרוּן אָזְנֵי יַיֵי, דְּכָתִּיב בָּהוּ, (קהלת י) כִּי עוֹף הַשַּׁמֵיִם יוֹלְידְ אָת הַקּוֹל וָגוֹ׳. כִּי עוֹף הַשַּׁמַיִם יוֹלִידְ אָת הַקּוֹל, הַאי קָרָא קַשִּׁיָא, הַשִּׁתָּא מֵאי קוֹל אִיכַּא הַכַא, דְּהָא רֵישָּׁא דִּקְרָא כָּתִיב גַּם בִּמַדָּעֵדּ מֵלֵדְ אַל תַּקַלֵּל, בִּמַדַעַד בָּתִיב, וּבְחַדְרֵי מִשְׁכַּבְדּ וְגוֹי. מאי טעמא כי עוף השמים יוליד את הקול, והא לִיבַא הַבַא קַלַא.

153. בואודוניו אַכֵּיוֹ הַכַּלִייוֹ כָּכֹ בִואַרֵיהוֹוֹ דְגַּדְפִיוֹ, דְנַפִילִיוֹ בוֹאוּדְנִין אַלֵּיו הַלְיֵין כָּל מָארֵיהוֹן דְגַּדְפִין, הכלא בועלבוא, וכלהו הכי אקרון אוני יי, דכתיב בָּהוּ, (קהלת י) כִּי עוֹף הַשַּׂבֵּיִם יוֹלִיךְ אֶת הַקּוֹל וְגוֹי. כִּי עוֹף הַשַּׂבֵיִם יוֹלִיךְ אָת הַקּוֹל, הַאִי הָרָא הַשִּׂיֵא, הַשְּׂתַא באי קול אַיכַא הַכָּא, דהא רישא דקרא כתיב גַּם בַּבַוּדַעַּה בֵּכֶר אַל תַּהָכֵל, בִבַּוּדַעַּה כַתִּיב, ובוודרי בִשְּׂכַבְרָךְ וָגוֹי׳. בַאַל טַעַבַא כִּי עוֹף הַשַּׁבַיִּם יוֹכִירְ אָת הַקּוֹל, וָהַא כֵּיכַא הַכַא הַכַּא.

These ears connect to angels that receive the voice from this world. They are called 'the ears of YHVH'.

Ecclesiastes 10:20

גם במדער מלך אל תקלל ובחדרי משכבר אל תקלל עשיר כי עוף השמים יוליר את הקול ובעל הכנפים [כנפים] "

"Do not curse the king, even in your thought; Do not curse the rich, even in your bedroom; For a bird of the air (angel) may carry your voice, And a bird in flight may tell the matter."

The verse tells us 'do not curse in your thought'. We know that there is no sound in thoughts so what is the purpose of saying 'for a bird may carry your voice'?.

בְּשִּׂפָוַותֵיהּ, וָהוּא (ואף על גב דאיהו) לַא אָתִכְּוַון מתבקעא דאפיק, מָלַה בֵּיה. וָהַהִיא בַּאַוִירָא, (דף רצ"ד ע"ב) וָאַזְלַא וְסַלְּקָא וְטַסָא בַּאַויַרָא, בַּעַלְמַא, וָאָתִעָבִיד מָנֵיה קַלָא. וְהַהוּא קַלַא ַנָטָלִין לֵיה מַאַרֵי דְּגַדְפִין, וְסַלְּקִין לֵיה לְמַלְכַּא, ועייל באודנוי. הדא הוא דכתיב, (דברים יי׳ את קול דבריכם. (במדבר יא) וִישָּׁמֵע יִי׳ וַיִּחַר אַפּוֹ.

154. אָכַּא וַדָּאי כַּל בַּוֹה דְּוַזְשִּׂיב בַּר נַשׁ, וְכַל בַוֹה 154. אָלַא וַדָּאי כַּל מַה דְּחַשִּׁיב בַּר נַשׁ, וְכַל מַה הַיִּסְתַּכֵּל בְּלְבּוֹי, לָא עַבִּיד בִּוּכָּה, עַד הָאַפּיק לֵיה דְיִסְתְּכַּל בְּלְבּוֹי, לָא עָבִיד מִלָּה, עַד דְאַפּיק לֵיה בַּשָּׂפַוותֵיה, וָהוּא (ואף על גב דאיהו) לַא אַתְכְּוַון בֵּיה. וָהַהִיא בִּוּכְּה דְּאַפִּיקּ, בִּתִבְּקַעָּא בַּאַוִירַא, (דף רצ"ד ע"ב) וְאָזָכָא וְסַכָּהָא וְטָּסָא בְעַלְבֵּוּא, וְאָתַעַבִּיד בִּוּנִיה הַכַּא. והַהוּא הָכָּא גַּטִּכִּיוֹ כֵּיה בִּוּארֵי דְגַּדְפוּוֹ, וְסַכְּהִיוֹ アニス קוכ דבריכם. (במדבר יא) וִישִּׂבַע ייֵי וַיִּזַר אֲפוֹ.

The answer is that thoughts and whatever a person has in his heart do not manifest until it comes out from his mouth with words. Words break out to the air, 'fly' in the world and the inner voice becomes a sound. The angels take the sound and bring it to the ears of the King.

Deuteronomy 5:24

ַוּשִּׁמַע יָהוָה אֶת קוֹל דְּבַרֶיכֶם בְּדַבֶּרַכֶם אֱלִי וַיּאמֵר יָהוָה אֱלִי שִׁמַעתִּי אֶת קוֹל דְּבַרֵי הַעם הַזֶּה אֱשֶׁר דְּבָּרוּ אֱלֵיךְ " הַיטִיבוּ כָּל אֲשֶׁר דְּבֵּרוּ."

"And you said: 'Surely YHVH our God has shown us His glory and His greatness, and we have heard His voice from the midst of the fire. We have seen this day that God speaks with man, yet he still lives."

In the above verse, Moses tells the people that Hashem listens to their prayers.

In the verse below we read that when the people complained, Hashem heard them, but the outcome was the anger of YHVH and fire spread throughout the camp.

#### Numbers 11:1

".וַיְהִי הָעֶם כָּמִתָאנְנִים רַע בְּאָזְנֵי יְהוָה וַיִּשְׁמַע יְהוָה וַיִּשְׁמַע יְהוָה וַיִּשְׁמַע.". ".וַיְהִי הָעֶם נָמִתָאנְנִים רַע בְּאָזְנֵי יְהוָה וַיִּשְׁמַע יְהוָה וַיִּחָר אַפּוּ וַתִּבְעַר בָּם אֵשׁ יְהוָה וַתּּאכַל בִּקְצֵה הַמַּחֲנָה.

"Now when the people complained, it displeased YHVH; for YHVH heard it, and His anger was aroused. So the fire of YHVH burned among them, and consumed some in the outskirts of the camp."

### Lesson;

Our inner voice has the aspect of Zeir Anpin and the sound we utter from our mouth is Malchut where thoughts can manifest.

Psalms 33:6

"בַּדְבַר יִהוָה, שָׁמַיִם נַעֲשׂוּ; וּבְרוּחַ פִּיו, כֶּל-צְבָאָם

"By the word of YHVH were the heavens made, and all the host of them by the breath of His mouth."

The words and the vapors that come out of our mouth are pure energy that manifests in our life as good or bad. The verse teaches us that we are created in God's image and have the same aspect of power with our words and the vapors that come with every breath to build or destroy.

צְלוֹתָא, וְלַאוֹ בַּעוּתֵיה בַּעוּתַא. וְכֵיוַן דְּמְלִּין נַפָּקין, מָתַבַּקּעִין בַּאַוירַא, סַלְּקִין וָטַסִין וְאָתַעֶבִידוּ קַלַא, וְנָטִיל לוֹן מֵאן דְּנָטִיל, וְאַחִיד לוֹן לאתרא (נ"א לכתרא) קדישַׁא, בּרישַׁא

155. וּבְגִּיןֹ כַּךְ, כַּלֹ צָׁלוֹתָא וּבַעוּתָא דְּבַעֵּי בַּר נָשׁ בִוּקְבֵּי 155. וּבְגִין כַּךְ, כַּל צְלוֹתָא וּבַעוּתָא דְּבַעֵי בַּר קֹוּדְשָּׁא בִּרִיךְ הוּא, בָעַי לַאַפַקָּא בִוּלִין בִשִּׁפוותִיה, דְאָי נִשׁ מִקַמֵּי קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא, בָעִי לְאַפָּקָא מִלִּין לָא אַפֿיל כְוּוֹ, כָאו גָּרָוִתִּיִּב גַּרָוִתָּא' וֹכֹּאו בַּתִּיתִּיב בַּמִּפֹוֹתִינִּי בְּאִ לָא אַפִּיל כְוִּז' לָאו גֹּרְוְתִינִּ בַעוֹתָא. וְכֵיוַן דְבִּוּלִיוֹ נָפַהָּיוֹ, בִתְבַהָּעָיוֹ בַאֲוִירָא, סַלְּהִיןֹ וְטַּסִיוֹ וְאָתַעַּבִירוּ הָכֵּא, וְגַּטִיל כּוֹן בַּאוֹ דְנַטִּיל, וְאֵוֹזִיד לוֹן לאַתרא (נ"א לכתרא) קַדִישָּׂא, בְּרִישָּׂא דְבַוּלְכָּא.

For that reason, every prayer and wish a person asks from the Holy One Blessed be He needed to come out from the lips. When the words come out, they break through the air, ascend and become a voice that is taken by whoever takes them and unite them in the holy place of the King's head.

ַלְאוּדְנִין, וְהַהוּא אָקָרֵי נַחַל כַּרִית. כַּמַה דָאַתְּ אָמר, (מלכים א יז) נַחַל כּרית, כּלוֹמַר, כּרוּתַא דאוּדְנִין. וְקָלָא עַיִּיל בְּהַהוּא עַקִימָא, וְאִשְׁתַאַב בַּהַהוֹא נָהַרָא, דָּהַהוֹא נָטִיפָא. וֹכְדֵין אָתעַכָּב תַּמָן, וְאָתְבְּחִין בֵּין טַב לְבִישׁ. הַדָּא הוּא דְּכָתִיב, (איוב לד) כִּי אֹוָן מְלִין תְּבְחַן. וּמַאי טַעָמָא אוָן מָלִין תִּבְחַן. מְשׁוּם דָאָתעַכַּב קַלַא בָּהַהוֹא נַהַרָא דְּנָטִיפָא, בַּעַקִימוּתָא דְאוּדְנִין, לְבִישׁ, (שם) וְחֵיךְ יִטְעָם לְאֵבוֹל. מַאִּי טַעְמַא חֵידְ יָטָעָם לֵאֵכוֹל. בְּגִין דְיָתִעַכָּב תַּמַן, וְלַא עַיִּיל

156. בִּתַּלַת זַזֹלַלֵי דְבוֹוֹזֶזֹי, נַבִּירף נָבִירף נָבִירף נָבִירף נִטִיפָא אָקָרֵי נַּנֹזֵל כָּרִית. כָּבָּוֹה דְאָת אָבֵּוֹר, (מלכים א יז) נַּזַזַל פַרִית, כַּלוֹבַוּר, כָּרוּתָא דָאוּדְנָיוֹ. וַקַּלַא עַיִּיל בְּהַהוּא עַָּקיבָוא, וָאָשִּׂתָאַב בְּהָהוֹא נַּהָרָא, דְהַהוֹא נִּטִיפַא. וּכְדֵין אָתְעַּבָּב תַבָּוֹ, וְאָתְבְּוֹויוֹ בֵיןֹ טַב לְבִישׂ. הַדָּא הוּא דְּבָתִיבֹ, (איוב לד) כִּי אַזָּוֹ בִוּכְיֹּוֹ תָבְוָזוֹן. וּבַוּאִי טַּעָּבָוּא אַזֵּוֹ בִּכִּיוֹ תַבְוווֹן. בִשׁוֹם דַאָתַעַּכַב הַכָּא בְּהָהוּא נָהָרַא דְּנָטִיפַא, בַעָּהִיבוּותָא דְאוּדְנִּיוֹ, וְכַּא עַיִּיכֹ בְּבְהִיכוּ. וּבְגִּיוֹ פָּרְ אָתִבְּוֹזִיוֹ בֵין טַב לִבִישֹּׁ, (שם) וִזֵזִיךְ יִטְׂעַם כֶּאֶכוֹל. וְלָא עַיִּיל בְּבְהִילוּ. וֹבְגִין כָּךְ אִתְבְּחִין בֵּין טַב בִּאי טַּעָבָא מִיך יִטָּעַם לֶאֱכוֹל. בְגִּין דִיתִעַבְב תַבְּוֹ,

וְלָא עַׂיִיל בִּבְהִילוּ בְּגוּפָא, וְעַל דָּא יִטְעַם וְיִתְבְּעוֹן, בֵּין בִּבְהִילוּ בְּגוּפָא, וְעַל דָּא יִטְעַם וְיִתְבְּחָן, בֵּין

From the three cavities of the brain that are Chokmah, Binah and Da'at, drips trickle into the ear and it is called stream of Karit 'כרית', as in 'כורה אוזנים', meaning 'opening' ears' to listen better. The voice enters the ear and is absorbed in the stream, and examined if it is good or bad.

Job 34:3

"כָּי אֹזָן מִלִּין תַּבְחָן וְחֵךְ יִטְעַם לֵאֵכֹל."

"For the ear tests, words As the palate tastes food."

The voice is delayed in the curves of the ear for examination, same as the food is going into the mouth and tasted first to know if the food is bitter or sweet.

מָהַהוּא קַלַא אִי אָצְטָרִיךְּ, עַיִּיל לְנוּקְבַּא דַחוֹטָמָא דָפַרדַשִּׁקָא, וּמַפָּקֵי תִנָנָא וְאֵשָּׁא מַהַהוּא קַלַא. הַדָא הוּא דְכָתִיב, (במדבר יא) וַיִּשְׁמַע יִיֵ׳ וַיָּחֶר אַפּוֹ וַתְּבָעֵר בָּם אֵשׁ יִיֵ׳. וְאִי תלייא) (וכלא בלא. (ס"א על דַא כַּתִיב, (תהלים לד) נצור לשונד מרע וּשִׂפַתִידְּ מְדַבֵּר מָרְמַה.

157. בְּהַאִי נֿוּקָבָּא דָאוּדְנִיּוֹ, תַּלְיֵיוֹ נֿוּקָבִיוֹ אוֹווֹרַנִּיוֹ, 157. בְּהַאי נוּקבָּא דָאוּדְנִין, תַּלְיֵין נוּקבִין בֿוּקָבָא דְעַיְינִין. נוּקְבָּא דְפוּמָא. בֿוּקָבָא דִרווֹטָּבָוא. אוֹחַרנִין, נוּקְבָּא דְעַיְינִין. נוּקְבָּא בִותַהוּא קָּכָּא דְעַיִּיל בְּנוּקְבָּא דְאוּדְנִיןֹ, אִי אִצְּטִּרִיךְ דְּחוֹטָמָא. מֵהַהוּא קָלָא דְעַיִּיל בְּנוּקְבָּא דְאוּדְנִין, עַייל לְנוּקְבֵי דְעַיְינִין, וְנַבְעִין דִבְּעִין. בוההוא הָכָא אי אִצְטְרידְ עִייל לְנוּקְבֵי דְעַיִינִין, וְנַבְעִין דִּמְעִין. אָצְּטְּׂרִיךְּ, עַּיִּיִּכִן כְנַּוּקְבָּא דְּזווֹטָּבָוּא דְפַרְדִּשְׂהָא, וּבִּוּפֵקִי תננא ואשא מהחוא הלא. הדא הוא דכתיב, (במדבר יא) וַיִּשְׂבֵע ייִי׳ וַיִּיזַר אַפּוֹ וַתְּבְעַר בָּם אֵשׁ יִיִּ׳ וַאָּי אָצִּׂטִרִיךְּ, עַיִּיל הַהוּא הָכָּלָא לְנוּקְבָּא דְפוּבִוּלִיל אָצְטִרִיךְּ, עַיִּיל הַהוּא הָלָא לְנוּקְבָּא דְפוּמָא, וְגַּוֹר בִּוּכִיין (נ"א גזרין) בַּוֹבָהוֹא הָכָא. כּכָּא בֵּוֹבָהוֹא הָכָא ומליל וגור מלין (נ"א גזרין) מההוא קלא. בּלא דאורונין. עַייל בָּכֶל גּוּפָא וָאָתַרְגִּישׁ בִוּנֵיה כּכַּא. (ס"א מַהַהוּא קַלָּא דְאוּדְנִין. עַיִיל בְּכָל גוּפָא וְאָתַרְגִּישׁ כמה תלייא) (וכלא תלייא) בְּהַאִּי אַוּדנָּא. זַּכָּאָה בַּוֹאוֹ מְנֵּיה ַדְנָּטִיר בִּוּכּוֹי. עַבֹּל דָא בְּתִיב, (תהלים לד) נָצוֹר כִּשׁוֹנָךְ תֹּלִייא) בְּהַאי אוּדְנָא. זַבָּאָה מַאן דְנָטִיר מִלּוֹי. בורע ושפתיה בודבר בורבוה.

The ear holes connect to the eye sockets, the mouth, and the nostrils in the nose. The voice that comes into the ears, if needed, it goes to the eyes and brings out tears. From that voice, if needed, it enters the nostrils and brings out fire and smoke, which is an aspect of anger. As we read in numbers 11:1 "and YHVH heard it, and His anger was aroused. So the fire of YHVH burned among them". If need be, the voice enters the mouth, and speaks and derives speech from that voice.

Everything is from that voice that enters the ears, it enters the whole body, and everything is felt by it. A lot depends on the ears.

Blessed is he who keeps his words. As it is written,

Psalms 34:14

"נִצֹר לְשׁוֹנְךָ מֵרָע וּשִּׁפָתֵיךָ מִדַּבֵּר מִרְמָה."

"Keep your tongue from evil, And your lips from speaking deceit."

שָּׁבְּוֹיעָה. וּבְשָּׁבְוֹיעַה 158. הַאי אוּדְנָא קַרִי בֵּיה שָׁמִיעַה. ובשׁמיעַה אָתְבָּלִיל בֵּיה, אִתְבְּלִילָן אִינּוּן מוֹחֵי. חָכְמָה אִתְבְּלִיל בֵּיה, ווֹכבוה דּכְתִיב, (מלכים א ג) וְנָּתַהָּ לְעַבְּדִּךְ כֵב שׁוֹבֵועַ. בִּינַה, דִּכְתִיב, (מלכים א ג) וְנָתַהָּ לְעַבְדְּךְּ לֵב שׁוֹבֵועַ. בִּינָה, בְּמָה דְאַהְ אָמֵר (שמואל א ג) דַּבֵּר בִּי שׁוֹמֵעַ עַבְּדֶּך. (מלכים ב יח) כִּי שׁוֹמְעִים שֻׁוֹמֵעַ עַבְּדֶּר. (ובהני תליין כלא) דַּעַת, בְּמָה דְאַהְ אָמֵר, (משלי ד) שְׁמַע בְּנִי וְקַח אֲמֶרָי. (משלי ב) וּמִצְוֹתֵי תִּצְפּוֹן אִתְּךְ. הָא כֹּלֶּא תַּלְיָין בְּאוּדְנִין בְּהַאי אוּדְנָא תַּלְיִין צְלוֹתִין וּבְעוּתִין וּפְקִיחָא בְּהַאי אוּדְנָא תַּלְיִין צְלוֹתִין וּבְעוּתִין וּפְקִיחָא דְּעַיִינִין. הַדָּא הוּא דִּכְתִיב, (מלכים ב יט) הַשֵּה יִיִי אָזְנְדְּ וּשְׁמָע פְּקַח עֵינִידְּ וּרְאֵה. הָא כֹּלְא בֵּיה

בְּכָּוֹה דְאָהְ אָבֵּוֹר (שמואל א ג) דַבֵּר כִּי שׁוֹבֵועַׂ עַּבְּדֶּךְ. (מלכים ב יח) כִּי שׁוֹבְוּעִים אֲנָוֹזְגֹּוּ. (ובהני תליין כלא) דַעַּת, בְּבָּוֹה דְאַהְ אָבֵּוֹר, (משלי ד) שְּׂבִוּעֹ בְּנִּי וְקָּוֹז אֲבָיְרִי. (משלי ב) וּבִּיצְּוֹתִי תִּצְּׂפּוֹן אָתָךְ. הָא כּכָּא תַּלְיִיןֹ בְּאוּדְנִּיןֹ בְּהַאִי אוּדְנָא תַּלְיִיןֹ צְּׁכּוֹתִיןֹ וּבְעוֹתִיןֹ וּפְקִיוֹזָא דְעַיִּיִנִּיןֹ. הָבָא הוּא דִּכְתִיב, (מלכים ב יט) הַפֵּוֹה יִיִּ אָוְנְּךְ וּשְׂבָּוֹעׁ פָּקְוֹז עֵינִיךְ וּרְאֵה. הָא כּכָּא בֵּיה תַּלְיִיא.

The ear has the sense of hearing, which is Binah. The hearing includes the Lights of Chokmah, Binah, and Da'at because Chokmah can be revealed only through Binah. 1 Kings 3:9

The 'heart', 'לב', numerically 32 has the aspect of the 32 paths of Wisdom, Chokmah. 1 Samuel 3:10

After Samuel heard Hashem, he connected to him and replied "Speak, for Your servant hears."

Proverbs 4:10

"שָׁמַע בָּנִי וַקַח אֶמָרַי וַיִּרְבּוּ לְךְ שָׁנוֹת חַיִּים"."

"Hear, my son, and receive my sayings, And the years of your life will be many."

'My sayings' is a reference to the precepts of the Torah. Everything is included in the ear because hearing is the aspect of the first revelation of the surrounding Light coming out of the head of Adam Kadmon.

The receiving of prayers, requests, and opening of the eyes, depending on the ear. Daniel 9:18

The 'inclination' of the ear for hearing represents elevation from Malchut, speech, to Binah, ear. It also causes the opening of the eyes because Chokmah (eyes) is connected to the ear.

Lesson:

Good ability to hear gives us an opening for understanding (Binah) and 'eye-opening' wisdom (Chokmah).

When we 'incline' our ears and allow others to speak, we give time to understand them, and bring out the proper reaction.

<sup>&</sup>quot;וָנַתַתַּ לְעַבִדָּךְ לֶב שֹׁמֶעַ לְשָׁפּט אֶת עַמָּךְ לְהָבִין בֵּין טוֹב לְרַע כִּי מִי יוּכַל לְשָׁפּט אֶת עַמָּךְ הַכָּבֶד הַזַּה".

<sup>&</sup>quot;Therefore give to Your servant an understanding (Binah) heart to judge Your people, that I may discern between good and evil. For who is able to judge these great people of Yours?"

<sup>&</sup>quot;וַיַבֹּא יָהוָה וַיִּתִיצַב וַיִּקְרָא כָפַעָם בִּפַעָם שָׁמוּאֱל שָׁמוּאֱל וַיֹּאמֵר שָׁמוּאֵל דֶבֶּר כִּי שֹׁמֵע עַבְדַּךְ."

<sup>&</sup>quot;Now YHVH came and stood and called as at other times, "Samuel! Samuel!" And Samuel answered, "Speak, for Your servant hears."

<sup>&</sup>quot;הַטֵּה אֱלֹהַי אָזְנָךְ וּשַּׁמָע פָּקַח עֵינֵיךְ וּרְאֵה"

<sup>&</sup>quot;O my God, incline Your ear and hear; open Your eyes and see"

אוּדְנָא כָּנִישׁ רָזִין, וַעֲקִימוּתָא דִּלְגוֹ נָטִיל לוֹן, לַא נַּלֵי רָזִין לְאִינּוּן דַּעֲקִימִין בָּאָרַחַיִיהוּ, אֱלַא לְאִינּוּן דּלָא עַקִימִין. הַדָּא הוּא דְכְתִיב, (תהלים כה) סוֹד יִיַ׳ לִירָאֵיו וּבְרִיתוֹ לְהוֹדְיעָם, דְּנַטְלֵי אָרְחוֹי וְנַטְלֵי (ונטרי) מְלִּיוּן.

159. בְּהַאִי אוּדְגַא, תַּלְיֵין רָוִּין עָלֶּלְאִיוֹ, דְּלֵא גַּפָּהָיוֹ לְבֶּר, 159. בְּהַאי אוּדְגַא, תַּלְיֵין רָוִין עָלְאִין, דְּלַא בְּגִין כַּךְ הִיא עַׂהִיבִוא לְגוֹּ. וְרַיָּא דְרַיִּין ׁ סְתִיבִוין בֵּיהֹ, וַוּי נְפְּקִין לְבַר, בְּגִין כָּךְ הִיא עֲקִימָא לְגוֹ. וְרָזָא דְרָזִין לְהַהוּא בְוּגַּבֶּה רָזִין. וּבְגָּין דְהַאי אוּדְנָא בַּנִּישׁ רַזִּיוֹ, סְתִימִין בִּיה, וַוי לְהַהוּא מְגַלֶּה רָזִין. וּבְגִין דְּהַאי וַעַּהִיבוּתַא דִּכְגוֹ גַּטִיל כּוֹן, כַא גַּבּי רַוֹין כַאִיבּוּן דַעַהִיבוּיוֹ בּאַרווַיִיהוּ, אָכָּא לִאִינוּוֹ דִּלֶא עַׂקִיבִוּוֹן. הַדְא הוא דָבָתִיב, (תהלים כה) סוד יִי לִירְאָיו וְבְרִיתוֹ לְהוּדִיעָם, דֹנטלי ארוזוי ונטלי (ונטרי) ביליו.

In the ear, there are supernal secrets from Chokmah. They don't come out because the ear has the aspect of the upper three sefirot and curves inside that delay the Chokmah from coming out.

Woe to those who reveal the secrets of the upper three that are concealed in the ear. These secrets can be revealed only to those who are on the righteous path as we read; Psalms 25:14

"סוֹד יָהוָה לִירֵאָיו וּבָרִיתוֹ לְהוֹדִיעַם."

"The secret of YHVH is with those who fear Him, And He will show them His covenant." Those who follow his ways are allowed to reveal them.

מלין בנוקבא דפומא. ואלין אקרו חַיַּיבִי דַרַא, שָׁנוּאֵי דָקוּדָשַׁא בָּרִידְ הוּא. בְּמַתְנִיתֵא דִּילֵן תְנַן, בָּאִילוּ קָטִיל גּוּבְרִין, וּכָאֵלוּ פַּלַח לְעֲבוֹדֵה זֵרה. רכיל בעמד לא תעמוד על דם רעד אני ייַ׳. מאן

160. וָאִינֹוּן דַעַׂהְימִין בָּאַרְחַיִיהוּ, גַּטְּבֵּי בִוּכְיוֹ וְעַיִּיכִין כּוֹן 160 וְאִינּוּן דַעַקִימִין בָּאַרְחַיִיהוּ, נַטְבֵי מִלְין בּבְהִיכוּ, וְכֵית בָהוּ אֲתָר כִּאָתַעַּבָּבָא. וְכֶכ נוּהָבִין וְעִיִילִין לוֹן בִּבְהִילוּ, וְבִית בְּהוּ אֲתָר לְאִתְעַבְּבָא. אַוֹזֶרְנִיּוֹ, בִּוּתְפַהְּוֹזִין בִּיה, עַר דְּנָּפָקִין בִּוּהְבָא וֹכִל נוּקְבִין אַחֲרָנִין, מִתְפַּתְּחִין בֵּיה, עַר דְּנָפְּקִין דפובוא. ואַכּיוֹ אָקרוּ ווַיִּיבִי דַרָא, שִּנוּאֵי דְקוּדְשַׂא בַּרִירָ הוא. בַבַּוּתנִּיתַא דִיכָן הַנָּוֹ, כָּאִיכּוֹ הַטָּיל גּוּבְרִיוֹ, וֹכְאָכוֹ פַּכַּוֹז לְעַבוֹדָה זְּרָה. וְכַכְּא בְּזֵוֹד קְרָא, וְכַלָּא בְּחַד קְרָא, דְּכְתִיב, (ויקרא יט) לא תֵלֵד דְּבְתִיב, (ויקרא יט) לא תֵכֶר רְבִיל בְּעַבֶּוּךְ לֹא תַעַבוּוֹד עַל דִם רַעַּרָ אָנִי וְיָיַ. בַּוּאוֹ דְעָבַר עַל הַאי רִישָּא דְקְרָא, דְּעָבַר עַל הַאי רִישָּא דְקְרָא, בְּאִילּוּ עָבַר עַל כאילו עבר על כלא.

Those who are on a crooked path, cling to the Left column with the desire to take everything without delays. The Center column unifies the three columns through a process of connecting each line to the center, and that means delays. The Left column has a fast impact because it has control without the need to connect to other lines. The Left influences the openings of the eyes and nose and words come out of the mouth. Because of that, the wicked of the generation are hated by the Holy One Blessed be He. Revealing secrets is like murdering people and idol worship as we read in Leviticus 19:16;

"לא תֶלֶךְ רָכִיל בַּעֲמֵיךְ לֹא תַעֲמֹד עַל דַּם רֶעֶךְ אֲנִי יָהוַה."

"You shall not go about as a talebearer among your people; nor shall you take a stand against the life of your neighbor: I am YHVH."

Lesson:

From the ears of Adam Kadmon came out 10 Sefirot of inner and surrounding lights. They join together with the ten sefirot of inner and surrounding lights of the nose and the inner and surrounding lights of the mouth to go down and create the world of Atzilut.

There is a strong spiritual connection between the Ear, Nose, and Mouth. Whatever the ears hear is connected to our higher spiritual levels and has a strong impact. We should avoid hearing negative because it may cause us to reveal it and bring spiritual 'damage' to ourselves. The righteous people know what to 'filter' out and keep their higher consciousness level in a pure state.

דעבריהו 161. וַבַּאַה חוּלַקִיהוֹן דְצַדִּיקַיִיא, דְעָלַיִיהוּ בָּתִיב, (משלי יא) וְנָאָמֵן רוּחַ מְכַפֶּה דָּבַר. נָאָמֵן רוֹחַ וַדַּאי, דָּהָא רוֹחַא דְּלְהוֹן מֵאֲתַר עָלַאָה ַקַדִישַׁא אִשְּׁתִּלִיף, וּבְגִין כַּדְ נַאֱמַן רוּחַ אָקרוּן. וְסִימֵן דָא אוֹקִימָנָא, הַהוּא דִּמְגַּלֵה רַזִין, בְּיַרוּעַ דָנִשְׁמַתֵיה, לַאו אִיהוּ מְגוּפָא דְּמַלְכַּא קַדִישַׁא. וּבְגִין כַּדְּ לֵית בֵּיה רַזָא, וַלָא מָאַתַר דְּרַזָא הוּא. וְכַד תִּיפּוּק נִשְּׁמֶתֵיה, לָא אָתַדְּבָקא בְּגוּפַא דְּמַלְכָּא, דְּהָא לָא אָתְרִיה הוּא. ווי לְהַהוּא בָּר דְצַדִּיקַיָּיא, דִּמְכַסִּין רָזִין, כָּל שֶׁבֵּן רָזִין עִלָּאִין דקוּדשַא בריד הוא. (רזין עלאין דמלכא קדישא) עָלַיִיהוּ כָּתִיב, (ישעיה ס) וְעַמֵּך כּוּלַם צדיקים לעולם יירשו ארץ. (דף רצ"ה ע"א)

זזוכהיהון דצריקייא, 161. וַּבּאַה כָתִיבֹ, (משלי יא) וַנָּאֲמֵוֹ רוּוֹן מַכְפֶּה דָבַר. נָאֲמֵוֹ רוּוֹן וַדָּאי, דָּהָא רוּוַזא דַלְהוּוֹ מַאֲתַר עַּלְאָה הָדִישָּׂא אִשִּׂתִּכִיּף, וּבִגִּין כָּךְ נָּאֲבֵון רווֹז אָקְרוּן. וְסִיבָון דָא אוֹהָיבִנָּא, הַהוֹא דְבִנְגַּבֶּה רַוִּיוֹ, בְּיַרוֹעַ דְנִּשְׂבַותִיה, כַאו איהו בוגופא דבולכא קדישא. ובגיו כר כית ביה רוא, וִכְּא בֵּאַתֶּר דְּרָזָא הוא. וְכַד תִּיפוּק נְּשִּׂבְּתֵנִיה, כָּא אָתַדְבָּהָא בְּגוֹפָא דְבַּוּלְכַא, דְהָא לַא אַתְרִיה הוא. ווי לִהַהוֹא בַּר נָשׁ, וַוֹי לֵיהֹ, וַוִי לִנְשִׁבְּוֹבֵיהֹיהֹ. זַּבְּאָה זווּלְנֵקִיהוֹן נְשׁ, וַוִי לִנְשְׁמְתֵיה. זַבְּאָה חוּלְקִיהוֹן דְּצַּׂרִיפַיָּיִא, דִבְּוֹכַסִין בְוִּיוֹ, כָּכִ אֶבֵן בְוִּיוֹ עַכָּאִיוֹ דְכִּוּרְשָׂא בְּרִיךְ הוּא. (רזין עלאין דמלכא קדישא) עַּכַיִּיהוּ בּתִיבֹ, (ישעיה ס) וְעַבוּרְ כּוּלֵם צַּדְיהָים לְעוֹלַם יִירְשׁוּ (דף רצ"ה ע"א) אַ**ר**יָּר (דף רצ"ה ע"א)

Blessed are the Tzadikim that on them it says (Proverbs 11:13) "וָנֶאֶמַן רוּחַ מְכַּסֶּה דָבָר" "He who is of a faithful spirit conceals a matter"

They have a 'faithful spirit' because their soul is drawn from a supernal holy place, which is from the center column. He who reveals secrets, his soul is not from the body of the King, which is Zeir Anpin, Center column.

The Tzadikim are blessed for concealing the secrets from falling into the ears of the crooked people.

תַּקָרוֹבְין 162 אַנפּוי, תַקרובין בָתָרין סָהַדוּתָא. אָבַל הַנֵי תַּקְרוֹבֵי דְבוּסְמֵא, חַוּוַרָא וְסוּמַקָא, סַהַדוּתָא לְאַבָּא וְאִימָא. סַהַדוּתַא לְאַחָסְנַא דְּיַרִית וְאַחִיד לוֹן. וְהַא בְּמַתְנִיתַא דִּילַן אוֹקִימָנָא, כַּמָה פַּרְסֵי בֵּין חָוַורַא לְסוּמַקא, ואתכּלִילַן בֵּיה כַּחַדָא בִּסְטָרָא דְּחַנַּוֹרָא.

162. אַנֿפּוֹיי, דְּבוּסְבָּא. (כלהו) סַהֲדוּתָא עַבל בַוֹה דַּאֲבֵוינָא, דְהָא דְבוּסְמָא. (כלהו) סַהֲדוּתָא עַל מַה דַּאֲמֵינָא, סַהְדוּתָא בְּהוּ תַּלְיָא. וּבְּכּלָּא תַלִּיָא סַהַדוּתָא. אַבַל הַנֵּי דְּהָא סַהַדוּתָא. וּבְכּלָא תַלְיָא תַּקרוֹבֵי דְבוּסְבַּוֹא, וֹזְוּוַרָא וְסוּבַּוּקא, סְהַדוֹתָא לְאַבָּא וָאִיבִּוֹא. סָהַדוּתָא לָאַוֹזְסָנָא דְיַרִית וָאַוֹזִיד לוֹוֹ. וְהַא בְּבַתְנִיתָא דִּיכָן אוֹהָיבִנָּא, כַבַּה פַרְסֵי בִין וֹזְוַוּרָא לסובוקא, ואָתכּלִילוֹ ביה כַּווֹרֵא בַסְטְרֵא דְּוֹזְוּוַרָא.

Two apples on the face of Zeir Anpin are like offerings of fragrances that bring good scent. It is the secret of the illumination of the Light of Chokmah from below to above. The illumination of the Light of Chokmah is called 'fragrance'. It is also called apples because apples have a pleasant scent.

Ecclesiastes 8:1

## Zohar Haazinu – unedited

".מִי כְּהֶחָכָם וּמִי יוֹדֵעַ פֵּשֶׁר דְּבָר חָכְמַת אָדָם תָּאִיר פָּנָיו וְעֹז פָּנָיו יְשֻׁנָּא".

"Who is like a wise man? And who knows the interpretation of a thing? A man's wisdom makes his face shine, And the sternness of his face is changed."

The wisdom of a person shines on his face that is a testimony to his inner light. The Light on the face comes from Father and Mother and revealed in the forehead and the nose

The two offerings of fragrances that are white and red represent the Right and the Left that is the Light of Chokmah and Binah that is received by Zeir Anpin and shine for Israel. When the Right that is Chessed and White in control, it is a testimony that the Holy One Blessed be He close to Israel. If the Left, Red, is in control then the Holy Light is hidden from the Israelites.

Lesson;

In the beginning, when the inner secrets of the Torah we passed from a teacher to a student, it was important to conceal the secrets from being revealed to people with low consciousness. The Light of the inner secrets of the Torah was very strong in older times and the wicked would use the extra energy to do harm and drain it to the other-side

On Friday night we connect to the first meal by declaring "This is the meal of the field of Holy apples, and Zeir Anpin and the Holy Atika"

The 'field' is Malchut and the 'apples' is the Light that is received on Shabbat.

'<u>The Magid of Kuznitz</u>' reveals that eating apples on Friday night is a promise for sustenance in the coming week.

Before the blessing of Hamotzie on the Challah, we say (Psalms 145:15,16)

".עֵינֵי כֹל אֵלֵיךְ יִשַּׂבֵּרוּ וָאַתָּה נוֹתֵן לָהֵם אֵת אָכָלֶם בְּעִתּוֹ."

"einei chol eleicha yesaberu ve'attah noten lahem et achelam be'itto."

"The eyes of all look expectantly to You, And You give them their food in due season." (פּוֹתֵחַ אֶת יָדֶךְ וּמַשְׂבִּיעַ לְכָל חֵי רָצוֹן."

"poteach et yadecha umasbia lechal chay ratzon" |

"You open Your hand And satisfy the desire of every living thing."

The word 'פּוֹתֵּח' 'Poteach' 'Open' in this verse is the root of sustenance. It has the same letters as 'Apple' 'תפוח'. Shabbat is the source of blessings and sustenance for the whole week. Friday Night is the seed of Shabbat.

As we learned above the two apples represent the Light of Chokmah and Binah that comes to Zeir Anpin.

Every Friday, I prepare two small apples, preferably organic because organic has stronger energy of life. I put the apples on a plate (I use a small silver-plated plate (Silver is Right column, Chessed, Sharing) but any plate is fine) on the dinner table before the Kiddush. During the meal, I cut one apple to a few pieces and share it with the family and guests if we have.

Another aspect of opening the channel of sustenance is giving Tzedaka every week to arrive at Shabbat with the action of high-level sharing.

More for Shabbat connection:

https://dailyzohar.com/wp-content/uploads/2020/05/declaring-the-three-meals-of-Shabbat.pdf

https://dailyzohar.com/wp-content/uploads/2020/05/Zohar-for-meals-of-Shabbat.pdf

163. כַּדֹ אָתְגָּהִיר בִגְּהִירוּ דְּחֹזְּוְרָא דְּעַתִּיקֹא, וַזְּפְיָּיא 163. כַּד אָתְגְהִיר בְּגְהִירוּ דְּחִנְּוֹרָא דְּעַתִּיקֹא, וַזְּפְיָיא הַהוּא חַנְּוֹרָא עַל סוּבְּקָא. וְכַלְּהוּ בִּגְהִירוּ אָשְּׂהְּכֵּזוֹ. חַפְיָיא הַהוּא חַנְּוֹרָא עַל סוּבְּקָא. וְכַלְּהוּ בִּגְהִירוּ אָשְׂהְּכֵזוֹ. חַפְיָיא הַהוּא חַנְּוֹרָא עַל סוּבְקָא. וְכַלְּהוּ בִּגְהִירוּ אִשְּׂהְכַחוֹ. וּרְבֵין בְּתִיב, (במדבר ו) יָאֵר יְיִי פְּנְיוֹ

אָלֵידָ. וָכַד חַיַּיבִין סַגִּיאִין, תַּלְיֵין דִּינִין בְּעַלְמֵא, אָשֶׁתְּכָחַת סָגִירוּתָא בְּכֹלֵא (ס"א בעלמא). יָסוּמֶקָא אָתִפּשַׁט בָּאַנִפִּין, וְחַפַּא כַּל (נ"א על) חוורא. וכדין כּלָא אשתכח בדינא. וכדין בגדי בעושי רע. (בגדי בּתִיב (תהלים לד) פּנֵי ייֵי בְּעוֹשֵׂי רַע. קנאה כתיב (ישעיה נט) בגדי נקם) וַכֹּלֵא בְּהָאי ַ תַליַיא, ובגין דַא סַהדוּתַא הוא בכלַא.

וֹכְדֵין בָּתִיבֹ, (במדבר ו) יָאֶר יִיֵּ' פַנֵּיו אֱלֵיךְ. וְכַד וַזְיֵּיבִיןְּ סַגַּיאיוֹ, תַּלְיֵיוֹ דִינִּיוֹ בְעַלְבֵא, אֲשָׂתְּכְווֹת סָגִּירותָא בּכַכָּא (ס"א בעלמא). וְסוּבְוּקָא אָתְפָשַׂטֹּ בְאַנְּפִיּוֹ, וְוֹזְפַא בֶּל (נ"א על) זוֹנָוּרָא. וּכְדֵיוֹ בּלָא אָשִּׂתְּכַוֹז בִּדִינָֿא. וּכְדֵיוֹ פָּתִיבֹ (תהלים לד) פַּגֵּי יִיָּ׳ בְּעוֹשֵׂי רְעֹ. (בגדי קנאה כתיב (ישעיה נט) בגדי נקם) וַכּכָּא בְּהָאי תַּלְיֵיא, וּבְגַּיוֹ דא סהדותא הוא בככלא.

When the face of Zeir Anpin illuminates with white, meaning the Light of Chessed from Atika, it covers the red that is Chokmah on the Left, and everything is found illuminated.

Numbers 6:25

"יָאֶר יָהוָה פָּנָיו אֱלֵיךְ וְיחַנַּךָ.".

"YHVH make His face shine upon you, And be gracious to you;"

And when the wicked are many, and judgments hang in the world, the Lights are blocked and do not shine. And the red, which is judgment, spreads in the face and covers over the white which is mercy, and then everything is in judgment. Then it is written, Psalms 34:17

"פָּנֵי יָהוָה בָּעֹשֵׂי רָע לְהַכְרִית מֵאֶרֵץ זְכְרָם."

"The face of YHVH is against those who do evil, To cut off the remembrance of them from the earth."

And that is why the face is a testimony to its inner light.

164. כַּבַּוֹה וָכַבַּוֹה בַזֹארֵי תַּרִיסִין בְּוֹזַכַּאוֹ לְהַנֵּי גַּווֹנֵּי, 164. כַּבַּוֹה וַבְּאַר תַּרִיסִין מְחַבָּאן לְהַנִּי בִוצַפאן לְהָנֵי גָּוְונֵי. כַּד גָּהִירִין גָּנִונֵי, כֶּל עָּלְבִוּין כָּלְהוּ גְּוְונֵי, מְצַפָּאן לְהָנֵי גְּוְונֵי. כַּד נְהִירִין גְּוְונֵי, כָּל בְּנֵזְרוּ. בְּוֹבְנָא דְּנָהִיר תִּנָּוֹרָא, כּכָּא אָתְנַזוֹוּ בְּהַהוּא עֻלְמִין כַּלְהוּ בְּחַרוּ. בְּוֹמְנָא דְנָהִיר חַנְּוֹרָא, כֹּלְא צַּוֹונָא. וְכַד אִתְוֹזֵוֹי בְּסוּבִּנֶּלָא כּכָּלֹא הָכִי אָתוֹזוֹו בִּהַהוּא אִתְחָזוֹ בְּהַהוּא גַּוְונָא. וְכַד אִתְחָזֵי בְּסוּמָּלָא כּלְּא הכי אתחזו בההוא גוונא.

Many angels with forces of protection wait for the white and red colors of the face. When the white color that represents Chessed shines, all the worlds filled up with this color, and joy spreads all over. When the red color is dominant on the face then everything takes on the red color, which is judgment.

שַּׁאַרִי דִּיֹקנָא 165. בָּאָלֵין תַקרוֹבִין דְבוּסְמֵא, שַׁאַרִי דִּיקנָא בַּתַקוּנָא יָאֵה שַׁפִּיר. כָּגִיבָּר תַקִיף, שַׁפִּיר. מִשְׁחַא דָּרָבוּת דִּדִיקָנָא עָלַאַה דְּעַתִּיקַא, בְּהַאִי דִּיקָנָא דועיר אַנפין אָתְחָזֵי, וְנַהִיר.

דבוסב*ו*א, תַּהָרוֹבִיוֹ לְאִתְוֹזַוֹּאָה, בֵורִישָּׂא דְאוּדְנִּיוֹ, וְנָּחִית וְסַלִיק בְּתַקְרוּבָא לְאִתְחַזָאָה, בֵּורִישָּׁא דְאוּדְנִיוֹ, וְנָחִית וְסַלִּיק בְּתַקְרוּבָא לְאִתְחַזָאָה, בֵּורִישָּׁא דְאוּדְנִין, וְנָחִית וְסַלִּיק דְּבוּסְבָּוּא, שַּׁעֲרִין אוּכְבִּיין דְּדִיקּנָּא, בִּתִּקּוּנָּא יָאֵה בְּתַקְרוֹבָא דְבוּסְמָא, שַׂעַרִין אוּכְמִין דְּדִיקְנָא, שַּׂפֵיר. כְגִּיבֶר תַּקִּיף, שַׂפִיר. בִשְּׂוֹזֵא דְרְבוֹת דְּדְיֹקְנֵא עַּכָּאָה דְעַתִּיקּא, בְּהַאי דִיקְנָא דְוְעֵיר אַנְּפִין אִתְוְזֵוֹי, וַנַהַיר

The beard begins to be visible from the beginning of the ears on the two sides of the face that are called 'two apples'. The roots of the black hair of the beard of Zeir Anpin draw the light from the beard of Atika, which is the light of Chokmah that is called fragrance.

אִשִּׁתְּכַח. וְכַד מִשְּׁחַא דְּרְבוּת, דְּתְלַת עֲשֵׂר נְבִיעִין דִּדִיקָנָא דְּעַתִּיקָא קַדִישָּׁא נָהִיר בְּהַאי דִּיקנָא, אִשְּׁתִּכָחוּ כ״ב תִּקוּנִין. וּכְדֵין מִתְבַּרְכִין סָבָא מָתְבַּרְכָא בְּהָאי, וִישַׂרָאֵל וָסִימֶן, (בראשית מח) בִּדְּ יִבְרֵדְ יִשְּׂרָאֵל. כַּל תָּקוּנִין דִּדִיקנָא דָא, אוֹקִימְנָא בָּאָדֶרָא קַדִישָׁא, לְמֵיעֵל בְּלֵא כְּסוּפָא. (הא כל תקונין דדיקנא מתיקונין דדיקנא (דעתיקא) עתיקא קדישא אוקימנא (באדרא קדישא

166. שַּׁפִירוּ דְּהַאִי דִיקנָא, בְּטֹ׳ תִּקּוּנִין אָשִּׂתְכַוֹז. וְכַד 166. שַׁפִּירוּ דְּהַאי דִיקנָא, בִּט׳ תִקוּנִין בושווא דרבות, דתכלת עשר גביעיו דדיהנא דעתיקא קַרִישַּׂא גַּהִיר בַּהָאי דִיקּגַא, אָשְּׂתְכַוווּ כ״ב תְקוּגִיוֹ. וּכִדִין מִתְבַּרְכִין כֻּלְּהוּ. וִיִשְּׂרָאֵל סָבָא מִתְבָּרְכָא בְּהַאִי, וָסִיבָוּ, (בראשית מח) בְּךְ יִבְּרֵךְ יִשִּׂרָאֵל. כָּל תָּקּוּנִּיוֹ דריקנא דא, אוקיבונא באדרא קדישא, דכבהו בְּוֹתִיקּוֹנִין דְעַתִּיקָא קַדִּישָׂא אִהְנָלְנוּ. וְדָּכָא בְּעִינִילָא הַרִּישָׂא אִהְקָנוּ. וְדָּכָא לַנַּפָּאָה, בַּוֹה דִּכָּא אִתְנְּּבֵי תַבָּוֹן, דְּנִּיןֹ לְבֵוִיעַכ דְּכָּא בָּעֵינָא לְגַכְּאָה, מַה דְּלָא אִתְנְּבֵי תַפָּון, בְּגִין כסופא. (הא כל תקונין דדיקנא אוקימנא דכלהו מתיקונין דדיקנא (דעתיקא) עתיקא קדישא אוקימנא אוקימנא באדרא קדישא)

The beauty of the beard is found in nine connections also called tikunim, and when the important oil from the thirteen streams of light from the beard of Atika Kadisha, illuminates in the beard of Zeir Anpin, they make 22 higher connections that bless the levels above and below.

Genesis 48:20

".וַיַבַרֶכֶם בַּיּוֹם הַהוֹא לֵאמוֹר בַּךְ יַבַרֶךְ יִשְׁרָאֵל לָאמֹר יִשְׁמַךְ אֱלֹהִים כָּאֶפַרִים וְכְמַנַשֶּׁה וַיָּשֶׁם אֶת אֶפַרִים לְפָנֵי מַנְשָּׁה״ "So he blessed them that day, saying, "By you (בָּר) Israel will bless, saying, 'May God make you as Ephraim and as Manasseh!" And thus he set Ephraim before Manasseh." This verse from the blessing that Jacob/Israel gave the children of Joseph. He used the word 'בρ' 'By you' that has the numerical value of 22 to connect to the 22 lights coming from Atika Kadisha.

167. שִׁיתָא אִינּוּן, ט׳ אָקרוּן. תִקוּנָא קַדְמַאָה, נַפַּק הַהוֹא נִיצוֹצֵא בּוּצִינֵא דְקַרְדִינוּתַא, וּבַטַשׁ בַּתָחוֹת שַּׁעַרָא דָּרֵישֵׁא, מְתָחוֹת קוֹצִין דְּעַל אוּדְנִין, וְנַחִית מְקַמֵּי פָּתְחָא דְאוּדְנִין עֵד רֵישָׁא דפוּמָא. הָא תִקוּנָא דָא מֵעַתִּיקָא קַדִישָׁא לָא אָשִׁתִּבַח, אֵלָא בַּד נָגִיד מַזַּלָא דְעַתִּיקָא קַדִישָׁא, וָתַלְיֵיא מָנֵיה הַהוּא מַבּוּעָא דְּחַכְמָתָא (חסר), בָּד אִימָא אָתִמְשָׁכָא וְאָתִכְּלִילַת בַּאֵוְיֵרָא דַּכִיָא, הַהוּא חָוּוַרָא נָקִיט אִימָא (חסר), וְנִיצוֹצֵא עָאלַת וָנַפָּקַת, וְאָתְאֵחֶד דָּא בִּדָא, וְאָתְעֻבִידַת חַד תקונא.

167. שִּׁיֹתָא אִינוֹוֹ, טֹ' אָקֹרוֹן. תִקּוֹנָא קַדְבָּוּאָה, נָּפַּקֹ הַהוֹא נִיצוֹצָא בוּצִינָא דְקַרְדִינוֹתָא, וּבְטַשׁ בְתְווֹות שַּׁעַרא דְרֵישַׂא, בִתּווות הוֹצִין דְעַב אוּדְנִין, וְנַווית מַקּמֵי פַתְּוֹא דָאוּרְנִין עַר רֵישָא דְפוּמֵא. הַא תִקּוּנָא דא מעַתיקא קרישא לא אִשְּׁתְּכָווֹ, אַלַּא כָּד נַגִּיד בַנַּלֵא דַעַהִיקָא קַדִישָּא, וְתַלְיִיא בִנֵּיה הַהוּא בִּובועָא דְוַזַכְמָתָא (חסר), כַּד אִיפָּא אָתְבַּישִּׂכָא וְאָתְכָּלִילַת בַּאָוירֵא דָּכִיא, הַהוּא וֹזְוּורֵא נַּקִיטֹ אִיבֵּוּא (חסר), וְנִּיצוֹצָא עַאכַּת וְנַפַקּת, וְאָתאֲווֶד דָא בְּדָא, וְאָתעַבִּידַת וור תקונא.

The nine connections of the beard of Zeir Anpin are actually six. The first connection is a strong spark that came out from under the hair of the head, under the locks that above the ears. It comes down the front of the ear to the line of the mouth. This light doesn't have a root in Atikah Kadisha but from Mazala that is the source for the Light of Chokmah. This light joins with Mother to be part of the 'pure air' אוירא דכיא' that represents the connection of the supernal Father and Mother. After that the spark of Light from the hair of the head unites with the 'pure air' and completes the first tikun/connection of the beard.

הַאי תַּאִיב לְהַאי דִּיקנָא דָּוִד מַלְכָּא, כְּמָה

168. וכד אצָטָרִיהְ סַכְּהָא הַא עַבֹּל הַא, וְאָתָבַסְיַא ווֹד 168. וְכַד אָצְטָרִיהְ סַלְּקָא הָא עַל הָא, בִּיקַבֵּיי זְזַדָּא. וּבְגַּיוֹ כֶּךְ כּכָּא אָצִּטִּיִריך, זוֹד לְבֵועַבַּד וְאִתְכַּסְיָא חַד מִקַמֵּי חֲדָא. וּבְגִין כָּדְ כּלָא זַּיּלָבוּוּןָ. וְתַּזִּד לְרַוֹזֶבָוּא. וְתַּב תַּאִי הַאָּיב לְתַּאי הִילִּזָּא בּוֹד אַגְּמְרִינּ, חַד לְמֶּאִבּד נוּלְמִין. וְחַד לְרַחֲמָא. וְאַל בַוּלְכַא, כְבַוֹה דְאוֹקִיבִונָא.

When Chessed needs to come out and have control, it covers the judgment aspects in the beard. When judgments need to be expressed, they cover the aspects of Chessed in the beard.

Both aspects are needed. Chessed to bring mercy to Israel and judgments to take revenge over the enemies. For these reasons, King David desired the connection to this beard.

This secret is revealed in Psalms 118:5-9

"מָן הַמֵּצַר קָרָאתִי יָּהּ עָנָנִי בַמֵּרְחָב יָהּ".

"I called on YH in distress (narrow place); YH answered me and set me in a broad place." We read these verses in the Hallel, during Rosh Chodesh and Holidays.

דבוּסְמִין. תִּלַת מֶהַאי סְטַרַא, וּתַלַת מֶהַאי סְטַרָא. וּבְיַקִירוּתָא דְּדִיקנָא, תַּלְיֵין תִּלַת אַחַרַנִין. חַד לְעֵילַא בִּשִּׂפְוַון, וּתְרֵין בִּאִינּוּן שַּׁעַרִין דָתַלְיֵין עֵד טַבּוּרַא. וְכַל הַנֵי שִׁיתַא, ג' מִבָּאן וְג' ַמְבַּאוּ, אָתִמַשָּׁבַן וְתַלְיֵין בַּלְּהוֹן, בִּאִינּוּן שַּׁעָרִי דָתַלְיֵין וּמָתָפָּשָּׁטִין בְּכֵל גּוּפָא.

169. בְּהַאִי דִיקנָא ט׳ תִקּוּנִין אָשָּׁתְּכַוווּ, שִּׂיתַא רָבְווּן 169. בְּהַאי דִיקנָא ט׳ תִקּוּנִין אָשְׁתְּכַחוּ, שִׁיתַא דְּתַלְיִין בְּהוּ, וּבִוּהְפַשִּׂטִין בִּכֶל גּוּפָא. וָאָכֵיוֹ שִׁיתָא רְבְוון דְתַלְיָין בְּהוּ, וּמִתְפַשְּׁטִין בְּכָל גּוּפָא. וְאָלֵין דְּתַלְיִיןֹ, תַּלְיִיןֹ בְּשַּׂעֲרִי דִּתְּוֹזוֹת תַּקְרוּבָא דְּבוּסְבִּיוֹ. תִּלַת שִׁיתָּא דְּתַלְיִין, תַּלְיִין בְּשַּׁעֲרִי דִּתְחוֹת תַּקְרוּבָא בַּנָהָאי סְטַּרָא, וַתְּלֶּת בַּנָהָאי סְטַרָא. וּבְיַהָּירוּתָא דדיהנא, תליין תלת אוזרגין. וזד לעילא בשףוון, ותרין בָּאִינוֹן שָּׁעַרִין דְתַלְיֵין עַד טַבוּרַא. וְכַל הַנֵּי שִּׂיתַא, גֹ׳ בִּבָּאוֹ וָגֹ׳ בִּבָּאוֹ, אָתְבַוּשִּׂבָוֹ וְתַלְיָיוֹ בֻּלְהוּוֹ, בַּאִינֿוּוֹ שַּׂעָרִי דתליין ובותפשיטין בכל גופא.

The beard of Zeir Anpin has nine aspects of lights with 60000 hair that represent the six sefirot of Z"A. These lights spread and illuminate the body.

The six connections to these lights revealed on the two sides of the face, three of each side. There are three other areas of light in the facial hair. One is in the hair above the lips, one in the hair in the front up to the chin, and the third is the hair of the beard that spreads to the chest.

The three on the right are Chokmah, Chessed, and Netzach. The three on the Left are Binah, Gevurah, and Hod. The three in the middle are Da'at, Tiferet, and Yessod.

עָנָנִי בַמֶּרְחָב יָה, יְיָ׳ לִי לֹא אִירָא. וְהָא ָדָאוֹקִימָנָא בָּאָדַרָא, מָן הַמֵּצֵר קַרָאתִי יָה, מַאַתָר דִּשָּׁרִי דִיקנָא לְאָתְפַּשִּׁטַא, דְּהוּא אָתַר (ס"א דחיק) רַחִיק מְקַמֵּי אוּדְנִין, שַׁפִּיר

170. וּבְגִּין דְּהָנֵי תִּכֶּתָא אִינוּוֹ בְּיָקִירוּ דְּדִיקנָא יַתִּיר 170. וּבִגִין דְּהָנֵי תִּלֶתָא אִינוּן בְּיָקִירוּ דְּדִיקנָא בִּפַּלְהוּ, בְּתִיבׁ בְּהוּ שְּׂבָא קַרְישָׁא. דְּכְתִיבֹ, (תהלים יַתִּיר מְבַּלְהוּ, בְּתִיב בְּהוּ שְׁמָא קַּדִישָׁא. קיח) בִוּן הַבֵּוצַר קָרָאתִי יָה, עַנָּנָי בַבֶּוְרַוָּב יָה, יִיַ כִּי כֹּא דִּכְתִיב, (תהלים קיח) מִן הַמֵּצֵר קָרָאתִי יָה, אָירַא. וָהַא דָאוֹהָיבִנֹא בַאָּדֹרָא, בִוֹ הַבֵּוצָר הַרָאתִי יָהֹ, בואַתר דשרי דיקנא לאַתפשטא, דהוא אַתר (ס"א דחיק) רוזיק בוקבוי אורניו, שפיר הוא.

הוא.

The three in the middle beautify the face because they carry the Holy name.

Psalms 118:5 above should be translated properly as "From the 'narrow place' I called YH, and YH answered me in the broad place"

The 'narrow place' is the narrow area of the hair in front of the ears and spreads down to the 'broad place'.

Lesson:

The nine lights from the beard of Z"A are called Tikunei Dikna', literally means nine corrections of the beard. The word correction may be confusing when it's translated from Aramaic or Hebrew.

It is important to understand this word and its aspects.

The light that comes from the Endless needs a vessel to be revealed. When the vessel is found and the Light takes hold in the vessel, it is called 'correction'. This root of the word 'תיקוים' 'Tikun' or 'תיקוים' 'Tikunim' in the plural, is 'תיקוים', and it means 'installation'. In general, when we 'correct' something in ourselves we reveal the light related to that specific action.

The personal Tikun process is our life's work in this world that is 'correction' of the broken parts of our vessel to bring the Light in.

In the commentary above, I explain the 'correction' as channels of light because at the time of creation the Light came from upper channels of Light (Hair) to establish and correct vessels to receive and spread the Light down the four worlds. This process was made to gradually transform the pure light of the endless into a 'denser' and 'heavier' Light that can be received by us in Malchut. Without this process, we wouldn't be able to hold the light in our vessels.

Maybe it would be easier to understand if we imagine that we can't light a candle directly from the sun because it would melt in an instant.

In the book of Rav Yeva Sava, he said that the beginning of the beard is from the supernal Chessed because the Sefirot begin with Chessed as it is written in 1 Chronicle 29:11

" לְךּ יְהוָה הַגְּדֵלָּה וְהַגָּבוּרָה וְהַתִּפְאֶרֶת, וְהַנֵּצַח וְהַהוֹד, כִּי-כֹל, בַּשָּׁמַיִם וּבָאָרֶץ: לְךּ יְהוָה הַמַּמְלְּכָה, וְהַמִּתְנַשֵּׂא לְכֹל לראש."

"Yours, O YHVH is the greatness (Chessed) and the power (Gevurah) and the glory (Tiferet) and the victory (Netzach) and the majesty (Hod), indeed everything (Yessod) that is in the heavens and the earth (Malchut); Yours is the dominion, O YHVH, and You exalt Yourself as head overall."

The Zohar accepts that but adds that the source of the Light for the beard starts in Chokmah to make the three columns of Chokmah, Chessed, Netzach on the Right, Binah, Gevurah, and Hod on the Left, and Da'at, Tiferet, and Yessod in the center.

דוָעִיר אַנְפִּין, כַּלְהוּ רַחֲמֵי מִשְׁתַּכְחֵי. וְכַד אָצְטָרִידְ לִדִינָא, מְתְחַזְיַיא דִינָא, וּכְדֵין עַבְדִּין נוּקְמִין לְשַׂנְאֵיהוֹן דִּיִשְׂרָאֵל, לְאִינּוּן דְּעָקִין לְהוּ. (דף רצ"ה ע"ב) כָּל יִקִירוּ דְּדִיקְנַא, בְּאִינּוּן שַערי דתַליִין אינהו, משום דכלא בהאי תַליַין.

172. וְכַד אָצְּטָרִיךְ עַלְבֵּוֹא לָרָווֹבֵוּי, אָתְגַּלְיֵיא בַוֹּלָא 172. וְכַד אָצְטָרִיךְ עַלְמַא לְרָחֵמֵי, אָתְגַּלְיֵיא בַּרִישָּׁא. וְכָל הָגֵּי הִקּוּנִין דִּבְדִיקְנָּא יַקִּירָא דִּוְֹעֵיר אַנְּפִיוֹ, מַזָּלָא קַדִישָׁא. וְכָל הָנֵי הִקּוּנִין דִּבְדִּיקְנָא יַקּירָא כַּלָּהוּ רָוֹזְבוּי בִישְּׂתָּבְוּזִי. וְבַדֹּ אֲצְּטְּרִיךְ לְדִינָא, בִּוּתְוֹזְיַּיִא דִינָּא, וּכְדֵיוֹ עַבְדִיוֹ גֿוּקְבִוּוֹ לְשַׂנָּאֵיהוֹוֹ דִיִשְּׂרָאֵל, לְאִינֿוּוֹ דְּעָׂהָיוֹ לְהוּ. (דף רצ"ה ע"ב) כַּל יָהָירוּ דְּדְיִהְנָּא, בְּאִינּוּוֹ שַּׁעָרִי דְתַלְיֵיוֹ אִינָהוּ, בִושוֹם דְכַכַּא בְהַאי תַלְיֵיוֹ.

When the world needs mercy, the Holy Mazal that is the beard of Arich Anpin is revealed, and all the lights in the beard of Zeir Anpin are filled with Light of Mercy. When the world draws judgments, vengeance is taken against those who hate and cause pain to the children of Israel.

The Light that is revealed in the beard depends on the center column of the beard that is DT"Y (Da'at, Tiferet, and Yessod).

בְּשַׁעַתָא דְּמַזָּלֶא קַדִישָּא אָתִגְּלֵי. וְכַד בָּעַא ַלָאַגָּחָא קָרָבָא, בְּהַאי דִּיקָנָא אָתִחַזֵי כְּגִבָּר תַּקִיף, מָארֵי נַצְחָן קָרֶבַיָּא. וּכְדֵין מָרִיט מַאן דמריט, ואגליש מאן דאגליש.

173. כַּל הָגֵי שַּׁעָרֵי דִּדְיִקּנָא דִּוְעַיר אָנָפִיוֹ, כַּלְהוּ 173. כַּל הָגֵי שַׁעָרִי דִּדְיִקְנָא דִּוְעֵיר אַנְפִין, כַּלְהוּ קְשִׁישִׂין הַקִּיפִין, בִושֹּוּם דְּכַכְּהוּ אַכְפַיִין לְדִינִין, בִּשַּׂילָה הַקִּיפִין, כִשׁוּם דְּכַלְהוּ אַכְפַיִין לְדִינִין, רָבַוֹּלַא הַדִּישָּׂא אָתנָּבִי. וְכַר בַּעָא לָאַנַּווֹא הַרַבָּא, בָּהָאי דִיקּנָא אָתווווֹי כִּגָּבַר תַּקִיף, בַוּאַרִי נַּצְּווֹן קַרבוַיא. וכדיו בריט באו דבריט, ואַגֹּלִישׁ באו דאַגֹּלִישׁ.

The hair of the beard of Zeir Anpin is rough and strong because it subdues the judgments when the Holy Mazal appears.

At times of war, this beard looks like a mighty courageous hero, triumphant in war. Lesson;

The beard represents the flow of light from the highest levels. For that reason, men that are aspects of Zeir Anpin, keep the beard on the face.

The Baba Sali, Rabbi Israel AbuChatzeira never cut his beard. He said that it gave him extra ability to connect higher. He was known as a miracle worker. He made those who were closed to him to grow beards.

One of his disciples came one day with a shaved beard and gave an excuse that his wife forced him to shave. The Baba Sally told him to tell his wife that if she doesn't let him grow a beard, he will make her grow one. The wife knew the powers of the Baba Sali and never said again anything about the beard of her husband.

הַשָּׁתַא, בְּכַנַוּנָא תַּלְיֵיא מְלְתַא, דְּהַא לַא יֵיעוּל בָּהָנֵי תַקּוּנִין לְאַדְכָּרָא, אֱלָא בְּמַזָּלָא אָתְכּוַון, וְאַדְכַּר לֵיה. הָדָא הוּא דְכָתִיב, (במדבר יד) עַתַּה יָגָדַל נָא כֹּחַ יִיֵ׳. מַאן כֹּחַ יַיֵּ׳. הַהוּא דָּאָקָרֵי מַזַּלֵא קַדִישַׁא, סְתִימֵא דְּכַל סְתִימִין. דְּחָילֵא דָא, וּנָהִירוּ דָא, מְמַזַּלֵא תַּלֵי. וְכֵיוַן

174. הַנֵּי תִשִּׁעָה תִקּוּנִין, אֲבָוֶרן בוֹשֵּה וָבונָא תִנָּינָא, 174. הָנֵי תִשִּׁעָה תִקּוּנִין, אֲבֶוֶרן משֶׁה וִמְנָא בְּשַׂעֶּהָא דְּאָצְטְרִיךְ לְאָהַדְרָא כוֹוֹ כַּכְּהוּ רַוַזַבֵּוי. דְאַף הִנְיָינָא, בְּשַׁעֵּהָא דְאָצְטְרִיךְ לְאָהַדְרָא כוֹוֹ כַּכְּהוּ רַוַזַבֵּוי. דְאַף הִנְיָינָא, בְּשַׁעֵּהָא דְאָצְטְרִיךְ לְאָהַדְרָא כוֹוֹ כַּכְּהוּ עַֿל גַּב דּתְבִיסָר תּקּוּנִין בָא אֲבָעָרן הַשִּׂהָא, בִּכַנִונָא רַחֲמֵי. דְאַף עַל גַּב דּתְבִיסָר תִּקּוּנִין לָא אֲמָנִן הַלַיִּיא בִוּלְתָא, דְּהָא לָא יֵיעוּל בְּהָגֵּי הִקּוּנִּיוֹ לְאָדְבָרֵא, אַלַא בְּנַוֹּלָא אָתִכְּווֹ, וְאַדְכָּר כִיה. הַדְא הוא דְּכָתִיבֹ, (במדבר יד) עַּהָה יִגְּבֵיל נָא כּוֹז יְיֶי. בַּאוֹ כּוֹז יְיִי. הַהוֹא דִאָּקָרִי בַוֹּבֶּלָא בַּדִישָּׁא, סְתִיבִוּא דְּכָל סְתִיבִוּוֹן. דְּוֹזִיכָּא דָא, וּנְּהָירוּ דָא, בִובַּווַּלָא תַּכֵּי. וְכֵיוַן דְאָבַור בוּשֵּה

דָא, וְאַדְכַּר דָא, וְאָתְכְּוָווֹ בֵּיהֹ, אָבַור הָגֵּי הִשִּׂעָה דְּאָמֵר מֹשֶׁה דָּא, וְאַדְכַּר דָא, וְאִתְּכְּוָוֹ בֵּיהֹ, אָמַר הִקּוֹנִין, דְתַלְיָין בּוְעֵיר אַנְּפִין. בְּגִּין דְיַנְּהִירוּ כַּכְּהוּ, וֹכָא הָנֵי תִּשְׁעָה תִּקּוּנִין, דְּתַלְיָין בּוְעִיר אַנְפִּין. בְּגִין דְיַנָהִירוּ כַּלְהוּ, וְלַא יִשְׁתְּכַח דִינָא. וְעֵל דַא כֹּלָא ישתכון דיגא. ועל דא כלא במולא תלי. במזלא תלי.

In the portion of Ki Tisa, after the sin of the Golden Calf, Moses revealed the thirteen attributes of YHVH that come from Arich Anpin with absolute Mercy. In the portion of Shelach (Numbers 14:18), after the sin of the spies, Moses connects to the nine tikunim of Dikna of Zeir Anpin, which are lights of mercy but not complete like the ones coming from Arich Anpin.

To connect to the Holy Mazal from the beard of Arich Appin, Moses started by saying; Numbers 14:17

עַיּעָרָי (ס"א 175. הַאי דִּיקנָא כַּד שַׁרָאן שַעָרִי (ס"א 175. לאתערבא) לְאָתֶעָּרָא (לאתארכא), אָתְוְזְוַיֹּי ,(לאתארכא) לְאָתְעַרא (לאתארכא), כֹּגִּיבֹר לאתערבא) תַּקִּיף כְּגִּיבֶּר בָּוּאָרֵי נְּצַּׂזֹז קְּרָבִיןֹּ. בְּהַאֵּי הִיקּנָּא, נָּגִּיד כְּגִיבָּר תַּקִּיף כְּגִיבָּר טָאַרֵי נָצַח קְּרָבִיןּ. בְּהַאי בְּשַׁמֹּוֹ דְרְבוּת בֵועַׂתִּיקָא סְתִיבָּוּאָה. כָּבָּוֹה דְאָת דִּיְקְנָא, נָגִיד מְשַׁח דְּרְבוּת מֵעַתִּיקָא סְתִימָאָה. אָבֵור, (תהלים קלג) בַּשֶּׂבֶּוּן הַפּוֹב עַל הָראשׁ יוֹרֵד עַל בְּקְה דְאַתְּ אָמֵר, (תהלים קלג) בַּשֶּׂבֶוּן הַפּוֹב עַל הראש יורד על הזקן זקן אהרן. תַּוֹקוֹ וֹקוֹ אַתַרוֹ.

As we read in #172, when the hairs in the beard of Z"A awaken, they look like a mighty warrior, winning over the enemies of Israel. This beard draws from the Holy anointing oil the flows from the concealed Atika Kadisha as we read in Psalms 133:2

"כַּשֵּׁמֵן הַטוֹב עַל הָראשׁ יֹרֶד עַל הַזָּקָן זְקָן אַהַרן שֵׁיֹרֶד עַל פִּי מִדּוֹתָי"

"It is like the precious oil upon the head, Running down on the beard, The beard of Aaron, Running down on the edge of his garments." This is the secret of the beard of Zeir Anpin

מרחשון חכמתא. באינון שפוון תליין טב וביש, חַיי ומותא. מאלין שפוון תּליַין מאריהון דָאַתערוּתָא, דָּכָד מְרָחֲשִׁין אָלֵין שִׁפְּוֵון, מִתערין למגזר (מארי) דינא, ָדְּאָקְרוּן עִירִין, (דמדוריהון בהון, ובגין כך) דְּאָקְרוּן עִירִין. דכתיב, (דניאל ד) בגזרת עירין פתגמא ובמאמר וגו'. (ובמימר קדישין שאלתא)

176. אָכֵּיוֹ שַׂעָרִי לַא ווַפַיִיוֹ עַל שִּׁפַוווֹ, וְשַּׂפַווֹ בְּכַּהוֹ 176. אָלֵיו שַׁעָרִי לַא חַפַיֵין עַל שִּׁפַוון, וְשִׂפַוון סובָנקין בּוורדָא. דְּכָתִיב, (שיר השירים ה) שָּׁפַתוֹתָיו בַּלְהוּ סוּמָקִין בְּווְרָדָא. דְּכְתִיב, (שיר השירים שׁוֹשַׂנִּים. שִּׂבְּוֶוֹן בְיַרַוֹזְשָׂוֹן גְּבוּרָה, בְיַרַוֹזְשָׂוֹן זָרָבִוּרָה, בְיַרַוֹזְשָׂוֹן זָרָבוּרָה, בָּאִינוֹן שָּׁפוון תַלְיִין טָב ובִישֹּ, זוְיֵי ובוותָא. בֵּוּאָכֵין שָּׁפוון תַּלְיָיןֹ בָוּאַרִיהוֹוֹ דְאַתָעָרוּתָא, דְּכַד בִירַווַשִּׁיוֹ אָכֵּיוֹ שְּׁפַוּוֹוֹ, בתעַריוֹ כּכַּא לְבוֹגוֹיָר (מארי) דִּינָא, דִּינִיּוֹ, (דמדוריהון בהון, ובגין כך) דְּאָקָרוּוֹ עַיִּירִיוֹּ, דֹּכָתִיבֹ, (דניאל ד) בְּגַּוֹרֵת עִיִּרִין בְּתְנָּבְוּא וּבְבוּאבַור וגו׳ (ובמימר קדישין שאלתא)

The hairs of the beard don't cover the lips that are red like a rose. Songs 5:13

".לְחָיָו כַּעֲרוּגַת הַבּּשֶׂם מִגִּדְּלוֹת מֶרְקָחִים שִּׂפְתוֹתָיו שׁוֹשַׁנִּים נֹטָפוֹת מוֹר עֹבֵר"

<sup>&</sup>quot; וְעַתָּה, יִגְדַל-נָא כֹּחַ אֲדֹנָי, כַּאֲשֶׁר דְּבַּרְתָּ, לֵאמֹר."

<sup>&</sup>quot;And now, I pray, let the power of my Lord be great, just as You have spoken, saying," When Moses said 'let the power of my Lord be great' he connected to nine of Zeir Anpin with the low four of Arich Appin to make thirteen and draw forgiveness because thirteen can start only from Arich Anpin.

"His cheeks are like a bed of spices, Banks of scented herbs. His lips are lilies, Dripping liquid myrrh."

The lips can speak judgments and also wisdom. The words can express good and bad, life and death. The words that come out of the lips awaken judgments and decrees in all courthouses that are called 'watchers'.

Daniel 4:!4

"בַגזַרַת עירִין פַּתגַמָא וּמֵאמַר קַדִּישִׁין שָאֵלתַא"

"This decision is by the decree of the watchers, And the sentence by the word of the holy ones"

Lesson;

Chapter 133 in Psalms has only three verses but it connects us to the source of energy and blessings. Is good to read it when one next extra support to overcome enemies challenges.

Like in everything spiritual, the outcome is based on personal merit and depth of prayers. Use such tools with a pure heart and always pray for the coming of Mashiach to save the whole world from chaos.

שיר המעלות, לדוד: הגה מה-פוב, ומה-געים שבת אוזים גם-יווד. ב כשמו הטוב, על-הו וָהָןֹ–אַהַרוֹ: שַּׁירֵד', עַלּ–פֵּי ג כַטַּלֹ–וַזַרְבוּוּן שַׁיַּרָד, עַלֹּ–הַרְרֵי צִיּוּוֹן: כִּי שַׂם יָהוָה, אֶת-הַבְּרַכָּה ווֹיִים, עַדֹּ-הַעוֹכְם (Psalms 133)

דבבו, (ס"א מארי דאינון להו) (בכלהו) ועם כַּל דַּא בַּתָרי גווני בַּרַחמי ודינא, ועל דא אקרון עיר וקדיש דינא ורחמי.

177. בַּוֹאִי עִירַ. בְּסְפַרָא דְּאֲגַּדְתָּא, כְּבָוֹה דְאַתְּ 177. מַאי עִיר. בִּסְפַרָא דְּאַגִּדְתָּא, כְּמָה דְאַתְּ אָבֵור, (שמואל א כח) וַיָּהָי עַּרֶךּ. דְּבְּוּתְעַרִין דִּינִין בְּינִין בְּינִין בִּינִין בִּינִין הַכָּא אָתַרְחִימוּ לְעֵילָא, בְּגִּין בָּה בִוֹתְעַרִין אָכֵּין דְאִינּוּן דְלָא אָתְרְחִימוּ לְעֵילָא, בְּגִין בָּהְ מִתְעָרִין בארי דבבו, (ס"א להו) (בכלהו) ועם כל דא בתרי גַּוונִי בַרַווַבֵּי וְדִינָא, וְעַל דָא אָקרווֹ עִיר וְקַדִּישׁ דִינָא בּוֹנֵי בְּרַוּוַבֵּי וְדִינָא וַרוֹזב*ו*י.

The Zohar explains the root word for 'עירין' 'watchers' and quotes 1 Samuel 28:16 'יַיאמֶר" אַמֶר" שָׁמוּאֵל וַלָּמָה תַּשָּׁאַלֶנִי וַיהוָה סָר מֵעַלֵיךְ וַיִהִי עַרֶּךְ.'

"Then Samuel said: "So why do you ask me, seeing YHVH has departed from you and has become your enemy?"

The last word in the verse is from the same root and has the meaning of a 'foe', 'enemy'. Those who are not loved above, raise judgments and for that, they are called 'עירין',' Watchers'.

The decrees come in two ways, 'עִיר וְקְדִּישׁ', watcher that represents judgments, and Holy that is mercy, as we read in Daniel 4:20

"וְדִי חֲזָה מַלְכָּא עִיר וְקַדִּישׁ נָחָת מִן שִׁמַיָּא"

"The king saw a watcher, a holy one, coming down from heaven"

רוחַא דְנַפִּיק מָן פּוּמָא, בֵּיה מָתַלַבְּשִׁין כַּמָה אֶלֶף וַרְבָבַן. וַכַד אָתְפַּשַּׁט, מִתְלַבְּשִּׁין בֵּיה נְבִיאַן מָהַימָנֵי. וָכַלְּהוּ פָּה יָיֵ׳ אָקרוּוְ. כַּד מְלִיוְ נַפָּקִיוְ מְן פּוּמָא, וּמַתְרַחֲשִׁין בִּשִּׁפְוון, מַתְנַהַרִין לְכַלְּהוּ תִּמְנֵי סָרֵי אַלְפִין עָלִמִין, עַד דִּמְתַקַטִּרִין כַּלְּהוּ אורחיו דאשתמודען.

178. וּבְאָכֵיוֹ שִּׂפָוווֹ, אָתוֹזֵוֹי פּוּכָוא כַּדֹ אָתפתוֹז. רוּוָזֹא 178. וּבְאָלֵין שִּׁפְוּון, אִתְחֲזֵי פּוּמָא כַּד אִתְפְּתַח. דגפיה ביו פובוא, ביה בתלבשיו כבוה אלף ורבבו. וכד אָתפשַטֿ, בותכְבשִיוֹ ביה וָביאוֹ בוהיבונֵי. וְכַכְּהוּ פה יֵי׳ אָקרוּן. כַד בִּנְלִין נָפַקִין בִוֹ פּוּבֵוא, ובִוּתַרְוַזְשִּׁין בִשְּׂפוָווֹ, בותנהריו לככהו תבוני סרי דבתה פוריו בכהו בוודא, בתבוניםר אורוזיו

When the lips are open, the mouth releases the Ruach that is dressed with many thousands and tens of thousands of lights from Chokmah and Chassadim. When these lights come and spread out, the faithful prophets hold to it and they are all called "God's mouth".

When the words come out and move the lips they illuminate 18,000 worlds that connect together in Yessod of Malchut that is called 'n', 'Life'. 'n' is numerically 18 and it refers to eighteen known paths and ways that represent the vessel that receives the light from Yessod.

ַ מַמְתַּקִים וַדַּאי. מַאי חָכּוֹ. כְּמָה דָאַתִּ אֲמֶר, (איוב לד) וְחֵידְּ יִטְעֵם לֵאֲכוֹל. וְכַלוֹ מַחֲמַדִּים, אֵשׁ וֹמֵים. אֵשָא וֹמַיִיא מְתְתַּקְנֵן, (ס"א מתדבקין ויאן) יַאַן בּצייוּרוֹי, (בציורוי) דּהָא גּוַוני מתחַבּרן כַּחַדָּא.

179. וְכַלָּא מְחַבָּאוֹ לְפוּמָא דָא, (בדא) בְּלִישֵׂוֹ בִּוּבֵוֹלֵל 179. וְכַלָּא מְחַבָּאוֹ לְפוּמָא דָא, (בדא) בְּלִישֵׁוֹ רַבְּרָבָן בְּקִיטְרָא דְּטִיהְבָּרָא בִּעוֹּטָּרָא. וִעֵּׁל דָבֹּרְבָן בְּקִיטְרָא דְּטִיהֲרָא בְּעוּטְרָא. וִעַּל בְּתִיב, (שיר השירים ה) וֹזכּוֹ בַּבְּוֹתַּהָּים, בַּבְּוֹתַהָּים דָּא בְּתִיב, (שיר השירים ה) חְבּּוֹ בַּמְתַּקִּים, וַדֵּאי. בַּגאי זָזכּוֹ. כְּבָּנהֹ דְאַהְּ אָבֵּור, (איוב לד) וְזֵזִיךְ יטעם לאכול. וכלו מוזמדים, אש ומים. אשא ומייא ויאן) יָאָן בותתקנו, (ס"א מתדבקיו בָּצִּייוּרוּי, (בציורוי) דְּדָא גְּוָונֵי בִּיתְּוַזְבְּרָן בַּוְזַדְא.

The tongue has the aspect of the middle line that unites the two lines that are the two lips. The tongue polish the lights of the Right and Left lines in the middle and for that it is written;

Songs 5:16

".חָכּוֹ מַמְתַקּים וְכַלּוֹ מַחֱמַדִּים זֶה דוֹדִי וְזֵה רֵעִי בְּנוֹת יַרוּשָׁלָם".

"His mouth is most sweet, Yes, he is altogether lovely. This is my beloved, And this is my friend, O daughters of Jerusalem!"

The Left and the Right are Fire and Water and they bind together with the colors of red and white to express a pleasant connection.

Lesson;

With this Zohar, we continue with the study of the Lights that come from the mouth. The mouth is the aspect of Malchut because it manifests the Lights from Chokmah and Binah that comes from Zeir Anpin (nose). The fire aspect in the mouth is the energy of the heart (Fire) that heats up the air in the lungs(Water) and lets it vibrate on the way up and out from the mouth. Then the words manifest and are expressed with the tongue and the lips.

רוֹל 180. חַכּוֹ, בָּאַתְוון רְשִׁימֵן, דְמַתְגַּלְפַן בְּעָטָרוֹי דֹּטַרִידֹ גָּלִידִין (גליפין) אחה"ע בַּגַּרוֹן. א', דְּטַרִיד גַּלידיוֹ (גליפין) אַווּהֹ״עֹּ באשַא גַּליף בּרוּחַא. ה' יִניקה דאימא, סְטיר לנוּקבַא, אתפּשַט לנוּקבַא רַבַּא, בתיאובתא קדישא, (עד דמתקטרי) מתקטרי אַתְרִין דָּא בְּדָא. כָּמָה דָאַתְּ אֲמֶר, (שיר השירים ד) הַר הַמּוֹר גָּבָעַת הַלְבוֹנָה. ע׳ טִיהַרָא דְּטִיפְסַא, לסטרוי לרוחין גליפין.

בַּוֹלְבִּיןֹ, (דניאל ב) וּבִּוֹהַעַּבָּיא בַּוֹלְבִּיןֹ, וּבִּוֹהָבָּיןֹ, וּבִּוֹהָבָּיןֹ, וּבִּוֹהָבָּיןֹ, וּבְּוֹהָבָּיןֹ, וּבְּוֹהָבָּיןֹ, וּבְּוֹהָבָּיןֹ, וּבְּוֹהָבָּיןֹ, וּבְּוֹהָבָּיןֹ, וּבְּוֹהְנַבְּיּוֹ, וּמְהָבָּם דְּטָרִיד וְנָּחִית, וְסָכִּיק וְעָבִיר, בַּבִּישׁ בָּאָשַׂא בַּכֹיף מַלְבִּין. ח׳, דְטָרִיד וְנָחִית, וְסָלִיק וְעָטִיר, בָּבִישׁ בָּרוּוַזֹאַ. הֹ' יָנִיקָה דָאָימָא, סָטִיר לְנוּקּבַא, אַתְּפַשְּׂטֹ לנוקבא רבא, בתיאובתא דקרתא קדישא, (עד דמתקטרי) בִּתִּקַּטָּבִי אַתִּרִין דָא בִּדָא. כְּבָּוֹה דְאַתְּ אָבור, (שיר השירים ד) הַר הַבּוּוֹר גָּּבְעַּת הַכְּבוֹנָה. עֹ' טֿיהַראַ דִּטִיפּסָא, גָּלִיפּאַ בִּטִיפּסָא, רְהִיטִין דַעַנָּפִין גָּלִיפָא בִּטִיפּסָא, רְהִיטִין דַעֲנָפִין מִתְאַחְדָן, בותאוודן, לספורוי לרוווין גּליפיוֹ.

'His mouth is most sweet' because the letters that are shaped in the mouth are arranged in the three lines and received in Malchut. The letters אחהע are formed in the throat. Each of them in the three lines.

The right of the letter x expels Kings, the Left removes kings from their kingdom, and the center raises kings.

The letter n on its right expels and descends. The left line rises and adorns. The middle line conquers fire and shape in spirit.

The a is nourished from Mother, meaning from what Malchut receives from Mother. The Right of Mother strengthens Malchut. From the left of Mother, Malchut spreads to the higher Malchut that is the level of Lea that is called the 'great female'. The middle line of Mother is with the desire of Malchut to connect to Chassadim in the center, where the right and the left join together.

The right of the letter ν is the purity of its level. The left of the ν is the force of the vessel of that level. The center is the branches of Z"A that join the lights that form the letters.

דְאַתָּ אַמֶר וְחֵיךְ יִטְעָם לֶאֲכוֹל, (איוב ו) הַיָּאַכֵּל תַּפֵּל מִבְּּלִי מֵלַח וְגוֹ׳. וּכְתִיב (ישעיה לב) והַיָה מַעשה הַצְּדַקָה שַׁלוֹם. (תהלים יט) הַנַּחֲמַדִים מזַהַב וּמַפַּז רֵב וּמתוּקים וְגוֹ׳. מתוּקים וַדָּאי.

181. וְהָא בְּרָזֵי דְאָתְנוּוֹ דְשִׁלֹבוה בַּלְכָא, אָתִעַּפַירוּ אָכֵיוֹ 181. וְהָא בִּרָזִי דְאַתְנוּון דִשִּׁלֹבוה בַּלְכַּא, אַהְעָשָּׁרוּ אַלֵּין אַרְעָון ד׳, בד׳ גיכ״ק בַּנַזִּירְ כְּבָּוה דְאַהְ אָבֵּיר וְזֵזִיךְ יִּטְּעַבׁ אִרְעַשָּׁרוּ אַלֵּין אַרְעוון ד׳, בד׳ גיכ״ק בַּחֵידְ כְּבָה לאכול, (איוב ו) הַיֵּאָכֶל תַפַּל וכתיב (ישעיה שֹׁלוֹם. (תהלים יט) הנוומדים ובותוקים וגו׳. בותוקים ודאי.

In the secret of the letters of King Solomon, he says that the four letters אחהע crowned with the four letters גיכק that are shaped in the roof of the mouth, palate.

The right line of these letters is represented with the words from Job 34:3

"For the ear tests words As the palate tastes food."

The left before joining the right is 'flavorless' and it is represented with the verse; Job

"הַיֵאָכֵל תָּפֵל מִבְּלִי מֵלַח אָם יֵשׁ טַעַם בְּרִיר חַלָּמוּת."

"Can flavorless food be eaten without salt? Or is there any taste in the white of an egg?" The following verse is said on Malchut that receives abundance from the Isaiah 32:17

"וָהָיָה מַעֵשֵׂה הַצִּדָקָה שָׁלוֹם וַעֲבֹדַת הַצִּדְקָה הַשְּׁקֵט וַבֵּטַח עַד עוֹלָם"

"The work of righteousness will be peace, And the effect of righteousness, quietness, and assurance forever."

This verse is the center that unifies and makes peace between the right and the left.

<sup>&</sup>quot;כִּי אֹזֵן מִלִּין תִּבְחָן וְחֵךְ יִטְעַם לֵאֵכֹל."

#### Psalms 19:11

"הַנַּחֱמָדִים מִזְּהָב וּמִפַּז רָב וּמְתוּקִים מִדְּבַשׁ וְנֹפֶת צוּפִים."

"More to be desired are they than gold, yea, than much fine gold; Sweeter also than honey and the honeycomb."

This verse is said on Malchut that receive abundance from the three lines of גיכק that are certainly sweet.

Lesson;

The Hebrew letters divided into five groups that get their force from different parts of the mouth as we can see in the chart below. We can see that the order of the groups represents the 'journey' of the letters from the throat through the palate, tongue, teeth, and lips.

| 1 | Throat | אווהע             |
|---|--------|-------------------|
| 2 | Palate | גֿיכק             |
| 3 | Tongue | ד'ט'כ'נֿת         |
| 4 | Teeth  | <b>וֹסשּׂר</b> לְ |
| 5 | Lips   | בובוף             |

לאטעאה בהו, בר יומא חד דעטירנא עטרי מלכַא, במערתַא דמרוניא, וַחמינא בּוּצינָא דאשא מתלהטא אפותיא דמרוניא (נ"א דמערתא), וְאָזַדְעַזָעָנָא. מֶהַהוּא יוֹמַא אָזַדְהַרְנָא בַּדַעָתַאי בָּהוּ, וְלַא שַׁבִיקָנָא לוֹן כַּל יוֹמַאי. וַכַּאָה חוּלַקֵיה מַאן דָאָזָדָהַר בְּמָתִּיקָא דָמַלְכַּא, וְטַעִים בָּהוּ כִּדְקָחָזֵי. עַל דָא כָּתִיב, (תהלים לד) טַעֲמוּ וּרָאוּ כִּי טוֹב יָיֵ׳ וְגוֹ׳. וּכְתִיב (משלי ט) לכוּ לַחמוּ

182. דַּוָד בַּוֹלְכַא אַבַּוּר, גַּּם עַבְּדָּך זָּוְהָר בַּהָם וְגוֹי. 182. דַּוָד מַלְכַּא אַמַר, גַם עַבִּדְדּ נְזָהַר בַּהָם וְגוֹי. אַסְהַרְנָא עַלֵי דְּכֶל יוֹמָאי אַזָּדְהַרְנָא בָּהוּ, דְּלָא אַסְהַדְנָא עַלֵי דְּכָל יוֹמָאי אַזְדְהַרְנָא בְּהוּ, דְּלָא לָאֲטִּעָאָה בָהוּ, בַר יובוא ווֹד דְעַטִירְנָא עַטָּרִי בוּלְכַא, במערתא דמרוניא, ווזמינא בוצינא דאשא מתכהמא אַפוּתיאַ דֹבורוֹנִיאַ (נ"א דמערתא), ואוֹדעוֹעֹנָאַ. בוההוא יוֹבָא אַוֹּדְהַרְנָּא בְּדַעָּהָאי בִּהוּ, וַלָּא שָּׂבִיקּנָּא כּוֹז כַּכ יוֹבַוּאִי. זַּבַאָה זוֹוּכַלָּהִיה בַוּאוֹ דְאָזָּדְהַר בְּבְתַּנִיקָא דְבַוּלְכַא, דא כתיב, (תהלים לד) טעבוו וראו כי טוב יי׳ וגוֹי. וכתיב (משלי ט) לכו

King David said that he watched his word to connect to the three lines in balance and enjoy the 'taste' of 'Sweeter than honey and the honeycomb.' (Psalms 19:11) Psalms 19:12

"Moreover by them, Your servant is warned, And in keeping them there is great reward." Rabbi Shimon testifies about himself that all his life he was avoiding making a mistake and receiving from the Left alone, except for one day while praising the King in the cave of Meronia. He was not careful to have the Left united with the Right, and he saw a burning flame at the opening of the cave. He understood that the fire represents judgments from the left and it shook him up. From that day he was careful to receive only from the three lines together. He praised those who are careful with the 'sweets' of the King, and taste them properly.

Psalms 34:9

<sup>&</sup>quot;גַם עַבַדּרָ נִזָהָר בָּהֶם בַּשַּׁמַרָם עַקב רָב".

The bread is the aspect of the words of the Torah that is Zeir Anpin and the center column. The wine is the aspect of the Torah secrets, Zohar. They are for us 'Sweeter than honey and the honeycomb.'. We should be careful to never use our mouth for negativity 'fiery' words that are the aspect of the Left and draw judgments on us. =-= The birth of Malchut =-=

וְאָתִפְּשֵׁט בְּכָל גּוּפַא, מְחַדוֹי וּדְרוֹעוֹי וּבְכֹלַא. דבוצינא ניצוצא אָתדָבַק ואַפּיק (דף וַלַהַטַא דַקַרדִינוּתַא, ע"א) גַּלְגַּלְתַּא חֲדָא, סְתִימָא מְכַּל סְטְרוֹי, וּנָהָירוּ (ס"א ונחיתו) דָּתָרֵי מוֹחֵי גָּלִיפָּן בַּהּ, בסטרוי בָּגִין כַּדְּ דָּדְכוּרֵא. אתקרי (שיר השירים ה) יוֹנַתי תַמַּתי, אַל תַּקרי תַּמַתִי אַלָּא תָאוֹמַתִי וַדָּאי.

183. אָתפַשַּׁט דְּכוּרָא בָּדָעָת, וְאָתְבֵּוּלְיֵין אָכְסַדְרִין 183. אָתְפַּשָּׁט דְכוּרָא בִּדְעַת, וְאָתְמַלְיֵין ואדריוֹ, בורישוֹא דֹנוֹלנּלתא שורי, ואתחשט בכל נוחא, אַכְסַדִרין וִאָדָרִין, מֵרִישָׁא דִּגוּלְנֵּלְתָּא שָׁרִי, בינודוי ודרועוי ובכלא. באוורוי, אתדבק ניצוצא דְּבוֹצִינָאַ דְּקָרְדִּינוּתָאַ, וְלַהָטָא וְאֲפֵיקּ (דף רצ" ע"א) גַּלגַּלתא וודא, סתיבוא בוכל סטרוי, ונהירו (ס"א ונחיתו) דתרי מוווי גַּלִיפוֹ בַה, וְאָתַדְבַּקָּת בַּסְטַרוי דָּדְבוּרָא. בְּגִּיזֹ כַּךְ אָתָקָרֵי (שיר השירים ה) יוֹנַתִי תַבַּוֹתִי, אַל תַּהָרֵי תַבַּוֹתִי אָלַא תַאוֹבַוּתִי וַדְאִי.

Zeir Anpin spreads into his Da'at and fills the paths and chambers that are the six Sefirot of Z"A. The Da\'at starts in the head and spreads to the entire body, the chest, and the arms. To its back adheres a spark of light from the hard candle that is the illumination of the Left column of Binah. The glowing light from the Left brought out a head that is blocked from all its side with Light of Chokmah and Binah in it. This head adhered to the male side, beyond him, and became a twin to Zeir Anpin. Songs 5:2

".אני ישנה ולבי ער קול דודי דופק פתחי לי אחתי רעיתי יונתי תמתי שראשי נמלא טל קוצותי רסיסי לילה."

"I sleep, but my heart is awake; It is the voice of my beloved! He knocks, saying, "Open for me, my sister, my love, My dove, my perfect one; For my head is covered with dew, My locks with the drops of the night."

The Zohar explains that "my perfect one" "תַּמָתי" should be read as 'תַּמָתי, "My twin".

184. שַּׁעַּרוֹי דְּנוּקְבָּא כְּלִילֵן בִיהּ גַּוונִי (ס"א גווני בגו 184. שַּׁעַרוֹי דְנוּקבָא כְּלִילַן בִיהּ גַּוונִי (ס"א גווני גווני), כָּדְכָתִיבֹ, (שיר השירים ז) וְדֵלֶּת רֹאִשֶּׁרְ בגו גווני), כְּדְכְתִיבֹ, (שיר השירים ז) וְדַלַּת בָּאַרְגָּבוֹן. אָהְקְטַר גְּבוּרָה בַּוָזָבִוּשׁ גָּבוּרָאוֹ, וִאָתְפַּשִּׁטַת רֹאשׁךּ כָּאַרְגָּטְוֹ. אִהְקְטַר גְּבוּרָה בַּחָמֵשׁ גְבוּרָאוֹ, וְאָתְדַּבְּקַת בסטרהא, נוקבא ואתפשטת נוּהָבַא בִּסְטַרְהַא, וְאָתַרְבָּהָת בִּסְטַרוּי דְּדְכוּרָא. בַּסְטַרוֹי דְדַכוּרַא.

Songs 7:6

The hair of the female that is Malchut has the colors of white, red, and green that is called Purple.

<sup>&</sup>quot;טַעַמוּ וּרָאוּ כִּי טוֹב יָהוָה אַשְׁרֵי הַגַּבֶר יַחֲסֶה בּוֹ".

<sup>&</sup>quot;Oh, taste and see that YHVH is good; Blessed is the man who trusts in Him!" Proverbs 9:5

<sup>&</sup>quot;.לָכוּ לַחֱמוּ בָלַחֲמִי וּשָׁתוּ בִּיַיִן מָסָכִתִּי".

<sup>&</sup>quot;Come, eat of my bread And drink of the wine I have mixed."

<sup>&</sup>quot;ראשֶׁךְ עָלַיִּךְ כַּכַּרְמֵל וְדַלַּת ראשֶׁךְ כָּאַרְגָּמָן מֵלֵךְ אָסוּר בָּרְהָטִים."

<sup>&</sup>quot;Your head crowns you like Mount Carmel, And the hair of your head is like purple; A king is held captive by your tresses."

### Lesson:

The process above describes the upper Light coming down to Da'at and form the female, Malchut attached to the male, Z"A.

We read in Genesis 1:27 "male and female created He them". Adam is the aspect of Zeir Anpin and Eve, the female, Malchut, that was attached to him before they were

Adam אדם is numerically 45, same as the YHVH name related to Zeir Anpin -יוד-הא-ואו

we also learn in the study of the Tree of Life that in the process of creating the worlds from Atzilut to Asiyah, Zeir Anpin and Malchut were attached to each other, on the same level, until the final stage.

מסטרוי. ואתיאת דאתפרשא לאתחברא עמיה אפין באפין. וכד מתחברן מַתְחַזָיֵין חַד גּוּפָא מַמַשׁ. מַהַכָא אוֹלְיפָנָא, דְּכַר בַּלְחוֹדוֹי, אָתְחָזֵי פָּלַג גוּפָא, וְכַלְּהוּ (וכלא איהו) רַחֲמֵי. וְכַדְּ נוּקְבָּא. וְכַד מְתְחַבְּרֵן כַּחֲדָא, אָתְחָזֵי כֹּלַא חַד גוּפָא מַמַּשׁ, וְהַכִי הוּא. אוּף הַבָא, כַּד דָּבָר אָתַחַבָּר בְּנוּקבָא, כֹּלֵא הוּא חַד גופא, ועלמין כּלָהוּ בְּחֵידוּ, דְהַא כַּלְהוּ מְגוּפָא שׁלִים מַתְבַּרבַן.

185. עד דאתפרשא מסטרוי. ואתיאת לאתווברא 185. עד עַבּייה אַפין בָּאַפין. וְכַר בִיתְווַבְּרֵן בִיתְווֹיֵין ווֹר גֿיפא בַּבַּוֹשֹּׁ. בֵוהַכָּא אוּלִיפַנָּא, דְכַר בַלְזוֹודוּי, אָתְוַזֵּיִי פַלְגֹּ גֿוּפַא, וָכַכָּּהוּ (וכלא איהו) רַוֹזֶבֵּיי. וְכַרְ גֿוּהָבַּא. וְכַרֹּ בתווברן כוודא, אתוווי כלא ווד גופא מפשי, והכי הוא. אוף הכא, כד דכר אתוובר בנוקבא, כלא הוא ווד גופא, ועלביו כלהו בווידו, דהא כלהו בוגופא שלים מתברכן.

Malchut was separated from the rib, which is the side of Zeir Anpin in a sawing process to come face to face with him. When they are joined together they look like one because they are the Right and Left from the same level.

We learn from that the soul of a male is like half of a body, meaning half of the soul. The right side, male, is Chessed and the Left side is female, Gevurah.

When the two sides are together the upper worlds are filled with joy because they are blessed from the body in its complete state.

יוֹם הַשַּׁבַּת וַיִּקָדְשָׁהוּ. דְהַא אִשְׁתְּכַח כֹּלַא בְּחַד גוּפָא שָׁלִים, דָהָא מַטְרוֹנִיתַא אָתְדַבְּקַת בְּמַלְכָּא, וְאִשִּׁתִּכַח גּוּפָא חַד. וַעֵּל כֵּן בִּרְכַאן מְשַּׁתַּכָּחִין בָּהָאי יוֹמָא. וּמֵהַכָא, מַאן דְּלַא אָשָׁתִּכַח דְּכַר וְנוּקְבָּא, אָקָרִי פָּלֵג גּוּפַא, וְלֵית ברכתא שַׁריַא בּמלָה פּגימא וַחסירַא, אלַא בַּאָתַר שָׁלִים, בִּמְלַה שָׁלִים, וְלַא בִּפַּלְגוּת מְלַה, ופלגות מלה לא אתקיים לעלמין, ולא

186. וָהַיִינֹוּ רַזָּא, (שמות כ) עַל כַּן בַּרַך יִיֵּ׳ אֶת יוֹם 186. וְהַיִינוּ רַזָּא, (שמות כ) עַל כַּן בַּרַך יִיֵּ׳ אֶת הַשַּׂבַת וַיָּקַרְשָּׂהוּ. דְהָא אָשִּׁתְכָווֹ כּכָּא בְּוַוֹר גוּפא שָּׂלִים, דְהַא מַטִּרוֹנִיתָא אָתַדְבְּקָת בְּמַלְכָּא, וְאָשִּׂתְכֵּוֹז גופא מד. ועל כן ברכאן משתפמין בהאי יומא. ובוהבא, בואו דלא אשהפוו דכר ונוקבא, אקרי פלג גופא, וכית ברכתא שריא במכה פגימא ווזסירא, אַלאַ באתר שלים, במלה שלים, ולא בחלוות מלה, וֹנִוּת בִוּלֵה לֵא אִתִהָּיִים לְעָּלְבִוּיוֹ, וִלָּא אִתְּבְּרְכָּוֹ

#### Exodus 20:10

On Shabbat, there is a complete unification between the male and female and they become one body. When that happens, YHVH brings blessings because blessings can come only to a complete vessel.

<sup>&</sup>quot;עַל כֵּן בַּרַךְ יִהוָה אֶת יוֹם הַשַּׁבָּת וַיִּקַדְּשֵׁהוּ"

<sup>&</sup>quot;Therefore YHVH blessed the Sabbath day and hallowed it."

וכל גנתא מנה) יַנָקָא. כַּדְּ הַאִּי אָם לְכלהוּ אַחַרנין דּלתַתַּא.

187. גֿוֹי דְצוֹּהָבַא, כּכַּא בִוֹנוֹי דִדְכוּרָא הוא. וְהָא אוֹהָיבְוֹנָא בִוּכֵּיֹ, וְאִשְּׂהָבווֹךְעָוֹ בִּינֵי תַּבְרַיִּיא. בַוּהַאִי נוּהָבָּא אוֹקִימְנָא מִבֵּי, וְאִשְּׁהְבוּוֹךְעָוֹ בִּינֵי חַבְרַיִּיא. מֵהַאי לוניא לוובן בכן אינון בלנדמאי בוני בנין, ובי מבין, ובים מבין, וביא מולפא מראוון בל אינון בלנוניאי מני זֹלטון, אָתְקָּרִיאַת אֵם לְכַלְּהוּ. בְּבָּוֹה דְּאַזַּזַרָא אֵם לֹגוֹפּא, וְכַל וֹּבָה תָּבִין, וְהִיא אִתְקְרִיאַת אֵם לְכַלְּהוּ. בְּמָה נוּפָא מָנָה (ס"א לגנתא וכל גנתא מנה) יַנְּקָא. בַּך הַאי דְאַחַרָא אֵם לְגוּפָא, וְכָל גּוּפָא מִנָּה (ס"א לגנתא מנה) נַנְּקָא. בַּך הַאי אם לכלהו אוורנין דלתתא.

The beauty of the female comes from the beauty of the male. The female, Malchut is the root of the three worlds of B'riah, Yetzirah, and Asiyah. Malchut is like the mother that all receive from her and go back to her. Binah is the mother to the body that is Zeir Anpin that receives everything from her.

# Lesson;

Binah nourishes Zeir Anpin and the unification of Z"A and Malchut draws lights of blessings that benefit the lower three worlds. Without this unification, the lower worlds are like empty vessels.

בָּתִיב, (שיר השירים ח) אַחוֹת לַנוּ קְטַנַּה וְשַׁדֵיִם אַין לַה וָגוֹ׳. דָהַא דָא בְּגַלוּתָא אָתִמְשַׁדְ. אַחוֹת לַנוּ קְטַנָּה, וַדַּאי קְטַנָּה אָתְחַזֵי אֲבָל רַבְרַבָא הִיא, וְסָגִּיאָה הִיא, דְהָא הִיא שִׁלִימוּ דְּנַטִיל מכלא. כמה דכתיב, (שם) אני חומה ושרי מאימא עלאה.

188. כתיב, (משלי ז) אמור לוזכמה אוזותי את. אית 188. כתיב, (משלי ז) אמור לחכמה אחותי זָּיְּכְבָּוֹהֹ וְאָיֹת זָיְּכְבָּוֹהֹ, וְהַאֵּי נִּוּּקְבָּא, אָתִּלְּרֵי זָיְכִבָּוֹהֹ אָתְּ. אִית חָכְמָה וְאִית חָכְמָה, וְהַאִי נּוּקְבָּא, וְעֵל דָא לְגַבֵּי אַזְזָרָא וְעַל דָּא בָּתִיב, (שיר השירים אִרְקְרֵי חָכְמָה וְעֵירָא לְגַבֵּי אַחָרָא וְעַל דָּא ח) אַזוות כַנו הָטַנָּה וְשַּׂדִיִם אֵיוֹ כָה וְנוֹי. דְהָא דְא בֹּגַלוּתָא אָתָבִישַּׂרָ. אַזוות כְנוּ הָטַנָּה, וְדַאי הְטַנָּה אָתְזווֵי אָבַל רַבַרבַא הִיא, וְסַגִּיאָה הִיא, דָהָא הִיא שָׂלִימוּ דְנַטִּיל מִכּלָא. כְבֵּוֹה דְּכְתִּיבֹ, (שם) אַנִּי וווֹמַה וְשַּׂדִי פַבּוגַּדַלוֹת. וְשָׁדֵי, דְּהָא בַּוּלְיֶין אִינּוּן לְיַנְּקָא לְכּלְא. בַּמִּגְדָלוֹת. וְשָׁדֵי, דְּהָא בַּוּלְיֶין אִינּוּן לְיַנְקָא בַּבִּוּגָּדֶלוֹת, דָאִינִּוּן נַבַּרִין רַבִּרָבִין דְנַפַקוּ בַוּאִיבָּוֹא לְכֹלֵא. בַּמְגַדְלוֹת, דָאִינוּן נַהַרין רַבַּרְבִין דְנַפְקוּ

### Proverbs 7:4

There are two levels of Chokmah. The supernal Chokmah is Father and Mother, and the lower Chokmah that is Malchut, female, is called 'small Chokmah' when in comparison to the supernal one. For that, it says

Songs 8:8

The lower Chokmah is small because she is in exile and doesn't have breasts that are connected to Light for nourishing Israel. Even though she is small in exile, she can receive from all the Sefirot and complete herself.

When Israel is connected in their land they get full with Light and can nurse all is says Songs 8:10

<sup>&</sup>quot;אמר לחכמה אחתי את ומדע לבינה תקרא.".

<sup>&</sup>quot;Say to wisdom (Chokmah), "You are my sister," And call understanding (Binah) your nearest kin,"

<sup>&</sup>quot;.אָחוֹת לָנוּ קְטַנָּה וְשָׁדַיִם אֵין לָהּ מַה נַעֲשֵׂה לַאֲחֹתֵנוּ בַּיּוֹם שֵׁיִדֶבַּר בָּהּ."

<sup>&</sup>quot;We have a little sister, And she has no breasts. What shall we do for our sister On the day when she is spoken for?"

<sup>&</sup>quot;.אַנִי חוֹמָה וִשָּדֵי כַּמְגִדָּלוֹת אָז הַיִיתִי בְעֵינַיו כִּמוֹצְאֵת שָׁלוֹם."

"I am a wall, And my breasts like towers; Then I became in his eyes As one who found peace."

Like towers' implies the big rivers that come out from the supernal Mother, Binah.

ויַאַה, (דניאל שׁפִּיר ותקיף, ד) תחותוהי תַּטַלְל חִיוַת בַּרָא, וּבעַנפּוֹהי יִדוּרוֹזְ עוֹפֵי שָׁמַיַא, וּמַזוֹן לְכֹלֵא בֵּיה. דְּרוֹעוֹי יִמִינַא דאמינא, כמה ואַדַרין, דָּכָתִּיב, (משלי כד) וּבָדַעַת חֲדַרִים יְמֵּלְאוּ.

189. תו אתחשט דכורא בימינא ושבואלא, בירותא 189. תו אתפשט דכורא בימינא ושמאלא, דֹאַװֻסַנָּא. וְכַדׁ גַּּװַנִּי אָתִוֹדִּבְּרוּ, אָקָרֵי תּפאָרָת. וְאָתִתְּקּוֹ בְּיִרוּתָא דְאַחֲסָנָא. וְכַד גְּװְנֵי אִתְחַבְּרוּ, אִקְרֵי בֶּכֹל צִּוּפָּא, וְאָתְעָבִיד אִיכְנָּא רַבְּרָבָא, וְתַקּיף, שַּׁבּיר תִּפְאָרת. וְאִתְתְּקוֹ בִּל גּוּפָא, וְאִתְעָבִיד אִילְנָא וְיָאֶה, (דניאל ד) הַווותוֹהִי תַּסִׂכֵל ווִיוַת בָּרַא, וּבְעַגָּפוּהִי יְדוּרוֹן עוֹפֵי שְׂבִּינָא, ובָווֹוֹן לְכַלָּא בֵּיה. דְרוֹעוֹוּ יְבִוּנָגא וּשְׂבָוּאלָא. בִּיבִוּינָא זוַיִּים וָזָטֶד, בִּשְּׂבָוּאלָא בִוּיתָה וְשְׁמָאלָא. בִּימִינָא חַיִּים וְחֶסֶד, בִּשְּׁמָאלָא מִיתָה וּגָּבוּרָה. בֵועוֹי, אָתְתָּקּהָן בְּדַעַת, וְאִתְבַוּלְיָין בָּל אַכְסַדְרִין וּגְבוּרָה. מֵעוֹי, אִתְתָּקּן בְּדַעַת, וְאִתְמַלְיִין בָּל וַאָדַרִיוֹּ, כְּמַה דָּאֲמֵינָא, דְּכָתִיבֹ, (משלי כד) וּבְדַעַּת

The male who is Zeir Anpin inherits from Father and Mother that is Chokmah and Binah. Chokmah spreads into Chessed on the Right, and Binah to Gevurah on the Left. The colors white on the Right and Red on the Left join in the Center, Tiferet. Then the entire body is fully connected and becomes a big, strong, and beautiful tree. The animals of the field that represent the armies of the world of B'riah, would be under it. In its branches, the birds of the heavens that represent the world of Yetzirah would dwell. The Tree, Z"A, has nourishments for all. From the Right arm come life and Chessed, and from the Left, death, and Gevurah. His belly, which is his inner is connected to Da'at and fills all corridors and chambers that are Netzach, Hod, Yessod, and Chessed, Gevurah, and Tiferet as it says;

Proverbs 24:4

"וּבְדַעַת חֶדָרִים יִמָּלְאוּ כָּל הוֹן יָקָר וְנָעִים.".

"By knowledge (Da'at) the rooms are filled With all precious and pleasant riches."

This Zohar describes the flow of Light from the surrounding light (Chaya) into Zeir Anpin of the world of Atzilut.

Surrounding Light is always higher than inner Light because the vessel always has limited capacity. The inner light of Zeir Anpin receives the Light from Da'at to fill the body and activate it to continue spreading the light to the lower worlds.

Each one of us has the aspect of Zeir Anpin and by our studies and spiritual connections, we draw from the surrounding light and are able to do more in life.

Sharing is a very important action to open the vessel and receive more from the surrounding light that is on a higher level.

ורבות וְחֵילָא (דדכורא) דְּבָל גּוּפַא, בְּהוּ אָתִכְּנַשׁ, דּבַל חַיַּילִין דְנָפִיק, מִנָּהוֹן נָפָקִין. וְשַׁרְיַין כֹּלָא בְּפוּם אַמָּה. וּבְגִין כַּדְ אָקרוּן צְבָאוֹת, (דכל גופא, בהו אתכנש, ושריין כלא בפום אמה. ובגין כך אקרון

190. תוּ אָתְפַשַּׁטֹ גּוּפָא, בְּתָרֵין שׁוֹקִין. וּבְוּתָאַזוֹדֶן 190. תוּ אָתְפַשַּׁט גוּפָא, בִּתְרֵין שׁוֹקִין. בֹּינַיִּיִיםוּ הַבִּייִן בּוּלְיָין, וּתְבִין בִּינֻיִּי הַבְּכוּרָא. בְּכֶל בִוּשְּׁיָזְא וּמִרְאַחַדְן בִּינַיִּיהוּ הְּבִין בּוּלְיָין, וּתְבין בּינַיִּיהוּ וּרְבוּת וְזֵזִילֵא (דדכורא) דְּכֵל גוּפַא, בְּהוּ אָתְכְּנֵשׁ, דְּכֵל וֹזַיִּיִלִיוֹ דְנָּפִיקּ, בִנְּהווֹ נָפָקִיוֹ. וְשַּׂרְיִיוֹ כּכְּלֹא בְּפוּם אַבָּוה. ּוֹבְגָּיןֹ כֶּךְ אָקָרוּוֹ צְּבָׁאוֹת, (דכל גופא, בהו אתכנש, ושריין כלא בפום אמה. ובגין כך אקרון צבאות, דכל

חיילין (דנפקי) דנפיק, מנהון נפקי) וְאִינוּוּ נָצַּוֹז וְהוֹדֹ. צבאות, דכל חיילין (דנפקי) דנפיק, מנהון נפקי) וָאִינוּן נָצַח וְהוֹד. תַּפָאַרֶת, יְדוַֹ״ד. נַצַח תּפַאֵרָת, יִדֹוַ"ד. נַּצַּוֹו וְהוֹד, צִּבָאוֹת. וּבְגִּיוֹ כַּךְ יִדֹוַ"ד והוד, צבאות. ובגין כַּדְ יִדוַ״ד צבאות.

The body further spreads in two legs that are Netzach and Hod. Between them unite two kidneys and two testicles of the male that are the inner aspects of Netzach, and Hod. The liquid waste from the kidneys goes to the forces of the other side. From the testicles come out semen that is the seeds for the souls, and all the forces of the body are gathered in the two testicles and these armies go out to three lower worlds of B;riah, Yetzirah, and Asiya. They stay at the opening of Yessod and they are Netzach and Hod and called hosts. The sefira of Tiferet that represents the body has the name YHVH and for that Netzach and Hod are called YHVH of Hosts.

This is the process of forming the vessels for the light of Chaya that comes from the surrounding light into Zeir Anpin of Atzilut.

דְּהָתָם הוּא אֲתָר כְּסוּתָא דְּנוּקְבָּא, כְּבֵית רֵחֵם ַלְאָתַּתָא. וּבְגִין כַּדְּ, יָיֵ׳ צְבַאוֹת אָקָרִי יְסוֹד.

191. אַבַּוֹה דְּדָבוֹרָא, סִיּוּבָוֹא (נ"א כסותא) דְּבַכֹּ גוֹפָא, 191. אַבַּוֹה דְדְבוֹרָא, סִיּוּמָא (נ"א כסותא) דְּבַל ואַקָּרֵי יְסוֹד. וָדֵא הוּא דַרְגַּא דְבִּוּבֶסֶם כְנוֹקבַא. וְכֵכֹ גּוּפָא, וְאִקְרִי יְסוֹד. וְדָא הוּא דַרְגָּא דִּמְבַסֵּם הִיאוּבְהָא דִּדְּכוּרָא כְנַּבִּי נִּוּקְבָּא, בְּהַאִי יְסוֹד עַנִּיכֹ לְנוּקְבָּא. וְכָל תִּיאוּבְתָּא דִּדְכוּרָא לְגַבֵּי נוּקְבָּא, רָצוּקְבָא, לְאֲתָר דְאָקְרִי צִּיּוֹן. דְּהָתָם הוא אֲתָר בִּסוּתַא בְּהַאי יְסוֹד עַיִּיל לְנוּקְבָּא, לְאֲתָר דְאָקְרִי צִיּוֹן. דְּנִּיּלְבָּא, כְּבִית רָעָם לְאָתְּתָא. וּבְגָּיוֹ כָּךְ, יְיָ, צְּבָאוֹת אָהָרֵי יִסוֹד.

The Yessod of the male, which is the 'penis' in the corporeal body, is the ending of the body. It's the level that brings pleasures to Malchut. The Yessod of the male holds the desire of the male, Zeir Anpin, to the female, Malchut. This Yessod of Zeir Anpin enters Malchut to the place that is called 'ציון' 'Zion'. This place to Malchut is like a womb to a woman. For that, the Yessod is called 'YHVH of Hosts'.

This process is the secret of the Yessod of the vessels for the Light of Chaya of Zeir Anpin.

למוֹשֵׁב לוֹ. כַּד אָתפַּרְשַׁת מַטְרוֹנִיתָא, שַבּתָא. אתעביד כּלָא חַד גוּפָא, וּכדין יַתיב קּוְדְשָׁא בְּרִידְ הוּא בְּכוּרְסְיֵיה. וָאָקְרִי כֹּלַּא שִׁמַא שָׁלִים, שִׁמֵא קַדִּישֵׁא, בִּרִידְ שִׁמֵיה לְעַלַם לְעַלְמֵי עַלְמִין. בַּל אָלֵין מִלְין סְלִיקְנָא עַד יוֹמַא דָא, דָאָתעשר בָּהוּ לְעַלְמֵא דָאָתי, וְהַשְּׁתַא אָתְגַּלְיֵין הַבָּא, זַבַּאַה חוּלַקי.

192. פתיב (תהלים קלב) כִּי בַּזִּיר יָיֵי בְּצִּיוֹן אָוָה 192. כְּתִיב (תהלים קלב) כִּי בְּחַר יָיִי בְּצִיּוֹן אָוָה לַבּושַּׁב לוֹ. כַּד אָתָפַרשַּׂת בַּטְּרוֹנִיתַא, וְאָתַוַיַבְּרַת בבולכא אַנפין באַנפין, בבועַבי שַבתא. אָתעַביר ככּא וְאִרְחַבְּרַת בְּמַלְבָּא אַנְפִין, בְּאַנְפִּין, בְּמַעֵלִי ווד גופא, וכדין יתיב קודשא בריך הוא בכורסייה. וְאָקָרֵי כּלָא שִׂבְּוֹא שִׂלִים, שִׂבְוֹא קַדִישָּׂא, בִּרִיךְ שִּׁבֵּיה לְעָבֹם לְעָבְנוּי עָבְבִוּיוֹ. בָּל אִבֵּיוֹ בִוּלִיוֹ סִלִיהָנָא עַד יובִוּא דָא, דָאָתעַשָּׁר בָּהוּ לְעָּלְבָּא דְאָתֵי, וְהַשְּׂהָא אִתְגַּלְיִיןֹ הכא, וכאה וזוכהי.

Psalms 132:13

The 'construction' of the Lights and vessels of Zeir Appin, made him proper and worthy to give birth to souls.

After Malchut separated from the back of Zeir Anpin and united face to face with the King on Shabbat's eve, the body became complete. Then the Holy One Blessed be He

<sup>&</sup>quot;.כִּי בָחַר יִהוָה בִּצִיּוֹן אָוָהּ לְמוֹשָׁב לוֹ".

<sup>&</sup>quot;For YHVH has chosen Zion; He has desired it for His dwelling place:"

sits on his throne and the name becomes whole, a Holy Name, blessed his name forever and ever.

Rabbi Shimon says that he didn't reveal these secrets until this day, which is the day he chose to leave the world. He brought these studies to adorn the holy name in the world to come.

בַּלִיל בַּתַלַתָא, וְשֵׁירוּתַא בַּתַלַתַא. כַּדְּ כֹּלַא הַבִי, וְסִיּוּמֵא דְּכֵל גּוּפַא הַבִי, וּמַטָרוֹנִיתַא לַא מָתַבַּרַכָּא, אֱלַא בִּכְלַלַא דִתְלַתָא אָלֵין, דְאִינּוּן נצח הוד יסוד, ומתבּסְמא ומתבּרְכָא בַּאֲתַר הַקַדִשִּׁים דַּלְתַתַּא. קדש דאקרי הַבְּרַכָּה. דָּהָא תָּרָין דַּרָגִין אָינּוּן לְעֵילַא וְתַתַּא.

193. האי בוטרוניתא, כד אתוזברת עם בולכא, כל 193. האי מטרוניתא, כַּד אתחברת עם עַּבְבִּיוֹ בִתְבַּרְבַוֹּ, וָאָשָּׂתְבַוֹזוּ בְּוָזִדְוַוְתֵא דְּכֹבַא. (דף מַלְבָּא, בְּל עָלְמִין מִתְבָּרְכָן, וְאִשְּׁתְּכָחוּ רצ"ו ע"ב) בְּבֶּוֹה דִּדְּכוּרָא בֶּכְיֹל בָּתִלָּתַא, וְשֵּׂירוּתַא דְּכֹלְא. (דף רצ"ו ע"ב) בְּבָּוֹה דִּדְכוּרָא בתלתא. כך כלא הכי, וסיומא דכל גופא הכי, ובוטרוגיתא לא בותברכא, אלא בכללא דתלתא אַכּיוֹ, דאִינוֹוֹ נַצוֹוֹ הוֹד יסוֹד, ומתבסמא ומתב דּכָתִיב, (תהלים קלג) כִּי שָּׁם צִּנָּה זְיָ׳ אֶת הַבְּּרָכָה. דְּכָתִיב, (תהלים קלג) כִּי שָׁם צָנָה זְיָ׳ אֶת דהא תרין דרגין אינון כעיכא ותתא.

When the Queen unifies with the King, all worlds are blessed and have great joy. The male at the top has the three levels that are Chokmah, Binah, and Da'at. Similarly with everything. The body has the three that are Chessed, Gevurah, and Tiferet. The lower part of the body has three that are Netzach, Hod, and Yessod.

The root of the Queen begins in the chest of Zeir Anpin, and she gets blessed from the level of Netzach, Hod, and Yessod, and especially from the Yessod of Malchut that is the holy of holies of the lower levels. Arich Appin with Father and Mother are called Holy of Holies at the upper level.

Psalms 133:3

".כָּטַל חֵרָמוֹן שֵׁיֹרֶד עַל הַרְרֵי צִיּוֹן כִּי שָׁם צְוָה יָהוָה אֶת הַבְּרָכָה חַיִּים עַד הָעוֹלָם."

"It is like the dew of Hermon, Descending upon the mountains of Zion; For there YHVH commanded the blessing—Life forevermore."

The blessings are in the place that is called 'Zion', and 'Holy of Holies'. The lower level is Malchut of Malchut and is called Jerusalem. The upper level is Yessod of Malchut that is called 'Zion' and the 'Holy of Holies'.

עייל להַהוּא אתַר דּלעילַא, אלַא הַהוּא דאקרי חֶסֶד, וְעַיִּיל בַּקְדֵשׁ הַקַּדְשִׁים, וֹמְתְבַּסְמַת נוּקְבַּא. וּמְתַבָּרְכָא הַאי קֹדֵשׁ הַקַּדַשִּׁים בְּגוֹ לְגוֹ, אתַר דָאָקָרָי צִיּוֹן. צִיּוֹן וָיִרוּשֵׁלַם, תַּרֵין דַּרְגִּין אִינוּון, חַד רַחמי, וחד דינא. ציון, דכתיב, (ישעיה א) ציון במשפט תפַדה. ירושלים, דכתיב, (ישעיה א) צֵדָק יַלִּין בַּה כִּמַה דָאוֹקִימַנָא.

194. וּבְגַּיוֹ כַּךְ כֵּית רָשׁוּתָא לְבֵּיעַל תַבְּוֹ, בַּר כַּהַנָּא 194. וּבְגִין כַּךְ לֵית רְשׁוּתָא לְמֵיעַל תַּמַן, בַּר רַבָּא, דְאָתֵי בִוֹן סִטְרָא דְּעָוֹסֶד. בִגִּין דִּלָא עַיִּיל לְהַהוּא בַּהַנָּא רַבָּא, דְאָתֵי מִן סִטְרָא דְּחָסֶד. בְּגִין דִּלָא אַתַר דְּלְעַיֹּלָא, אֵלָּא הַהוּא דְאָקָרֵי וַזֶּסֶד, וְעַׂיִּיל בַּקְּדְשׁ הַקּרָשִּׂים, וּבִתְבַּסְבֵּת נוּקבָא. וּבִתְבַּרְכָא הָאי קֹדִשׂ הַהָּדַשִּׂים בָגוֹ כְגוֹ, אָתַר דְאָהָרֵי צִּיוֹן. צִּיוֹן וִירוּשַׂכַם, הַרֶין דַרְגִּין אִינוּוֹ, ווד רַווֹבֵיי, וווד דִינָא. צִיוּוֹ, דָּכָהָיבֹ, (ישעיה א) צִּיוֹן בְּבִישִּׂפֵטֹ הַפַּרָה. יְרוּשִּׂכֵים, דְּכָהַיבֹ, (ישעיה א) צָּבֶל יַלְיֹּזְ בָה כְּבֵּה דְאוֹקִיבִנְאַ.

For the above reason, only the high priest that comes from the side of Chessed has permission to enter the Holy of Holies of his world. Only Chessed of Zeir Anpin that is

the aspect of the High Priest can enter the upper level that is Zion, Yessod of Malchut, and holy of holies. With this unification, Malchut is blessed from the upper Light. Isaiah 1:27

".צִיּוֹן בָּמִשִּׁפֶּט תִּפֶּדֶה וְשָׁבֵיהָ בִּצְדָקָה".

"Zion shall be redeemed with justice, And her penitent with righteousness."

'Justice' is the aspect of Mercy, Zion, and Jerusalem with an aspect of judgment. Lesson;

The blessings come to the home when the 'king' and the 'queen' of the domain come together for unification. It's important to treat each other with the utmost respect because together they can reach the aspect of 'holy of holies' that brings a great pleasure that represents the blessings they bring to them and family.

Not all couples keep the 'flame', nor proper respect for each other. Nevertheless, it would be beneficial for them to understand that on the spiritual level they trigger a reaction that is blessings. Best time to 'schedule' 'dates' is Friday night but don't hold yourself when both are clean and ready with cleanliness and pure consciousness.

A man that 'waste' his Yessod energy is channeling light from Zeir Anpin to the otherside and he drains his energy and loses blessings that he may have had. A woman alone can connect spiritually to Zeir Anpin with the studies of Torah and Zohar.

This video was originally made for DZ 1823 and it's a perfect addition to this study. https://www.youtube.com/watch?v=Kg0fO ctnSo

ַלְכַלְּהוּ עַלְמִין, וְכַלְּהוּ מִתְבַּרְכַן. הַאי אָתַר אָקָרִי קֹדשׁ. וְכַל קַדְשִׁים דְּדְכוּרָא עָיִילִין תַּמַן, בְּהַהוּא דַרַגָּא דַאָמֶינָא, וְכַלְהוּ אַתְיַין מֶרֵישָׁא עָלַאַה ָדְגוּלְגַּלְתַא דְּדָבוּרָא, מְסְטְרֵא דְּמוֹחֵי עָלַאֵי, ַדְשַּׁרְיֵין בֵּיה, וַנַגִיד הַהִּיא בַּרַכַה בְּכַל שַׁיִיפֵי גּוּפַא, עד אַינוּן דָאָקרוּן צָבָאוֹת. וְכַל הַהוּא נָגִידוּ אקרון צבאות, דכל צבאות דעלאין ותתאין תַּמַן נַפָּקִין. וָהָהוּא נָגִידוּ בַּתַר דָאָתְכַּנִישׁ, תַמַן שַׁרְיֵין לֵיה בָּהָהוֹא יְסוֹד קַדִּישַׁא, כֹּלְא חָוּוַרָא, בָּגִין כָּדְ אָקָרִי חֵסֵד. וְהַהוּא חֵסֵד עַיִּיל לקֹדשׁ הַקַּדַשִּׁים, דְּכָתִּיב (תהלים קל"ג) כִּי שַׁם צְוַה יִיַ׳ את הברכה חיים עד העולם.

195. וָכַל תִיאוּבְתַא דָּדְכוּרָא לַגַּבִּי נוּקבַא, הַכַא הוא, 195. וָכַל תִיאוּבְתַא דָּדְכוּרָא לְגָבֵי נוּקבַא, וֹפָרִינָוֹ לְהוּ בְּרַכָּה, דְבִּתִּפִּין זַּפַבֵּי בִּרְכָּן לְכַכְּרוּ עָּלְבִייןֹ, הָבָא הוּא, וְאָרִינִן לְהוּ בְּרָבָה, דְּמִתַּפִּוֹ זַּפְבֵּי בִּרְכָּן וְכַלְּהוֹ בִּיתְבְּרְכָּן. הַאִּי אֲתָר אִקְרֵי קֹנֶישׁ. וְכָל הֶּנְישׁים דְּרְכוּרָא עַיִּיִלִין תַבָּוֹן, בְּהַהוּא דַרְבָּא דַאֲבִוינָא, וְכַכְּהוּ אתייו בורישא עלאה דגולגלתא דדכורא, מסטרא דְבוּוֹמֵי עָּלֶּאֵי, דִשַּׂרְיָין בִיהֹ, וְגָּגִּיד הַהִּיא בְּרֶכָה בְּכֶל שַּׁיִיפִי גּוּפַא, עַד אִינוּוֹ דְאָקָרווֹ צִּבְאוֹת. וְכַכּוֹ הָהוּא נְגִּידוּ דֹאָתְנְגִיד מִכָּל גּוּפָא, מִתְכַנְּשֵׁי תַבְּוֹּשִׁי אָבאות, דְכַל אָבָאות דְעָלְאִיוֹ וְתַהַאִיוֹ הַבַּוֹּן נַפַּקּיוֹ. והַהוֹא גָגִירוּ בַתַר רָאָתְכָנִישׂ, תַבַּוֹ שַׂרְיֵיוֹ כֵּיה בְּהַהוֹא יִסוֹד קַדִישָּׂא, כּכָּלא וְזְנֵוֹרָא, בְּגִּיוֹ כָּךְ אָקָרֵי וַזְסֵד. וההוא ווסד עַייל לקדש הקדשים, דכתיב (תהלים קל"ג) כִּי שָּׂם צָּנָה יִיַּ׳ אֵת הַבְּרָכָה וַזִיִּים עַּר הַעוֹכַם.

The desire of the male, Zeir Appin to Malchut is in Zion, that is called 'blessing' because blessings come out from Zion to all the worlds. Zion is also called 'Holy', because all the Lights of the male, Zeir Anpin, enter the level of Zion. These Lights come to it from the skull of the male that is the source for the upper three sefirot of the Light of Chaya of Zeir Anpin.

The blessing from these lights spread to all parts of the body that is Chessed, Gevurah, and Tiferet. Then the blessing continues to Netzach, and Hod that is called 'צבאות', 'armies' because abundance from the body gathers in Netzach, and Hod and spread to the lower three worlds of B'riah, Yetzirah, and Asiya.

The abundance goes into the Holy Yessod that is all white and for that, he is called Chessed. This Chessed enters the holy of Holies to channel the blessings as it is written; Psalms 133:3

".כָּטַל חֶרָמוֹן שֵׁיֹּרֶד עַל הַרָרֵי צִיּוֹן כִּי שָׁם צָוָה יִהוָה אֵת הַבְּרָכָה חַיִּים עַד הָעוֹלָם".

"It is like the dew of Hermon, Descending upon the mountains of Zion; For there YHVH commanded the blessing—Life forevermore."

קָלָא דָּקָאָרֵי וִאָּמַר (משלי ג) אֱרְדְּ יַמִים וּשְׁנוֹת חַיִּים וְגוֹ׳. שִׁמֵענַא קָלָא אַחַרָא, (תהלים כא) חַיִּים שַּׁאֵל מִמְּדְּ וְגוֹ׳.

196. אָבֵור רָבִּי אַבָּא, לַא סָיֵים בּוּצִינָא קַדִּישָׂא לְבוּיבור 196. אָבֵר רָבִּי אַבָּא, לָא סָיֵים בּוּצִינָא קַדִּישָׁא וֹזַיִּים, עַד דָּאָשָּׂהָכָכוּ בִוּכּוֹי, וַאָנָא כַּתַבְנַא, סַבַרנַא לְמִימַר חַיִּים, עַד דְּאִשְׁהְכָכוּ מִלּוֹי, וַאֲנָא לְבוּכְתֵּב טְּפֶי, וְלָא שִּׁבַוּעַנָּא. וִכָּלא זָּהִיפַנָּא רִישַׁיֹא, כְּתַבְנָא, סְבַרְנָא לְמִכְתַּב טְפֵי, וְלָא שְׁמַעְנָא. דְּנָהוֹרָא הָנָה סָגִּי, וְלָא הְנָה יָכִילְנָּא לִאְסִתַּכִּלֵא. וְלָא זָקִיפְנָא רִישָּׁא, דְּנְהוֹרָא הֲנָה סָגִי, וְלָא הַנְה אַך הָבִי אָוְדַעְוַעַנָּא הְּהָבִי אִוְדַעְוַעַנָּא, שְׁבִּיעְנָּא הָכָּא דְּהָארי וְאָבֵיר (משלי יָכִילְנָא לְאִסְתַּבְּלָא. אַדְּהָבִי אִוְדַעֲזַעַנָא, שְׁמַעְנָא ג) אָרֶךְ יָבִיִים וּשְׂנוֹת ווֹיִים וְגוֹי׳. שְּׂבְּעְנָגֹא אַזוַרָא, (תהלים כא) זויִים שַּׂאַל בִּבְּיִךּ וְגוֹי.

At this point of the Zohar, Rabbi Shimon finished the study he gave on the day of his passing. Rabbi Aba was next to him writing his words.

Rabbi Aba said that when Rabbi Shimon said the word 'חיים' 'Life' from the verse above, he became quiet. Rabbi Aba was ready to continue writing but couldn't hear his teacher. He didn't lift his face because the Light in the room was very strong for him to look. He was shaken and heard a voice saying (Proverbs 3:2) " כָּי אֹרֶךְ יָמִים וּשָׁנוֹת חֵיִים וְשָׁלוֹם יוֹסִיפוּ לְּרָ." "For a length of days and long life And peace they will add to you.". Then he heard another voice saying (Psalms 21:5) "חַיִּים שָׁאַל מִמְּךָ נָתַתָּה לוֹ אֹרֶךְ יָמִים עוֹלָם וְעֶד." (He asked life from You, and You gave it to him- Length of days forever and ever."

Rabbi Shimon concluded his teaching by revealing the secrets of the unification between Zeir Anpin and Malchut through Yessod. With his words, he opened the gates between Malchut and Yessod and he could enter 'Zion', the Holy of Holies.

The last word of Rabbi Shimon in this world was 'Life', which is the Light of Yessod. We read in the next paragraph that Rabbi Shimon's face was showing him as laughing. It tells us that leaving this world was a pleasure for him.

The actual study of the Idra Zuta by Rabbi Shimon is completed here. The following five paragraphs of the Idra Zuta describe the reactions of the students and how they carry the bed of his body for burial.

דָאָסָתַלָּק מָן עַלְמָא, אָתַעֲטַף שַׁכִיב עַל יִמִינִיה, ואנפוי חייכין.

197. כַּל הַהוֹא יוֹבָוּא, לָא אַפַּסִיק אֵשָּׂא בִוֹן בֵּיתַא, וְלַא 197. כַּל הַהוֹא יוֹבָא, לָא אַפָּסִיק אֲשָּׂא בִוֹן הַנָה בַּוֹאוֹ דְבָּטֵי לְגַבֵּיה, דְלָא יָכִילוּ דְּנָהוֹרָא וְאֵשִּׂוֹא הַנָה בִּיתָא, וְלָא הַנָה מַאוֹ דְּמָטֵי לְגַבִּיה, דְלָא יָכִילוּ בְּסוּוְזֶרְגִּיה. כָּל הַהוּא יוֹבִוּא נָפִילנָא עַל אַרְעַא, וְגַּעִינָא. דְּנְחוֹרָא וְאֶשְׁא הָוָה בְּסוּחַרְנִיה. כָּל הַהוּא יוֹכָא בְּתַר דְּאָזִיל אֶשָׂא, זְזְבֵיינָא כְבוּצִינָא קַדִּישָּׁא קְדֵישׁ נְפִילְנָא עַל אַרְעָא, וְגָעִינָא. בָּתַר דְאָזִיל אֶשְׂא, ָהַקֶּדְשִׁים, דְּאִסְתִּכַּלִּ בִוּן עָלְבָנִא, אִתְעֻנַּשִּוֹף שָּׂבִיב עַל חֲמֵינָא לְבוּצִינָא לַהִּישִׁא קֹדֶשׁ הַקְּדְשִׁים, יבויניה, ואנפוי זזייכיו.

The fire around the house of Rabbi Shimon didn't stop all day, and no one could come close to it because the light and fire were surrounding it. Rabbi Aba was on the ground crying for the loss of his teacher. After the fire went away, he saw that the Holy Candle, holy of holies has left the world. He was lying on his right side with a smiling face.

חַבַרַיִיא בִּבְכִיָה, וַרְבִּי אֵלְעָזַר בְּרֵיה נָפִיל תִּלַת וְמָנִין, וְלֵא יַכִיל לְמִפְתַח פּוּמֵיה. לְבַתַר פַּתַח וָאַמֶר, אַבָּא אַבָּא. תָלֶת הַווֹ, חַד אַתְחַזֵרוּ. הַשָּׁתָא תָנוּד חֵיוָתָא, צְפַּרָאן טָאסִין, מִשְּׁתַּקּעַן בְּנוּקבָּאן דִיַמָּא רַבָּא, וְחַבְרַיָּיא כַּלְהוּ שַׁתְיַין

198. כַּם רַבִּי אֶלְעַזֶּר בָּרִיהַ, וַנְּטָיל יָדוֹי וַנְּשִׁיל כוֹזֹ, 198. קם רַבִּי אֶלְעַזַר בַּרִיהַ, וְנַטִיל יְדוֹי וְנַשִּׁיק ואָנֹא כּוֹזיכנֹא עַפרא דתוזוֹת רגַּכוֹי. בעו וזברייא לוֹן, וַאַנָא לָחִיכְנָא עַפָּרָא דְּתְחוֹת רַגְּלוֹי. בַעוּ לְבִּוּבְבֵּי, וְלָא יָכִילוּ לְבַּוּלְלָא. שַּׁארוּ זַזִבְרַיִּיא בְּבְּכִיָה, חַבְּרַיָּיִא לְמִבְּבֵּי, וְלָא יָכִילוּ לְמַלְּלָא. שְׁארוּ וְרִבִּי אֶלְעָוֶֹר בְּרִיה גָּפִיל תְּלַת זִּבְיגֹּיוֹ, וְלָא יָבִיל לְבִוּפַתַּוֹז פובייה. לבתר פתוז ואבר, אבא אבא. תלת הוו, ווד אָתוַזוַּרוּ. הַשִּׂתָא תִּנוּר וֹזִיוַתָא, צְּפַרָאוֹ טָאסִיוֹ, בִוּשְּׂתַּהְּעַוֹ בּנוּקבאוֹ דִיבֵּא רַבַּא, וווֹבריַיא כִּלְהוּ שַּׂתִייוֹ דַבַא.

Rabbi Elazar took the hands of his father and kissed them. Rabbi Aba licked the ground under Rabbi Shimon. The friends couldn't speak and started crying, Rabbi Elazar fell three times and couldn't open his mouth.

Later he opened and said," My father, my father. There were three and only one left.". The three were Rabbi Shimon, his father-in-law, Rabbi Pinchas, and Rabbi Elazar. Now that he is gone, Rabbi Elazar left orphan, and alone.

Rabbi Shimon was considered to be like a huge Tree that living creatures of the field roam under it and the bird of the sky dwells in its branches. The Tree provided food to all, and now the living creatures are going to wander away. The birds that were in its branches will sink in the abyss of the big sea. The friends that were nourished from him will drink blood.

בִּיקָרִיה. קַם רְבִּי אֵלְעָזֶר וְרְבִּי אַבָּא, נַטְלוּ לֵיה בטיקרא דסיקלא, מאן חַמַא (ס"א ערעורא וערבוביא) עַרְבּוּבְיָא דְּחַבְרָיִיא, וְכַל בִּיתָא הָוָה סַלִיק רַיחִין סַלִיקוּ בֵּיה בְּפוּרַיֵיה, וַלַא אָשַׁתְּמֵשׁ בִּיה, אֶלַא רָבִּי אֶלְעַזֶר וְרָבִּי אַבָּא.

199. הַם רָבִּי וֹזַיֵּיא עַכֹּ רַגָּכוֹי וָאָבֵור, עַד הַשְּהָא בּוּצִּינָא 199. קם רָבִּי חַיֵּיא עַל רַגָּלוֹי וָאָבֵר, עַד הַשְּׁתַא ַלָּלָן. הַשָּׁהַא כָּאוֹ הוּא בּוּצִינָא קַדִּישָׁא מְסְתְּבֵּל (ס"א משתדל) עַבָּלוֹ, הַשִּׁהַא כָּאוֹ הוּא בּוּצִינָא קַדִּישָׁא מְסְתְּבַּל (ס"א משתדל) עַבָּלוֹ, עָּרָן, אֶכָּלְא כְּיִאִישְׂתַרְיכָּא בִּינְּרֵיה. כָּם רִבִּי אֶכְעַוֹּר וִרבִּי נַשְׁנִּא לְאִשְּׁתַּדְּלָא אבא, נֿטֿלוּ ליה בטֿיקרא דסיקלא, מאוֹ וומא (ס"א ערעורא וערבוביא) עַּרְבּוּבִיאַ דְּזָוְבְרַיִּיא, וְכֵּל בֵּיתָא הַוָּה סָלִיק בִיוֹזִין סִלִיקוּ בֵּיה בְּפוּרְנֵיה, וַלָּא אִשְּׂהִפִּושׁ ביה, אלא רבי אלעור ורבי אבא.

Rabbi Chiya rose on his feet and said; up until now the Holy Candle was watching over us and now we need to make efforts for his honor.

Rabbi Elazar and Rabbi Aba took him from his place on a bed that looks like a ladder to put him on his bed. The whole house was filled with good fragrance, and only Rabbi Elazar and Rabbi Aba were serving rabbi Shimon.

מְרוֹנְיָא, צַוְוחִין בִּקְטִירִין, דְּחָשִׁיבוּ דְּלָא יִתִקְבֵּר תַּמֶּן. בָּתַר דִּנָפַק פּוּרְיָיא, הַוָה סַלִּיק בַּאֲוִירַא. וְאֵשָּׁא הַנָה לָהִיט קַמֵּיה, שַׁמְעוּ קַלָא, עוּלוּ וְאַתוּ,

200. אָתוּ טָרִיקִין, וּבָוארֵי תִּרִיסִין דְּכָפַר צָּפַּרִי וְטַיְרָדָאןֹ 200. אָתוּ טָרִיקִין, וּמָארֵי תִּרִיסִין דְּכָפַר צָפֵּרִי בָּהוֹ (ס"א דצפרי וטרדיא והוו) בָּנֵי בֵּירוֹנָיַא, צַּווווווין בְּנֵי בְּירוֹנָיַא, בַּוווווין בְּנֵי בָּקְטִירִיוֹּ, דִּוֹזִשִּׁיבוּ דְּלָא יִתְקְבֵּר תַבְּוֹן. בְתַר דְּנְּפָק פורניא, הוה סליה באוירא. ואשא הוה להיט הבויה, שַּבועוֹ הַכַּלָא, עוֹּכוֹ וָאָתָהָנָשׁוּ כָּהַיּכּוּלֵא דִּרְבִּי וְאִתְבְּנָשׁוּ כְּהִיכּוּלָא דְּרָבִּי וְאִתְבְּנָשׁוּ לְהִילוּלָא דְּרָבִּי שִׁמְעוֹן, (ישעיה נז) יַבא שַׁלוֹם יַנוּחוּ עַל מִשְּׁכְבוֹתַם. שָּׁבְּעֹוֹוֹ, (ישעיה נז) יַבֹּא שַׂרוֹם יַנוּוווּ עַבֹּל בִשִּׂבְבוֹתָם.

People from the village of Tzipori came and demanded to take the body of Rabbi Shimon for burial in their village. They were ready to fight and take the body by force. Many of the people of Meron screamed at them and expelled them, claiming that Rabbi Shimon should be buried in their place.

After the bed came out of the house, it rose in the air and a fire burned ahead of the bed. They heard a voice saying "Come and gather for the Hilulah of Rabbi Shimon'. The voice continued and quote the verse from Isaiah 57:2

"יָבוֹא שָׁלוֹם יָנוּחוּ עַל מִשִּׁכְּבוֹתָם הֹלֵךְ נְכֹחוֹ"."

"He shall enter into peace; They shall rest in their beds, Each one walking in his uprightness."

שָׁמַעוֹן בֵּן יוֹחָאי, דָּמַארֵיה מְשָׁתִבַּח בֵּיה בְּכַל יוֹמַא. זַכַּאַה חוּלַקִיה לְעֵילַא וְתַתַּא. כַּמָה גִּנִיזִין עלאין מסתמרן ליה, עליה אתמר (דניאל הַיָּמִין. עַד כַּאן הַאָּדְרָא קַדִּישָׁא זוּטַא

201. כַּד עָאל לְבִועַרָתָא שָׂבִועוֹּ קָלָא בְּבְועַרְתָא, זֶה 201. כַּד הָאִישֹׁ בַוּרִעִּישׁׂ הָאָרֵץֹ בַוּרְגִּיוֹ בַּוּבִוּכֶּ כּוֹת, כַּבָּוֹה פַטִּרִיןֹ בִּמְעַרְהָא, זֶה הָאִישׁ מַרְעִישׁ הָאָרֶץ מַרְגִיוֹ בּרְקִיעָא בִישְׁתַבְּכִין (ס"א ולא משתכחין) בּיוֹבָוֹא דֵין מַמְלְכוֹת, כַּמָה פִּטְרין בִּרְקִיעָא מִשְׁתַּבְּכִין (ס"א בְּגִינֶּךְ, דְנָא רַבִּי שִּׂבְוּעוֹן בֶּן יוּוּוָאי, דְּבָוּארֵיה בִּוּשִּׂתְבַווֹ וֹלֹא משתכחין) בְּיוֹמָא דֵין בְּגִינֶךְ, דְּנָא רְבִּי ביה בכל יובא. וָבַאָה װוּלַהִיה לעַילא וַתַתּא. בַבוה גַּנִייִּיןֹ עָבֶּלְאִיןֹ בִּוּסְתַבְּוַרָןֹ כֵּיוֹהֹ, עַבְּיֹהֹ אָתִבְּוֹר (דניאל יב) וְאַתָּיה כֵּךְ כַבֵּלְץ וְתָנְנִיזִ וְתַעְּבַׁמוֹד כְגֹוֹיִרְכְּךְ כְּבֵּץ הַיָּבְּיוֹן • בֹּיְבִיוֹד לְגוֹיִרְלְךְּ לְבֵץ עַר כַאוֹ הַאָרָרָא הַרִישָּׁא וּיטָא

When the bed entered the cave, they heard a voice from inside announcing "This man who makes the earth trembles, incites worlds, and many prosecutors in heavens are silenced on this day for your sake. It is Rabbi Shimon bar Yochai whose master praises him every day. Blessed is his share above and below. Many supernal treasures are reserved for him. It is said of him (Daniel 12:13) "ואָתָּה לָּךְ לָקָץ וְתָנוּחַ וִתְעִמִד לְגַּרֶלְךְ לִקָּץ."" "But you, go your way till the end; for you shall rest, and will arise to your inheritance at the end of the days.""

=== End of Idra Zuta ===

To go over all the Idra Zuta studies use this link: <a href="https://dailyzohar.com/parasha/idra-">https://dailyzohar.com/parasha/idra-</a> zuta/

Commentary for paragraph #202 will be in the next study of Ha'azinu.

Rabbi Shimon's soul was separated from his body but he still had control over the events in the world below. His bed led the people to the cave he chose to be buried in. During this time the heavens were open and voices from heaven can be heard below, inviting souls above and the people below to join the Hilulah of Rabbi Shimon.

When a Tzadik leaves the world the Shechina welcomes him and they join together like in marriage. This unification creates a spiritual impression in this world that we can benefit from it every year on the death anniversary of the Tzadik. For proper connection, we light a candle for the soul of the Tzadik and read from his work. It connects us to the Light the Tzadik revealed on the day of his passing.

Use our free tzadikim app to connect to many tzadikim on their day of Hilulah.

קַדוֹשׁ, שֶׁכַּתוּב (דברים יד) כִּי עָם קַדוֹשׁ אֲתַּה וָגוֹ׳, וּלְבַסּוֹף קָרָא לָהָם קֹדֵשׁ, שֶׁבַּתוּב (ירמיה ב) קדש ישראל לה' ראשית תבואתה. מה בין וַה לַוַה? אַמַר רַבִּי אַבָּא, קֹדשׁ – עֵלִיוֹן מַכַּלַם. שַׁבַּדְּ לַמַדנוּ, בַּאשׁר מתחַבּרים כַּל הַקְּדוֹשׁים בְּאָחֶד, נָקָרָאִים קָדוֹשׁ. וְכַלֶּם עוֹלִים וּמְתַבְּנָסִים לאותו מַקוֹם עַלִיוֹן שַׁנָּקָרָא קֹדָשׁ.

202. אַבֵּור רָבִי יוֹסֵי, כַבַּוֹה וָזָבִיבִין יִשְּׂרָאֶל הָבֵּוי הְוִדְשַׂא 202. אַבַּור רָבִי יוֹסֵי, כַּבַּוה וַזָבִיבִין יִשְׂרָאֶל לְפְנֵי בְּרִיךְ הוּא, בְּקַּדְבִייתָא כָּלָרָא כוֹן גוֹי כַּדְוֹשׁ, הַקּרוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא. בְּרָאשׁוֹנָה כָּרָא לְהֶם גוֹי דְּכָתִּיבֹ, (דברים יד) כִּי עָם הַדוֹשׁ אָתַה וְגוֹי. לְבַתַר קרא לון קדש, דכתיב, (ירמיה ב) קדש ישראל ליני ָרַאשָּׂית (דף רצ"ז ע"א) הַבוּאָתה. בַוֹה בֵּיוֹ הַאִי לְהַאִי. אַבֵּור רָבִי אַבַּא, קֹדֵשׁ עָלַאָה בִוּכּלָא, דְהַכִי תַּגִּינָוֹ, כַּד אָתוַוַבַּרוֹ כַּכָּהוּ הָרוֹשֵׁי כַּוַוַרַא, אָהָרווֹ הַרוֹשׁ. וְכַכְּהוּ סַלְּהִיוֹ וּבִתַבַנִּשִּׂיוֹ לְהַהוּא אֶתֵר עִבַּאַה, דְאָהָרֵי קֹדִשׁ.

Rabbi Yossi says "How Israel is loved by the Holy One Blessed be He". He called them 'קְּדוֹשׁ' 'Holy' and 'קְדוֹשׁ' 'Holiness', as we read in the two verses below.

Deuteronomy 14:2

".כִּי עם קָדושׁ אַתָּה לָיהוָה אַלֹהִיךְ וּבַרְ בָּחַר יָהוָה לֹהיוֹת לוֹ לעם סגלָה מַכֹּל הַעְמִים אַשׁר עַל פּנִי הַאַדְמָה."

"For you are a holy (קְּדוֹשׁ) people to YHVH your God, and YHVH has chosen you to be a people for Himself, a special treasure above all the peoples who are on the face of the earth."

Jeremiah 2:3

"קֹדֵשׁ יִשִּׂרָאֵל לַיהוָה רָאשִׁית תַּבוּאַתֹה כָּל אֹכלִיו יָאשָׁמוּ רָעָה תַּבֹּא אַלֵיהֵם נָאָם יִהוָה".

"Israel was holiness (קֹדֵשׁ) to YHVH, The firstfruits of His increase. All that devour him will offend; Disaster will come upon them," says YHVH.'""

He asks what's the difference between the two words 'קָדָשׁ' and Rabbi Aba answers that 'קְדָש' 'Holiness' is above all because it is on the level of Chokmah. When the three 'holy' 'קָדוֹש' 'קָדוֹש' 'קָדוֹש' that represent the three lines of Chessed, Gevurah, and Tiferet join they are gathered into the supernal place that is called 'קַּדָש' 'Holiness', which is the supernal Chokmah.

נקראים קדש ישראל לַה׳, שהיא ראשית. וַהרי בארנו תבואתה, בה"א. כל אכליו יאשמו. מהו כל אכליו יאשמו? אמר רבי אבא, הרי נאמר, שַׁבַּתוֹב (ויקרא כב) וְאִישׁ כִּי יֹאכַל קדשׁ בּשׁגגה. נקראו קדש, משום כַּדְ כַּל אכליו יאשמו.

203. וּבְּגַּיוֹ כֶּךָ כִּ' כִּ' (קדוש קדוש קדוש), כְּדֵישׁ 203. וּמִשׁוּם זֶה קָרוֹשׁ קָרוֹשׁ קָרוֹשׁ. קֹדֵשׁ יִשִּׂרָאֵל אָתַעָּבִיד בִוּנַּיִיהוּ. וּבִגָּיוֹ דִישִּׂרָאֵל בִּתְכַּת דַּרְגִּיוֹ יִשְׂרָאֵל נַצֵשָׂה מֵהֶם. וּמְשׁוּם שִׁיִשְׂרָאֵל מֻכְּתָּרִים בּוּתְעַׂפְּיֹרוֹ, כַּד אָתְתַּדְּבֶרוֹ כַּוְּזָדָא, אָקּרוּוֹ קֹדִישׁ יִשִּׂראַל בְּשִׁלֹשׁ מַדְרֵגוֹת, כַּאֲשֶׁר מִתְחַבְּרִים בְּאֶחָד לַנִי׳, דַאַיהי רַאשִּית. וָהָא אוֹהָיבְנַא תְבוּאַתה, בָּהַ״א. בָּל אוֹכְלָיו יֶאְשָּׂבווּ, בַוּאי כָּל אוֹכִלִיו יֵאִשָּׂבווּ. אָבַור רִבִּי אַבָּא, הָא אָהָבֵר, הַּכִּתִּיבֹ, (ויקרא כב) וָאִישׁ כִּי יאִכַּר הדש בְּשִׂנְגַּה. וּכִתִיב (שם) וְכָל זָר לֹא יֹאַכַל קֹדֶשׁ, וְכַתוּב (שם) וְכָל זָר לֹא יֹאַכַל קֹדֶשׁ, וְיִשְּׂרְאֵל וַיִשַּׂרָאֶל אָהָרוּוֹ הָדֵשׁ, בְּגֵּיוֹ כַּךְ כַּל אוֹכַלִיו יֵאִשַּׂבוּוּ.

The children of Israel adorned with the three 'קְּדוֹשׁ' and receive the supernal Chokmah that is called 'רְאשִׁית תְבוּאַתה' 'firstfruits'. The last letter 'ה' is added to the word but not needed for the correct spelling. It implies the connection of 'firstfruits' to Malchut.

'All that devour him will offend' means that 'קַדָש' holiness' is for Israel because they connect to 'קדוש' 'Holy'.

Leviticus 22:10

"וָכֶל זָר לֹא יֹאכַל קֹדֵשׁ תּוֹשַׁב כֹּהֵן וְשָׂכִיר לֹא יֹאכַל קֹדֵשׁ."

"No outsider shall eat the (קֹדֵשׁ) holy offering; one who dwells with the priest, or a hired servant, shall not eat the holy thing."

חַבְמַת שָׁלֹמה, כָּמוֹ שֵׁכַּתוּב (מלכים-א ה) וַתֵּרָב חַבְמַת שָׁלֹמה, שֵׁעוֹמֶדֵת הַלְּבַנָה בְשָׁלֵמוּתָה, וַהֵרי בַּאַרנוּ. וְכַאֲשֵׁר מִתְבָּרְכֵת מֵהַיִּסוֹד, כָּדְ קוראים לה – קדש, שהיא מאירה בשלמות. בָּאוֹתוֹ שֵׁל מַעַלַה.

204. אַבֵּור רָבִּי אֶלְעַוֹר, שֵּׁירוּתָא וְסִיוּבִוּא דָכַלַא, 204. אַבֶּר רָבִּי אֶלְעַוָר, הַתְחַלָה וְסִיּוּם שֵׁל הַכּל אָתְבְּכִיל בַּקֹּדֶשׁ. (ס"א א') וּװָבְבָּוה עָּבֶּשָׁה קֹדִשׁ אָקָרֵי, נִבְלָל בַּקּדֶשׁ. (א') וְחָבְמָה עָלְיוֹנָה נִקְרַאת קֹדֶשׁ, וְכַד נָּהִיר דָּא זִיְרְבָּוּה עִּבֶּּלָאָה, זָיִרְבָּוּה דִּשִּׂלֹבוּה נַּהִיר. וְכַּאֲשֶׁר מְאִיְרָה הַחְּבְּמָה הָעֶלְיוֹנָה הַזּוֹ, מְאִירָה פָבַוֹה דְּכָהַיֹב, (מלכים א ה) וַהַרֶב ווֹכְבַוֹת שָּׂרֹבוּה, דַּקּייבֵוּא סִיבַרָא בַאַשִּׁלְבוּוּתָא. וְהַא אוֹהָיבִנָּא. וְכַד אָתַבַּרָכָא בִּיסוֹד, הַכִּי הָרֵינֵוֹ כַּה הָדֵשׁ, דְאָיהוּ אַנְהִיר בּשִּׂלִיבוּ. וְכַד כָּא אִתְנַבְּרָא בִּוּתְעַפְיָּרָא בְּאַשְּׂלְבוּוּתָא, וְכַאֵשֵׁר לֹא מְאִירָה וְנִכְתֶּעָת בִּשְׁלֵמוּתָה, פַּבִרינוֹ כָּה רוּחַ הַפּּדֶשׁ, וְכָּא אִתְּקָבִי פֹּדֶשׁ כְּהַהוּא קוֹרָאִים לָה רוּחַ הַפְּדֶשׁ, וְלֹא נְקְרֵאת קדֶשׁ

The beginning is in Chokmah, and the ending of everything is in Malchut. They are both included in 'קְדָשׁ' 'holiness'. When the supernal Chokmah illuminates, the moon that has the aspect of the Malchut is in full light. It has the aspect of the wisdom of King Solomon.

1 Kings 5:10

"וַתֵּרֵב חָכָמַת שָׁלֹמה מֶחָכָמַת כָּל בְּנֵי קֵדֶם וּמִכֹּל חָכָמַת מִצְרַיִם."

"And Solomon's wisdom excelled the wisdom of all the children of the east, and all the wisdom of Egypt."

When Malchut is blessed from Yessod and fully illuminated, it is called 'קֹדָש' 'Holiness'. When Malchut lacks the complete Light It is called The 'Holy Spirit' 'בוח הקדש' and not 'קְדָש' like the supernal Chokmah.

קֹדֵשׁ הַקָּדָשִׁים, שֵׁבּוֹ כַלַּה, שֵׁבַּתוּב (שיר השירים ד) אָתִּי מִלְּבָנוֹן כַּלָּה וְגוֹ׳. מַהוּ לְבָנוֹן? זֶה עֵדֵן, שהלבין מבל הצדדים. ועדן הרי ידוע אצל

205. וְכַד בִתְבַּרְכַא בִוּהָאי יְסוֹד, וְיַנְּהָא לְכַל אִינוֹן 205. וְכַאֲשֵׁר מִתְבַּרְכִים מְזֶה הַיְסוֹד וּמֵינִיקָה דְּלְתַתָּא, אָתִקָּרֵי אָם, בְּהַהִיא דִּלְעַיֹּלַא. וְהָרֵינֵוֹ כֵּיה לְכָל אֵלוּ שֶׁל מַשָּה, נְקְרֵאת אָם, בְּאוֹתָה קָּרָשִׁים. וּכְבִיוֹ קָּרֵינָוֹ כֵּיה קָּדָשׁ הַקָּדָשִׁים, דְבֵיה כַּכַּה שֶׁלְמַעְלָה, וְקוֹרְאִים לָה קָדְשִׁים. וְאָז קוֹרְאִים לָה דְּכְתִּיבֹ, (שיר השירים ד) אָתִּי בִּוּלְבָנוֹוֹ כַּכְּוֹה וְגֹּוֹי. בַּוּאִי לַבַנוֹוֹ. דֵא עַרוֹ, דְאָתַלַבוֹ בִּכָּל סְטָּרִיוֹ. וְעַרוֹ הָא יַרוּעַ כגבי זזברייא.

When Malchut is blessed from Yessod and nurses the lower levels, she is called 'Mother' like the Mother above, Binah. Then Malchut is called 'קדש הקדשים' 'Holy of Holies', because Yessod that is 'קְדָשׁ' 'Holiness' with the bride, Malchut that is called 'קְדָשׁים' 'Holies' become 'Holy of Holies'.

Songs 4:8 "אָתִי מִלְבְנוּן כַּלָה" "Come with me from Lebanon, my bride".

Lebanon is 'עדן' 'Eden' that is the supernal Chokmah. The root for the word 'לבנון' 'Lebanon' is 'לבן' that means 'white'. It represents the 'whiteness' of Chokmah that illuminates in Chessed that is white.

Chokmah delivers Light to Malchut from Binah, which is the river that comes out of Eden (Genesis 2:10).

206. תַאנָא, כָתִיבֹ כִּי שֵּׁם יִיָּ׳ אָקָרָא, בַוֹאי כִּי שֵׁם יִיָּ׳ 206. לְמַדְנוּ, כָּתוּב כִּי שֵׁם ה׳ אֶקְרָא. מַהוּ כִּי אָקְרָא. אָמַר רַבִּי שִּׂמְעוֹן, הָא כְּתִיב הָבוּ גוֹדֶל שֵׁם ה׳ אָקְרָא? אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן, הַרִי בָּתוּב הָבוּ כַאכֹהֵינוֹי. אָבַוֹר רָבִּי אַבָּא, הָבוּ גּּוֹדֶכל, דָא גָּדוּכַה, גֹדֶל לֵאלהִינוּ. אָבַוּר רָבִּי אַבָּא, הָבוּ גֹדֶל – זוֹ הַצֹּוּר הָבִיּם פָּעֻלוֹ, דָא גְּּבוּרָה. כִּי כָל דְרָכִיו בִּישִׂפִּטֹ, גְּדַלְּה. הַצּוּר הָמִים פָּעֻלוֹ – זוֹ גְבוּרָה. כִּי כָל

דָּא הַפַאֶרָת. אֵל אֱמוּנָּה, דָּא נֻצַּׁזז. וַאֵיןֹ עַנָּול, דָּא הוֹדֹ. דְּרָכִיו מִשְׁפָּט – זוֹ תִפְּאֶרֶת. אַל אֱמוּנָה – זֶה צַּהִיקּ, דָא יְסוֹד. וְיָשָׂר, דָא צָּבֶּק. הוא כּכָּלא שִּׂבָוא נַצַח. וְאֵין עָוַל – זֶה הוֹד. צַהִּיק – זֶה יְסוֹד. וְיָשְׁר זה צדק. הרי הַכּל שָם קדושׁ שַׁל הַקְּדושׁ בַּרוּדְ קַּדִישָּׂא דְקוּדְשָּׂא בִּרִירְ הוּא, וּבְגִּין בָּרְ כִּי הוא, ומשום זה כי שם ה' אקרא.

Deuteronomy 32:3

"פִּי שֵׁם יָהוָה אֶקְרָא הָבוּ גֹדֵל לֵאלֹהֵינוּ.".

"For I proclaim the name of YHVH: Ascribe greatness to our God."

Deuteronomy 32:4

".הַצוּר תָּמִים פָּעֲלוֹ כִּי כָל דְּרָכָיו מִשִּׁפָּט אֵל אֱמוּנָה וְאֵין עָוֵל צַדִּיק וְיָשָׁר הוּא."

"He is the Rock, His work is perfect; For all His ways are justice, A God of truth and without injustice; Righteous and upright is He."

Rabbi Shimon explains that 'Ascribe greatness' is Chessed and 'He is the Rock' is Gevurah. 'all His ways are justice' is Tiferet, 'A God of truth' is Netzach, 'without injustice' is Hod, 'Righteous' is Yessod, 'and upright' is Malchut.

The verse says 'I proclaim the name of YHVH' because everything is included in the Holy name YHVH, including the seven Sefirot of Zeir Anpin and Malchut.

שַׁעַה גָּלַה לַהֵם ַ עַלְיוֹנָה בוֹ, בַּאֲשֵׁר מַגִּיעַ יוֹמוֹ לְהַסְתַּלֵּק מָהַעוֹלַם, צָרִיךְ לְגַלּוֹת אוֹתָה הַחָכִמָה לְאֵלּוּ שֵׁרוּחַ קְרוֹשֵׁה בִינִיהֶם. מְנַיִּן לְנוּ? מְמֹשֶׁה, שֶׁבַּתוּב בֵּן מֵאָה בָּתָבוּ לַכָם אֵת הַשִּׁירָה הַוֹּאת וְגוֹ׳.

207. אָבַור רָבִּי יוֹסֵי, שֵׁם יָיֵ' בַוּבַּוֹשֹׂ. ובוֹשֵּׂה בְּהַהִיא 207. אָבַור רָבִּי יוֹסֵי, שֵׁם ה' מַמְשֹׁ. וּמשֵׁה שַּׁעַתָא גַּכִּי לְהוּ לִישָּׂרָאָל. דְכָתִיב, (דברים לא) בַּן בְּאוֹתָה בַנֹאָה וְעֶשְׂרִים שָּׂנָּה אָנֹבִי הַיּוֹם וַגֹּוֹ׳. בִוּבָאוֹ אוֹכִיפנַאֹ, שֶׁבָּתוּב (דברים לא) בֶּן מֵאָה וְעֶשְׂרִים שְׁנָה אָנֹבִי הַהוא זַּבָּאָה דְּוָזְכְבְוּתָא עִבָּלְאָה בֵּיה, כַּד בִּים יוֹבֵוא הַיּוֹם וְגוֹ׳. מִבָּאן לָמַדְנוּ, אוֹתוֹ צַדִּיק שֶׁחְכְמָה לאסתלקא בעלבוא, בעי לגלאה ההיא עכבותא, לָאִינוֹן דִי רוּווַ קַדִישָּא בִינַיִיהוּ. בִונַכן בובושה. דְכְהִיב בוֹ בֵעֵאָה וְעַשָּׂרִים שָׁנָּה אָנֹכִי הַיּוֹם. וּכְתִיבֹ, (שם) וְעַנְּהָה שָׁנָה אָנֹכִי הַיּוֹם, וְכָתוּב (שם) וְעַנְּהָה בַּתָבוּ כָּכֶם אֶת הַשִּׂירָה הַוֹּאת וְגוֹי.

### Deuteronomy 31:2

".וַיּאמֶר אֵלֵהֶם בֶּן מֵאָה וְעֲשִׂרִים שָׁנָה אָנֹכִי הַיּוֹם לֹא אוּכַל עוֹד לָצֵאת וְלָבוֹא וַיהוָה אָמַר אֵלַי לֹא תַעֲבֹר אֵת הַיַּרְדֵּן הַזֵּה" "And he said to them: "I am one hundred and twenty years old today. I can no longer go out and come in. Also YHVH has said to me, You shall not cross over this Jordan." Rabbi Yossi said that Moses revealed the actual YHVH name to the children of Israel. We learn that when a righteous person with connection to supernal wisdom leaves the world, he needs to reveal that wisdom to people with the holy spirit. From the following verse we understand that Moses revealed to them what was not said before.

Deuteronomy 31:19

ָּוְעַתָּה כָּתָבוּ לָכֶם אֶת הַשִּׁירָה הַזֹּאת וְלַמְּדָהּ אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל שִׁימָהּ בִּפִיהֶם לְמַעַן תָּהְיֶה לִי הַשִּׁירָה הַזֹּאת לְעַד בְּבְנֵי " ישראַל."

"Now therefore, write down this song for yourselves, and teach it to the children of Israel; put it in their mouths, that this song may be a witness for Me against the children of Israel."

208. וָאָם לַאוּ, עַבּיוּ בָּתִיבֹ, (משלי ג) אָל תַּבְוּנַע כוּוֹב 208. וָאָם לֹא, עַלַיוּ בַּתוּב, (משלי ג) אַל תַּבְנַע בִּוּבְּעָבֶיוּ. בְּבָּוּה דְאַהְ אָבֵוּר, (משלי ד) בִּי כֶּלְקוֹז כוֹוֹב מִבְּעָלִיוּ. בְּמוֹ שֶׁנֶּאֲמַר (משלי ד) בִּי לֶקַוֹז נָֿתַתִּי לָכֶם וְגוֹ׳. (משלי ג) בִּהְיוֹת לְאֵל יָדְךְ כַּעַשׁוֹת. עַדֹּר טוֹב נָתַתִּי לָכֶם וְגוֹ׳. (משלי ג) בִּהְיוֹת לְאֵל יָדְךְ כַּעַשׁוֹת. עַדֹּר

לָא הִסְהַכַּלֹּ בִוּן עָּלְבָוּא, וְכָּא אִתְיְיהִיבֹ כֶּךְ רְשׁוּהָא לַצְעשׁוֹת. שֶׁרֶם הִסְתַּלֵּק מִן הָעוֹלָם, וְלֹא נִהְּנָה לְדְּ

The Torah is called 'Good' as we read in Proverbs 4:2

"כִּי לֵקַח טוב נָתַתִּי לָכֶם תּוֹרָתִי אַל תַּעֲזבו."

"For I give you good doctrine: Do not forsake my law."

The righteous are told to reveal the wisdom to the people before leaving the world and won't have the power to do so.

Proverbs 3:27

"אַל תִּמְנַע טוֹב מִבְּעָלָיו בִּהִיוֹת לְאֵל ידיך [יָדְרְ] לַעֲשׂוֹת."

"Do not withhold good from those to whom it is due, When it is in the power of your hand to do so."

Lesson;

The righteous put a lot of effort to study the Torah and reveal its secrets. They recieve the gift of connection to the supernal Vhokmah (wisdom). Before they leave the world, they need to reveal the secrets to do the ultimate sharing of wisdom with the people. Moses revealed the Torah he received from YHVH on Mount Sinai. Rabbi Shimon and many Tzadikim that came after continue to expand the wisdom of the Torah in differen publications.

חַכְמַה עֵלְיוֹנָה, וְכַדְ הוֹא. אָבַל סוֹף הַפַּסוּק מִקַשֵּׁר קַשֶּׁר שֵׁל הָאֱמוּנָה בִּמָה שֵּׁכַּתוּב הוּא, כִּמוֹ שַׁנַאֲמַר צַדִּיק וַיַשַׁר הוא. כִּלוֹמַר, הוא הַכּל, הוא אַחַד בָּלֹא פָרוּד. שַׁאָם תֹאמַר שַׁבַּל אֵלוּ רַבִּים הם – חָזַר וָאָמַר הוּא, כַּלָם עוֹלִים וּמִתְקַשִּׁרִים וּמָתָאַחָדִים בָּאָחַד. וְהַכּּל – הוּא הַיָה, וְהוּא הֹוֶה, וְהוֹא יָהַיֶה, וְהוֹא אֲחַד. בַּרוֹךְ שְׁמוֹ לְעוֹלֶם ולעולמי עולַמים. (עַל) עַד בָּאן מתקשרים דָּבָרִים וּמָתָאַחֲדִים דְּבַרִים קְדוֹשִׁים שֵׁל שׁמוֹ שׁל הַקַּרוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא.

209. אַבֵּור רָבִּי ווֹיֵיא, הָאי הָרָא אוֹלִיפוֹגָא בְוֹגִיה 209. אַבְּר רָבִּי חָיֵיא, פַּסוּק זָה לַמַדְנוּ מְמֵנוּ וַזַּכְמָתָא עַּלֶּאָה, וָהָכִי הוא. אָבַל סִיפִיה דְהָרָא, מִקּשֵּׂר קשרא דמהימנותא, במאי דכתים הוא. כמה דאת אָבֵור, צַּׂדִיק וְיָשָּׂר הוא. כִּלוֹבַור הוא כּכָּא. הוא זוֹד בְּלָא פַרוּדָא. דְאִי תִיכָּוּא כָּל הָגֵּי סַגִּיאִין אִינִּוּן, וָזוַר ואַבר הוא, כּלָהוּ סַלְּקִין וּבְתַקְשַׂרָן ובִתאַווַדְן בְּוַדְ. וָכַלָּא, הוא הַנָה, וְהוּא הַוָה, וְהוּא יִהֵא. וְהוּא חַדּ. בְּרִיךְּ שָּׁבֵּוִיה לְעַבֶּׁלֶם וּלְעַבְּבִּוּי עַבְּבְּוִיוֹ. (על) עַד בָּוֹ בְּתְּבָּטְיֹרִיוֹ בופיוֹ, ובותאַווַדִיוֹ בופִיוֹ הַדִּישִׂיוֹ, דִשִּׂבוּא דְקוּרְשַׂא בִּרִיךְ

Rabbi Chiya says that he learned that "Righteous and upright is He" (Deuteronomy 32:4) represents the oneness of YHVH in the word 'הוא"He'. 'He' is one without division. Other Holy names in the Torah ascend and unite in the YHVH name. He was, he is, and he will be. Blessed is his name forever and ever.

לְקָרֹא כָּמוֹ שֵׁצָרִיךְ. וְאָם הוֹא קוֹרֵא וְלֹא יוֹדֵעַ לְמִי קוֹרֵא, מִתְרַחֶק הַקַּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא מְמֵנוּ, שֶׁכַּתוּב (תהלים קמה) קַרוֹב ה' לְכַל קֹרְאֵיו וְגוֹ'. קַרוֹב ה' לְכַל קראֵיו, לְמִי קַרוֹב? חַזֵר וְאַמַר, לַכל אַשֶּׁר יִקָראָהוּ בַאָבֶת. וַכִי יֵשׁ מִי שֵׁיִקְרָא לוֹ בַשֶּׁקֶר? אַמֶר רָבִּי אָבָּא, כַּן, אוֹתוֹ מִי שֵׁקּוֹרֵא ולא יודע למי קורא. מנין לנו? שַׁכַּתוֹב לכל אַשַּׁר יָקָרַאָהוּ בַאֵּמֶת. מַהוּ בַאֵּמֶת? בַּחַתִימָה שֵׁל

210. זַּבָּאָה זווּלְהֵיה בִּוּאוֹ דְּהָרֵי לְבַּוּלְבָּא, וִיגָּרַעֹ לְבִוּלְבָּא, וַיִּגָּרַעֹ לְבִוּלְבָּא בַּדְּקָא יָאוּת. וְאָי אִיהוּ קָרֵי וְכֹּא יְדַע כְבַוּאוֹ קָרֵי, אָתַרְווֹיל הּוְדְשָּׁא בְּרִיךְ הוּא מִנֵּיה, דְּכְתִּיב, (תהלים קמה) הַרוֹב יָיֵי לְכַל הוֹרְאֵיו וְגוֹי. הַרוֹב יָיֵי לְכַל הוֹרְאֵיוּ, לְכַּוֹאוֹ בָּרוֹבַ. זְזָיֵר וְאָבִוּר, לְכַל אֲשֶּׁר יִהָּרָאוּהוּ בַאֲבֵּוּת, וָכִי אָית בַאוֹ דִיהָרֵי כֵּיה בִשְּׂהָרַא. אַבֵּיר רָבִּי אַבַּא אַיוֹ, ההוא בואו דְּקָרֵי וְלֹא יְדַעַ לְבֵּוֹאוֹ דְּקָרֵי. בְוּנֶּכְוֹּ. דְכְתִּיב לכל אַשֶּׁר יִקּרָאוּהוּ בַאֲבֵות. בַּוֹאי בַאֲבֵות. בְּוֹזוּתָבַוֹא

חוֹתֶמֶת הַמֶּלֶדְ, שָׁהוּא שָׁלֶמוּת הַכּּל. זהוּ שַׁבַּתוֹב (מיכה ז) תָּתֶן אֱמֶת לְיַעַקֹב חֶסֶד לאברהם. ומשום כַּדְ, לכל אשר יקראהו באמת בָּתוּב. אַשְּׁרֵי חֶלְקוֹ שֶׁל מִי שֶׁנְּכְנַס וְיָצָא לְדַעַת הָרָכִיו שֵׁל הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, וְעַל זֵה בַתוּב, (משלי ד) וָארַת צַדִּיקִים כָּאוֹר נֹגֵה וְגוֹ׳. וֹעֲמֵּךְ כַּלְּם צַדִּיקִים וֹגוֹי. (ישעיה ס) וַעֲמֵּךְ כַּלְּם צַדִּיקִים וֹגוֹי.

דגוש פנקא דמלכא, דהוא שילימו דכלא. הדא הוא דְּכָתִיבֹ, (מיכה ז) תָהֶוֹ אָמֵת לְיַעַׂקֹב ווֹסֶד לְאַבְרְהָם. וּבֹנִין בַרְ לַכל אָשֵּׁר יָהָרְאוּהוּ בַאֲבֵות בְּתִיב. וָבַאָה זוולַקיה דְבַּוּאוֹ דְעָאל, וַנַּפַּק לְבִוּנָדַע אַרְוווי דְקוּדְשָּׂא בריך הוא. ועל דא כתיב, (משלי ד) וארוז צדיקים באור נוֹנָה וְגוֹי. וּכְתִיב (ישעיה ס) וְעַבּוּך כִּכָּם צַּדִיקִים

Praised is the one who knows how to properly call the King. If he calls without knowing who he calls, the Holy One Blessed be He keeps a distance from him.

Psalms 145:18

".קָרוֹב יָהוָה לְכָל קֹרְאָיו לְכֹל אֲשֵׁר יִקְרָאָהוּ בֵאֱמֶת."

"YHVH is near to all who call upon Him, To all who call upon Him in truth."

Rabbi Aba confirms the words of Rabbi Chiya and says that we learn that from the words "who call upon Him in truth", where 'truth' 'אֵמֶת' represents the center column and the 'seal' of YHVH. Those who are away from the center are far from him.

Happy are those who enter the wisdom and know the ways of the Holy One Blessed be He.

Proverbs 4:18

"ואֹרָח צַדִּיקִים כָּאוֹר נֹגֵהּ הוֹלֶרְ וַאוֹר עַד נָכוֹן הַיּוֹם.".

"But the path of the righteous is like the shining sun, That shines ever brighter unto the perfect day."

Isaiah 60:21

"וּוְעָמֵרְ כַּלָּם צַדִיקִים לעוֹלָם יִירִשׁוּ אָרֵץ נָצֵר מטעו [מַטַעִי] מַעֲשֶׁה יַדִי לְהָתְפַּאָר."

"Also your people shall all be righteous; They shall inherit the land forever, The branch of My planting, The work of My hands, That I may be glorified."

Lesson;

God is the truth אמת that represents the central column. When we make our prayers with pure and true hearts we can expect YHVH to hear us, and answer our prayers. The Zohar describes the people who pray to God, asking to fulfill their selfish desires as barking dogs, looking for food from their owner. Only when a person prays with the truth that is also the aspect of the central column, he merits the blessings and sustenance he deserves. We may not receive everything we wish for but it is always exactly what we need and should be happy with.

אֵיזֵה פָגָם? כִּמוֹ שֵׁכַּתוּב, שְׁחֵת לוֹ לֹא בַּנִיו מוּמם, שהרי כַּל אלוּ הַתּקוּנים לא נמצאים כּמוֹ שֶׁצָּרִידְ. כָּתוּב אֵחָד אוֹמֵר, (ישעיה נט) וַיִּלֹבּשׁ צָדַקָה בַּשָּׁרָיַן, וְכַתוּב אָחָד אוֹמֵר, (שם) וַיִּלְבָּשׁ בָּגְדֵי נָקָם תַּלְבּשֶׁת. אֵלֵא אַמֶר רַבִּי יִצְחַק, - וַיִּלבַשׁ בַּגִדי נַקָם וְגוֹ׳.

211. תַּנָּיָא אֲבֶר רָבִּי יִצְּוֹזֶה, כָּל הַנֵּי תִּהְוֹנִין, וְכָל הַנֵּי 211. לַמַדְנוּ, אֲמַר רַבִּי יִצְחָק, כָּל אֵלוּ הַתִּקוּנִים בִוּכֵּי, לִבְוּזַזַּצְּבֵׁי זַזִּקְלָא אָתְבַּוּסְרָן. וְתָנֵּינְּוֹן, זַזַיִּיבִיןֹ בִּבְיָכוֹל וְכָל אֵלוּ הַדְּבָּרִים נִמְסְרוּ לְקוֹצְבִי הַשְּׁדֶה. עַבְּדִין פָגִיבוּתָא כְעַיּכְּא. בַוֹאִי פַגִּיבוּתָא. כִבָּוה דְּכִתִּיבֹ, וְלָמַדְנוּ, רְשָׁעִים בִּבְיָכוֹל עוֹשִׁים פְּגָם לְמַעְלָה. שִּינוֹת כוֹ כֹא בַנִּיו (דף רצ"ז ע"ב) מוּמִם דְּהָא כַּל הָנֵי הָקּוֹנִין בֶּא בִוּשְּׂהַכְּוֹזִי כַדְּקָא יָאוּת. כַּתוּב אֲזַוֹד אוֹבֵר, (ישעיה נט) וַיִּלְבַשׁ צָּׁרַקָּה כַּשִּׂרְיֵיוֹ, וְכָתוּב אֲזֵוֹד אומר (שם) וַיַּלְבַשׁ בַּגָּדִי נַבָּם תַּלְבּוֹשָּׂת. אָלַא אַמֵּר רְבִּי יִצְּוֹנוֹה, וַיִּלְבַשׁ צִּדְיָהָה, בְּוֹבִינְא דְיִשְּׂרָאֵל וַכְאוֹ. לֹא וַיִּלְבַשׁ צִּדְיָהָה, בְּוֹבִנְּא דְיִשְּׂרָאֵל וַכְּאִים. לֹא זְכוּ זכו, ויכבש בגדי נקם וגו׳. The secrets of the flow of Light were given to those who work the 'field', which is righteous that make efforts in Malchut to follow the ways of the Torah in holiness and purity.

The wicked set flaw above as we read;

Deuteronomy 32:5

"שָׁחֶת לוֹ לֹא בַּנַיו מוּמָם דוֹר עָקֶשׁ וּפְתַלְתּלּ".

"They have corrupted themselves; They are not His children, Because of their blemish: A perverse and crooked generation."

The corrupted ways of the wicked cause the blemishes and block the channels of sustenance from above.

Isaiah 59:17

"וַיִּלְבַּשׁ צִדָקה כַּשִּׁרִיָן וְכוֹבַע יָשׁוּעָה בִּראשׁוֹ וַיִּלְבַּשׁ בִּגְדֵי נָקָם תִּלְבּשַׁת וַיַּעַט כַּמִעִיל קְנָאָה".

"For He put on righteousness as a breastplate, And a helmet of salvation on His head; He put on the garments of vengeance for clothing, And was clad with zeal as a cloak." Rabbi Yitzchak says that when Israel conducts their ways properly and has merits then the Holy One Blessed be He wears "righteousness as a breastplate". When they are wicked and put a blemish in the upper channels of Light The Holy One wears "garments of vengeance".

- שָׁתֵּי פָעָמִים. אֶלָא אָחַד לְמַעַלָה וָאָחַד לְמַטַה.

212. אָבַוֹר רָבִּי יוֹסֵי בַוֹאִי פַגִּיבוּתָא. כָּבָוֹה דְּתָנֵינָוֹ, 212. אָבַור רַבִּי יוֹסֵי, מָה הַפָּגָס? כִּמוֹ שֶׁלְמַדְנוּ, דַאֶבָהָן כַּא בִּסְהַפַּקִין (ס"א מסתפקן) לָאָתָבַּרְכָא שֶׁהָאָבוֹת לֹא מִסְתַפְּקִים (מִסְתַּפְּקִים) לְהִתְבָּרַ בִוהַהוּא שַּׂקְיוּ דְנַוֹוְלָא. כָּל שֵּׂבֵוֹ בִּנִּיוֹ. כִבָּוֹת דְאַתִּ אַבֵּוֹר, מֵאוֹתָהּ הַהַשְּׁקְיָה שֶׁל הַנַּחַל, כָּל שֶׁבֵּן הַבְּנִים, שִּׁזֹת כוֹ כֹּא בְּנָיו בוובָום. בַוֹאִי כוֹ כֹּא הָנֵרי זְּבִוֹנֵי. אֵכַּא בְּמוֹ שֶׁנָאֲמֵר שִׁחַת לוֹ לֹא בָּנָיו מוּמָם. מַהוּ לוֹ לֹא ווד לעילא, וווד לתתא.

Rabbi Yossi explains that the actions of the wicked block the river that flows from Binah to deliver its light to the three lines of Chessed, Gevurah, and Tiferet. Because of that, they don't receive the blessings from above.

לא מְתַבַּרְדְּ בַּעוֹלָם. וְכַל זְמֵן שֶׁהַרְשַׁעִים לא מָתַרָבִים בַּעוֹלֵם, שֵׁם הַקַּדוֹשׁ מָתַבַּרֶדְ בַּעוֹלַם. זהו שכתוב (תהלים קד) יתמו חטאים וגו', ברכי נפשי את ה' הַללוּיַה. אַמַר רַבּי אַבַּא, מקרא זה ממש הוא, שַׁכַּתוּב שחת לוֹ לֹא בַנִיו מוּמַם. מי גוֹרֶם לְמוּם זֶה? דוֹר עָקָשׁ וּפְתַלְתוֹל. מְשׁוּם שָׁאֵלוּ הַרְשַּׁעִים וְהַדּוֹר נִמְצֵא כַּדְ.

213. וְהַיִּינֹוּ דָאָבֵור רָבִי שָּׂבִּעוֹוֹן, כַּל וְבִנַּיִא דְּוֹזַיִּבֹיָא 213. וְזָהוּ שֵׁאָמֵר רַבִּי שִׁמְעוֹן, כַּל וְמֵן סְגִּיאוּ בְעַבֹּבוֹא, בִּבְיַבוֹל שָּבוֹא בַדִּישַׂא כַא בִוּתִבְּרַך שֶׁהָרְשָׁאִים מִתְרַבִּים בְּעוֹלָם, בִּבְיָכוֹל שֵׁם הַקְּדוֹשׁ בְּעָּלְבָוֹא. וְכָּל זְּבִוֹנָא דְּוֹזַיִּיבַיָּא לָא סְגִּיאוּ בִעָּלְבָוֹא, שִּׂבוֹא קרישא בתברה בעלבוא. הרא היא דכתיב, (תהלים קד) יִתַבּוּוּ וַזַּטָּאִים וְגֹּוֹ׳, בְּרְכִי נַּפִשִּׂיּי אֶת יְיָ׳ הַכְּלוּיָה. אָבַוּר רבי אבא, מקרא זה מביש הוא, דכתיב שוות לו לא בְּנָיו מוּמָם. מַאן גָּרִים לְחַבְּלוּתָא דָא. דור עָּקִשׁ ופתלתול, בֹגִּין דְאֵינוּוֹ ווַיֵּיבַיֵּא וְדֵרָא אֲשְׂתַכַּווֹ הַכִּי.

Psalms 104:35

Rabbi Shimon says that as long as the wicked are the majority in the world, the Holy Name is not blessed in the world. When the wicked are not many then the Holy name is blessed in the world.

Rabbi Aba adds that "A perverse and crooked generation" from the verse above relates to the wicked of the generation that corrupted themselves.

<sup>&</sup>quot;יָתַּמוּ חַטָּאִים מִן הָאָרֵץ וּרָשָׁעִים עוֹד אֵינֶם בָּרֵכִי נַפְשִׁי אֵת יִהוָה הַלְלוּ יָהּ".

<sup>&</sup>quot;May sinners be consumed from the earth, And the wicked be no more. Bless YH, O my soul! Praise YHVH!"

הַדְּבָרִים וְהָזְכִּיר הַשֵּׁם הַקַּדוֹשׁ כְּמוֹ שֵׁצַרִידְ, אַמֵּר, וַדָּאי צַדִּיק וַיַשַּׁר הוּא, דַבַר כּתקוּנוֹ. אבל שחת לוֹ לֹא בַּנִיו מוּמָם. מַה הַטַּעֵם כַּדְ? מִשׁוּם שֵׁהֶם דור עָקָשׁ וּפָתַלְתֹּל. אַמֶר רַבִּי יְהוּדָה, לוֹ לֹא, בּלוֹמֵר לְעַצְמֵם עוֹשִׁים בַּךְ הַרְשַׁעִים, שַׁגּוֹרְמִים לַבָּרֶכוֹת לְהָסְתַּלֵּק מֵהָעוֹלָם. אָמֵר רַבִּי אַבַּא, לוֹ לא, הֵרי בַּאַרנוּ וְכַדְּ הוֹא. מָה כַּתוּב אַחַריו? ַעַבוּרְדָ.

214. בְּגִּין בַרְ בַתַר דָאָבֵור בוּשֵּׂה כַל הַנֵּי בִוּלְיוֹ, וָאַדְבָר 214. מְשׁוּם זֶה, אַחַר שֵׁאָמַר משֵׁה כַּל אֵלוּ שָּׁבֵּא הַדִּישָׂא כַּדְּהָא יָאוּת, אַבֵּור וַדָּאי צַּדִּיה וְיַשֵּׂר הוא, בולה בתקוניה. אַבְל שִׁנוֹת לוֹ לֹא בַנַיו בוובום. באי טַעַבא הַכִּי. בִשּׁוּם דַאִינוּוֹ דוֹר עַהַשׁ ופַתַלְּתוֹל. אָבֵור רָבִי יהוּדָה, לו לא, כַלוֹבֵור לְגַּרבַוִיהוּ עַבְּדִיוֹ דַא וֹזַיִּיבִיוֹ, דַגַּרָבִיוֹ לַאָסְתַלָּהָא בַּרְכָאוֹ בֵעַלְבַוּא. אַבִּר רְבִּי אַבָּא, כוֹ כֹּא, הָא אוֹהָיבִוֹנָא וְהָבִי הוּא. מַה כְּתִיבֹ בַּתַרִיה. הַכִּיִייַ׳ תַגָּבִוּכוֹ זֹאת, כִשְׁיבֶּבְנִא גָּבוּוּכֹ דָא כְּלְקוּדְשָׂא הַלְה׳ תַגְמִלוּ זֹאת, לְשַׁלֵם גְמוּל זֶה לְהַקְּדוֹשׁ בַּרִיךְ הוּא עַל כַּל אִינֹוּן טָבָאוֹ דְנָּרִים כַּךְ, וְעַבִּיד בַּרוּךְ הוּא עַל כַּל אֵלוּ הַטוֹבוֹת שָׁגַרִם לְּדְּ וְעֲשֵׁה

# Deuteronomy 32:4

"הַצוּר תַּמִים פַּעַלוֹ כִּי כָל דַּרָכִיו מַשְׁפָּט אֵל אֵמוּנָה וְאֵין עוֵל צַדִּיק וְיַשֶּׁר הוֹא."

"He is the Rock, His work is perfect; For all His ways are justice, A God of truth and without injustice; Righteous and upright is He."

After explaining the righteous ways of Hashem, Moses closes the verse with 'Righteous and upright is He' because He set everything as they should be. The wicked are responsible for losing the blessings that they could receive if they were not corrupted. Then Moses scolded the people for their lack of appreciation for all the good that their Father did for them.

Deuteronomy 32:6

".הֵ לַיִהוָה תִּגִמְלוּ זאת עַם נָבֶל וְלֹא חָכֶם הֲלוֹא הוּא אָבִיךְ קְּנֶךְ הוּא עָשִׂךְ וַיִכֹּנְנֶךְ"

"Do you thus deal with YHVH, O foolish, and unwise people? Is He not your Father, who bought you? Has He not made you and established you?"

רוצה לַעֵזב אוֹתַם. שַבְּכַל מַקוֹם שַׁגַּלוּ בֵּין העמים, הַקַּרוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא עמהם בַּגַּלוּת. זהוּ שַׁכַּתוֹב וָאַף גַם זֹאת בָּהִיוֹתֵם בָּאָרִץ אֹיָבֵיהָם וְגוֹ׳.

215. רַבִּי אֱלְעָיֶר פַתַזוֹ, (ויקרא כו) וָאַף גַּם וֹאת 215. רַבִּי אֶלְעֶיָר פָּתַח, (ויקרא כו) וְאַף גַּם וֹאת בָּהִיוֹתָם בָּאֶרֶץ אוֹיִבֵיתָם וְגוֹי. זַּבָּאִין אִינֹּוּן יִשִּׂרָאֵל, עַבֹּל בִּהְיוֹתִם בְּאֶרֶץ אֹיְבִיהֶם וְגוֹי. זַבָּאִים הַם יִשְׂרָאֵל בֶּכֹּל עַבִּיין עוֹבְדֵי כּוֹכָבִים וּבַיּוָּלוֹת, דְאַף עַנֹל בַּב דְאַרְגִּיוֹוּ עֵל כָּל אָמוֹת עוֹבְדֵי כוֹכָבִים וּמַזָּלוֹת, שֶאַף עַל קָבוּי בָּוּארִיהוּן, קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא כָּא בָעַי כִשַּׂבְהָא נַב שֶׁהִרְגִּיזוּ לִפְנֵי אֲדוֹנָם, הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לֹא לוֹן. דְבַכֶּל אָתַר דְגַּלוֹ בֵינֵי עַבִּובַיַא, קודְשַׂא בְרִיךְ הוּא עָבּוּהוֹן בְּגַּלוּתָא. הַדָּא הוּא דְכְתִיב וְאַף גַּם וֹאת בהיותם בארץ אויביהם וגוי.

Rabbi Elazar says that even though the Israelites have sinned, angered their master, and went to Exile, the Holy One Blessed be He, doesn't want to leave them alone among the nations of idol worshippers.

Leviticus 26:44

".וָאַף גַּם זאת בָּהְיוֹתָם בָּאֶרֶץ אֹיָבֵיהֶם לֹא מְאַסְתִּים וְלֹא גְעַלְתִּים לְכַלֹתָם לְהָפֵר בְּרִיתִי אִתָּם כִּי אֲנִי יְהוָה אֱלֹהֵיהֶם" "Yet for all that, when they are in the land of their enemies, I will not cast them away, nor shall I abhor them, to utterly destroy them and break My covenant with them; for I am YHVH their God."

216. רַבִּי אַבַּא אַמַר, וַאַף גַּם וֹאת בַּהִיוֹתָם. תַא וֹוַזִּי, 216. רַבִּי אַבַּא אַמַר, וַאַף גַּם וֹאת בָּהִיוֹתָם. בֹא הוא כֹגביהווֹ רָאָה כַּמָּה הַחֲבִיבוּת שֵׁל הַקְּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא כְּלַבֵּי

יִשַּׂרָאֵל, שֵׁאַף עַל גַב שַׁגוֹרָמִים לְגַלוֹת בֵּין הַעָמִים, הַשָּׁבִינָה לֹא סַרָה מֶהֶם לְעוֹלַמִים. שֵׁלֹא תאמר שהם לבדם בגלות נמצאים, אלא – ואף גם זאת, עמהם נמצאים. זהו שבתוב ואף גם זאת בהיותם בארץ איביהם וגו'. רָיִשֶּׂרָאֶל, דָאָף עַּל גַּב דְגַּרְבִוּיוֹ לְבִוּגַּלִי בֵינִי עַבִּובויַא, שָּׂבִינָּתָא לַא אָתַעַּרִיאָת בִונָּהוֹוֹ לְעַלְבִיוֹן. דְלַא תֵּיבֵוא דָאִינוּוֹ בַּלְווֹוְדַיִיהוּ בְּגַּלוּתָא בִישְּׂתַכְווֹיוֹ. אֵלָא וָאַף גַּב וֹאת עַבּוּהוֹן בִישְּׂתַכְּוֹזִין. הָדֵא הוא דְכְתִיב וְאַף גַּם וֹאת בהיותם בארץ אויביהם וגוי.

Rabbi Aba explains that 'for all that(זאת)' tells us that the Shechina that is called 'זאת' is always with us wherever we are in exile.

Lesson;

The Shechina is called 'זאת', which means 'This', 'That'. Since we are the children of God (Deuteronomy 14:1), He sent the Shechina to be with us until the Final Redemption.

More studies about the connection of זאת to the Shechina.

We can do it only with 'this'

Teruma - 'Who' loves 'this'

Set your heart and trust in 'This'

This = 600,000

Use 'this' to deflate your ego

This+Torah = 600,000

להתרחק ממנו וללכת לארץ רחוקה. שמעה המלכה ואמרה: הואיל ובני הולך לארץ רחוקה וּמַשָּׁלִידְ אוֹתוֹ הַמֵּלֶדְ מָהֵיכָלוֹ, אֵנִי לֹא אָעֵזֹב אוֹתוֹ. אוֹ שַׁנֵינוּ כָאָחֶד נַשׁוּב לַהֵיכֵל שֵׁל הַמֵּלֶדְ, אוֹ שׁנִינוּ כאחַד נשב בארץ אַחרת. לעתים פּוֹקֶר הַמֵּלֶךְ עַל הַמַּלְכַּה, וְלֹא מוֹצְאַה, שֶׁהַיְתַה הוֹלֶכֶת עָם בְּנוֹ. אֲמֵר: הוֹאִיל וְהַמֵּלְכָּה שָׁם, שניהם ישובו.

217. כמולפא הארגיו על בריה, גור עליה עונשא 217. למלך שהתרגו על בנו, גור עליו ענש לאָתרוֹוָקֹא בִוּנֵיה, וּלְבִוּיוֹבֹל לְאָרְעַא רְוּזִיקָא. שִׂבְוּעַה בַּיטָרוֹנִיתָא וָאַבַּוַרָה, הוֹאִיל וּבָרִי אַזִּיל כַּאַרְעָא רְוֹזִיקּא, ושרי ליה מלכא מהיכליה, אגא לא אשבוה ליה, או תרוונא בוודא ניתוב להיכלא דבולכא או תרוונא בַּוֹזַרָא גַּיתִיב בָּאָרַעָּא אָזוַרָא. לוֹבְנָיוֹ, פַּקִיד בַּוּלְכַּא עַׂל מטרוניתא, לא אשכווה. דהוות אולת עם בריה, אָבַור, הוֹאָיל ובַיּטָּרוֹנִיתָא תַבַּיוֹ, תַרְנוִיִיהוּ יְתוּבוּוֹּ.

It is like a king who was angry with his son and decreed that he will be sent away to a distant land. The Queen heard the decree and said that she won't leave her son. Either they go back together to the King's palace or stay with her son in exile. Later the King came to visit the Queen but didn't find her. He said that since the Queen is with the son, both will return together to the palace.

218. וּבִזְמֵן שֵׁיִפָּקד הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא לַמֵּלבָה, פוקד אותה בַּתִחלֵה, ובִגלַלָה פּוֹקֵד אֵת בַּנַיו. זָהוּ שֵׁכַּתוֹב (שמות ו) וְגַם אַנִי שָׁמַעִהִּי אֵת נַאָּקַת בָּנִי יִשְׂרָאֵל וְגוֹ׳. מִי גוֹרֶם שֵׁאֵנִי שׁוֹמֵעַ צַרְתַם? פביבול הַמַּלבָה. שאני זוֹכַר אוֹתַה. זהוּ שַׁבַּתוֹב (שם) וַאזכּר את בּריתִי. וכַתוֹב (שם ב) וַיִּזַכַּר הָאֵלהִים אָת בָּרִיתוֹ. וְכַאַשֵּׁר הַקַּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא יַחַזִיר אָת יִשְׂרָאֵל מְן הַגַּלוּת, מַה כַּתוֹב? (דברים ל) ושב ה' אלהיף את שבותף

218. וּבְוֹבְינָא דְפַקּיד קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא לִבִּיטִרוֹנִּיתָא, פַּקִיר כָּה בְּקַּרְבִייתָא, וּבְגִּינָה פַקִּיר כִבְנוֹי. הַדָּא הוא דֹּכָתִיבֹ, (שמות ו) וָגַּם אֵנִי שָּׂמַעָּתִי אֶת נַּאָקַת בְּנֵי יִשְּׂרָאֶל וְגוֹי. בַאוֹ גַּרִים דַאָנָא שְׂבַעְנָגֹא עַׂקַתְהוּוֹ. פּבִּיָכוֹל, בַּיּטְּרוֹנִיתָא. דִּדְבַרְנָא כְּהֹ. הַדָּא הוּא דְּכָתִיב, (שמות ו) וַאָּוֹכוֹר אָת בְּרִיתִי. וּכְתִיב (שמות ב) וַיִּוֹפוֹר אֱלֹהִים אֶת בְּרִיתוֹ. וְכַד קּוּדְישָּׂא בְּרִיךְ הוּא יַהָּדַר לִישַּׂרָאֶל בִּוֹ גַּלוּתָא, בַּוֹה כַּתִיב. (דברים ל) וְשַּׂב

יִיַּ" אֱכּוֹהֵיךָ אֶת שִּׂבוּתָךְ וְרְוָזְבֵּוּךְ, דָּא בַּוֹטְרוֹנִיתָא. וְעוֹדֹ וְרְחֲמֶדְּ. זוֹ הַמַּלְכָּה. וְעוֹד כָּתוּב, (תהלים פה) רַצִית ה' אַרָצֶדּ שַׁבָתַ שָׁבוּת יַעַקב. כתיבֹ, (תהלים פה) רצׂית

When the Holy One Blessed be He comes to visit the Shechina, he will come to her first and for her sake, he will also visit the children, as we read in Exodus 6:5

"וגָם אַנִי שָׁמַעתִּי אָת נַאָקָת בָּנֵי יִשֹּׂרָאָל אֲשָׁר מִצְרַיִם מַעַבְדִים אֹתָם וַאַזְכֹּר אֶת בַּרִיתִי."

"And I have also heard the groaning of the children of Israel whom the Egyptians keep in bondage, and I have remembered My covenant."

The Shechina is called 'covenant'. She caused the Holy One to hear the pain of his children as it is written "and I have remembered My covenant".

Exodus 2:24

".וַיִּשְׁמַע אֱלֹהִים אֶת נַאֲקֶתָם וַיִּזִכֹּר אֱלֹהִים אֶת בִּרִיתוֹ אֶת אַבְרָהָם אֶת יִצְחָק וְאֶת יַעֲקֹב."

"So God heard their groaning, and God remembered His covenant with Abraham, with Isaac, and with Jacob."

Psalms 85:2

".רָצִיתָ יִהוָה אַרְצֵךְ שַׁבִתָּ שבות [שִׁבִית] יַעַקֹב.

"YHVH, You wanted Your land; You have brought back the captivity of Jacob."

When the Holy One Blessed be He bring back Israel from exile, it is written, Deuteronomy 30:3

".וְשָׁב יִהוָה אֱלֹהֶיךָ אֶת שָׁבוּתָךָ וְרַחֲמֶךְ וְשָׁב וְקבֶּצְךָ מִכָּל הָעַמִּים אֲשֶׁר הֶפִּיצְךָ יִהוָה אֱלֹהֶיךָ שָׁמָה"

"that YHVH your God will bring you back from captivity, and have compassion on you, and gather you again from all the nations where YHVH your God has scattered you." Lesson:

The Torah is the aspect of Zeir Anpin and the 'son' of King. The Shechina is with the 'son' which is the Torah. When we study and follow the Torah, the Shechina provides for us.

זהו הגמול שעשה עמכם בכל אותם מופתים שׁל מצרים, בכל אוֹתם אוֹתוֹת שִׁעשה לַכם, הזהו הגמול שאתם משלמים לואת הזוֹינו מי גרם לַכָם זָה? מִשׁוּם שֵׁאַתֵּם עַם נַבַל וָלֹא חַכַם, וַלֹא מַסְתַּבָּלִים בָּכַל אוֹתַן טוֹבוֹת שֵׁעֲשֵׂה לַכָם עַד

219. אָבֵור רָבִּי יְהוּדָה, הַלְיָיֵ׳ הָגָּבִולוּ זֹאת, בְּגִּיין דְאַתוּוֹ 219. אָבֵר רַבִּי יְהוּדָה, הַלְה׳ תִּגְמְלוּ זֹאת, דור עָבֶּשׁ וּפַתַלְתּוֹל, אַתּוּן הַוַיתוּן בַּרָבִיין דִּתְגָּבֵי וֹאַת מִשׁוּם שָׁאַתֶּם דוֹר עָקֵשׁ וּפְתַלְתּל, אַתּם הַיִּיתֵם בְּבֶּלוּתָא. הַלְיִיִי הַגְּבָוּכוֹ זֹאת. דָא הוא בְּנִרוּכ דְעַבִּיד גוֹרְמִים שֶׁתִּגְלֶה זֹאת בַּגָּלוּת. הַלְה׳ תִּגְמְלוּ זֹאתיִּ! עָבְּוֹכוֹן, בְּכָל אִינוֹן נִיבוּוּסִיןֹ דִבִּנִצְרִים, בִּכָל אִינוּוֹן אַתְווֹן דַעַבר לכוי, דא הוא גָּבוול דָאָתון שַׂלְבִוין לְהָאי וֹאת. בַאן גַּרָם לְכוּוֹ דָא. בְגִּיוֹ דְאַתוּוֹ עַבׁם נַבָּל וִלֹא וַזְכָם, וַלָּא בִּוְסָתַבָּלִיוֹ בָּבֶל אִינוּוֹ טַבוֹ דְעַבַר לַכוּ עַר הַשְּׁתַא.

Rabbi Yehuda explains that because the people were a "crooked generation", they didn't appreciate the miracles God made for them in Egypt, and it caused the Shechina to go in Exile.

ַעַתַה.

- גִּדוֹלָה. וַהַרִי נִתִבָּאֵר שֵׁלָמַדְנוּ, אָמַר רַבִּי יָהוּדַה, הַ״א שֵׁבְּכַל מַקוֹם – הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא,

220. הַלְייֵי הַגָּבוֹלוּ זֹאַת, דַא שָּׂבִינָהַא. וָהַא אוֹהַיבונַא 220. הַלְה׳ תַּגְמַלוּ זֹאַת – זוֹ הַשָּׁבִינָה. וָהַרִי בִּיכֵּי, דְּתַנִּינֶּוֹן, הַ"אַ דְּבְּהָבֶּרְאָם, (בראשית ב) זְּעֵיירָאַ. בַּאַרְנוּ הַדְּבָרִים, שֶׁלְמַדְנוּ, אוֹת הֵ"א שֶׁל ָהָ"א דִּבְּהַלְיָיֶי רַבְּרְבָּא. וְהָא אָהְבַּוּר דְּתַנְּיָא, אָבַוֹר רָבִּי בְּהַבְּרָאָם (בראשית ב) – קְטַנָּה. הַ"א שֶׁבְּהַלְּהֹי יְהוּדָה, הַ"א דִּבְּכָּל אֲתָר קּוּדְשָּׂא בִּרִיךְ הוּא, ואִקּרִי אָם. וּתָרֵי עַּלְבִייוֹ נִּינָהוּ, דְּכְתִּיבֹ, (תהלים קו) בִּוֹ הַעוֹּלַם

הָנֵּינָּן בְּרָנָּא הָּקְּרָא, (במדבר וְנִקְרֵאת אֵם. וּשְׁנֵי עוֹלְמוֹת הֵם, שֵׁכַּתוּב (תהלים קו) מָן הַעוֹלָם וְעֵד הַעוֹלָם. וָהֵרִי לַמַדְנוּ בְסוֹד הַפַּסוּק, (במדבר כח) בּשָׁמן כַּתית רביעת הַהין.

The letter ה of 'הַ לְיָהוָה' is larger than the regular letters of the Torah. Even though it is a single letter, It stands as a separate word and has the aspect of Binah, the first a of the YHVH name. The YHVH name that follows the letter a represents Zeir Anpin. Another special ה in the Torah is found in the word הָהָבֶּרְאָם from Genesis 2:4. The ה in this word is smaller than the regular letters of the Torah and it has the aspect of Malchut, the lower ה of YHVH name.

These letters represent the upper world and the lower world with Zeir Anpin between them.

Psalms 106:48

".בָּרוּךְ יִהוָה אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל מִן הָעוֹלָם וְעַד הָעוֹלָם וְאָמַר כָּל הָעָם אָמֵן הַלְלוּ יָהְ."

"Blessed be YHVH God of Israel From the world to the world! And let all the people say, "Amen!" Praise YHVH!"

Yessod of Zeir Anpin draws the light from upper Binah, the upper world to Malchut, the lower world.

רח"צ הָסְתַּכַּלְתִּי שֵׁהַקַּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא לֹא הֵסִיר אַהבתוֹ בָּרוּדְ הוּא בִּינֵיהֵם, שֵׁכַּתוּב (ויקרא כו) לֹא מָאֵסָתִים וְלֹא גָעַלְתִים לְכַלֹתֵם לְהַפֵּר בְּרִיתִי אָתַם. אָתַם דַּוָקָא, בֵּינֵיהֵם עַמַהַם, לֹא סַר מַהֶם

221. תַּנָּיָא רָבִי יְהוּדָה אוֹבֵור, בַּכַבַּוּה אַתְרֵי אָסְתַּכַּלְנַא, 221. לַמַדְנוּ, רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, בְּכַמָּה מְקוֹמוֹת אַערי (דף לא דוא ע"א) רְזִזיבווּהָא בִוּנַיִיהוּ דִישִּׂרָאֵל, דְבָּכֶל אֲתַר דְּאִינֹוּוֹ מֶהֶם מִישְׂרָאֵל, שֶׁבְּכָל מָקוֹם שֶׁהֵם הָיוּ, הַקְּרוֹשׁ הָווֹ, קּוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא בֵּינַיִּיהוּ. דְּכְתִּיבֹ, (ויקרא כו) לא בואסתים ולא געלתים לכלותם להפר בריתי אָתֶם. דַיִּיהָא אָתָם, בִּינַיִּיהוּ עָבְּוהוֹן כַא אַעָּדִי בונַיִּיהוּ

Rabbi Yehuda says that he saw in several places that regardless of where Israel was, and how their behavior was, the Holy One Blessed be never removed his love from Israel.

Leviticus 26:44

".וָאַף גַּם זֹאת בָּהִיוֹתָם בָּאֶרֵץ אֹיָבֵיהֶם לֹא מָאַסְתִּים וְלֹא גַעַלְתִּים לְכַלֹתָם לְהַפֶּר בְּרִיתִי אָתָּם כִּי אֲנִי יָהוָה אֱלֹהֵיהֶם" "Yet for all that(זאת), when they are in the land of their enemies, I will not cast them away, nor shall I abhor them, to utterly destroy them and break My covenant with them; for I am YHVH their God."

Lesson;

Even if we feel far from him, he always loves us and stays close to us, waiting for us to seek him, and like a good lighthouse, he will guide us to 'safe harbor'.

מקומד. השכינה של שׁכּתוּב (שמות ג) וארד להצילו מיד מצרים? פַתִי? כַּאֲשֶׁר יַרָד יָעֲקֹב לְמִצְרֵיִם. וְלַמָּה? לְהַצִּילוֹ מיד מצרים. שאם לא היה ביניהם, לא יכוֹלים

222. רַבִּי יִצְּחַק הַוָּה אָוִיל בָאָרווָא, וְפַגַּע בּיה רַבִּי 222. רַבִּי יִצְחָק הָיָה מְהַלֵּךְ בַּדֶּרֶךְ וּפָגַע בּוֹ רַבִּי זַזְיָּיא, אָבַור כֵּיה זְזַבֵוינָּא (להו) בְּאַנְּפַך, דְּהָא בְּבָּודוֹרָא חִיָּיא. אָמַר לוֹ, רוֹאֶה אֲנִי (אוֹתִם) בְּפָנֶידְ שֶׁהְרִי דִּשְׂכִינְּהָא בָּוּדוֹרָך. בַּוּאי כִּתִיב. (שמות ג) וַאָּרֵד בַּמְּ<sup>דוֹר</sup> להצילו מיד מצרים. וארד, ארד מבעי ליה. וארד בְּקַרְבִייִתָּא. אֵיבִּוֹתֵי. כַּד נְּזֹזֶת יַעְנֹקֹב כְבִוּצְּרַיִם. וְכַבַּוֹה. וְאֵרִד: אֵיבִוּתִי. כַּד נְּזֹזֶת יַעְנֹקֹב כְבִוּצְּרַיִם. וְכַבַּוֹה. להצילו בניד בוצרים. דאלבולא לא הוה בינייהו, לא

יַּכְכִיוֹ רְבִּיִסְבֵּל בָּבוֹת, בְּבוֹה דִאַתִּ אָבֵּוֹר (תהלים לִסְבּוֹל הַנָּלוּת, בְּמוֹ שֶׁנֶאֲמַר (תהלים צא) עִמּוֹ אנכי בערה אחלצהו ואכבדהו. צא) עַבּווֹ אַנָּכִי בְצַרָה אַזוֹלְצָהוּ וַאָּכַבְּרָהוּ.

Rabbi Yitzchak was on his way, he met Rabbi Chiya, and saw the Shechina on his face. When Hashem revealed himself to Moses in the burning bush event, he tells Moses that he came to deliver the people from Egypt, using the past tense while there was no action made to take the people out of Egypt. We would expect the word 'אָרַד', which means "I will go down (to Egypt)" but the additional letter 'i' at the beginning "וְאֵרֶד" changes the word from future to past tense.

Exodus 3:8

ָּוֹאֲרֵד לְהַצִּילוֹ מִיַּד מִצְרַיִם וּלְהַעֲלֹתוֹ מִן הָאָרֵץ הַהָּוֹא אֱל אֱרֵץ טוֹבָה וּרְחָבָה אֱל אֱרֵץ זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ אֱל מִקוֹם הַכְּנַעֲנִי וָהַחָתִּי וָהָאֱמֹרִי וְהַפָּרְזִי וְהַחָוִּי וְהַיָבוּסִי"."

"And I have come down to deliver them out of the hand of the Egyptians, and to bring them up from that land to a good and large land, to a land flowing with milk and honey, to the place of the Canaanites and the Hittites and the Amorites and the Perizzites and the Hivites and the Jebusites."

He explains that the Holy One Blessed be He came down to Egypt with Jacob because otherwise, they wouldn't be able to suffer the exile in Egypt.

Psalms 91:15

"יִקרָאָנִי ואָעַנָהוּ עַמּוֹ אַנֹכִי בַצָּרָה אָחַלֹּצֶהוּ וַאַכַבַּדָהוּ."

"He shall call upon Me, and I will answer him; I will be with him in trouble; I will deliver him and honor him."

נִמְצַאָים, הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא בֵּינֵיהָם. וָכַל מַקוֹם שַׁחַכָמֵי הַדּוֹר הוֹלְכִים, הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא הוֹלֶדְ ַ עָמַהֶם, שֶׁבָּתוֹב (שם) כִּי מַלְאַכִיו יָצֵוָה לַּדְּ וְגוֹ׳. מְנַיִן לַנוּ? שֵׁכַּתוּב (בראשית לב) וְיַעַקֹב הַלַּדְּ לְדַרָכּוֹ וְגוֹ׳, וַיֹּאמֶר יַעַקֹב כַּאֲשֵׁר רָאָם מַחֲנַה אַלהִים זָה. עַתַּה נִשְּׁתַתֵּף כָּאָחֶד וַנַלֶּךְ בַּדְּרֶדְ, שהרי יַדעתי שלמַקוֹם אחַד אַנוּ הוֹלכִים, לקבּל וַלֹא בַחַזַרַתַן, וַאַנַחָנוּ לְהַרָאוֹת לְפָנֵי הַקְּדוֹשׁ בַרוּדְ הוּא אַנוּ הוֹלכִים, וַלֹא יָראים.

223. אבור ליה, ודאי בכל אתר דישראל שרייו, 223. אַמָּר לוֹ, וַדָּאי בָּכַל מַקוֹם שִׁישַׂרָאֵל קודשא בריך הוא בינייהו. וככ אתר הוזכיבוי הרא דכתיב, (שם) כי בולאכיו יצוה דְּכָהָיבֹ, (בראשית לב) וַיַעָּקבׁ הַכַּךְ כְּדַרְכּוֹ וְגוֹי, וַיֹּאְבֵּוֹר יעקב כאשר ראם מוונה אלהים זה. השתא נשתתף כַּוורא, ונַיוֹיל בַּאַרווא, דֹהַא יִדְעַנַא דְּלַאַתַר ווֹד אוֹבִינוֹ, כִּהַבְּבָּא אַנָּפוּי דִשִּׂבִינְהָא. אָבַּוּר בֵיה, וַדַּאִי. פָּנֵי שִׁבִינָה. אָמַר לוֹ, בְּוַדַּאי. אָמַר רַבִּי יִצְחָק, אַבַּוֹר רַבִּי יִצְּׁזָזֹּק, תַּגַּינָּוֹ, שִּׂכּוּוֹזִי בִוּצְּוָה אֵינָוֹ נִיוֹוּקִיוֹ, כָּא לַמַדְנוּ, שִׁלוּחֵי מִצְוָה אֵינָן נְוּיִקִין, לֹא בַהַלִיכָתון בהליכתו ולא בעורתו. ואון לאתעואה הפי הודשא בריך הוא אוֹלינוֹ, ולא דוזילנא.

Psalms 91:11

Rabbi Chiyah answered; wherever the Israelites are, the Holy One Blessed be He is with them as we read in Genesis 32:3,4

<sup>&</sup>quot;.כִּי מַלְאָכָיו יִצוֵה לַּךְ לְשָׁמָרְךְ בְּכָל דְּרָכֵיךְ".

<sup>&</sup>quot;For He shall give His angels charge over you, To keep you in all your ways."

<sup>&</sup>quot;ויַעַקב הַלַר לדַרכּו וַיִּפָּגעוּ בו מַלאַכֵי אֵלהִים.".

<sup>&</sup>quot;וַיאמֶר יַעֲקֹב כַּאֲשֶׁר רָאָם מַחָנֶה אֱלֹהִים זֶה וַיִּקְרָא שֶׁם הַמָּקוֹם הַהוּא מַחַנָיִם."

<sup>&</sup>quot;So Jacob went on his way, and the angels of God met him."

<sup>&</sup>quot;When Jacob saw them, he said, "This is God's camp." And he called the name of that place Mahanaim."

Rabbi Chiya suggested going together with Rabbi Yitzchak to a place where they can welcome the Shechina, which is rabbi Shimon. Rabbi Yitzchak said it is certainly so because messengers of Mitzvah are not hurt on their way to do it and on their way back from it. Now they go to be seen in front of the Holy One Blessed be He, and they have no fear.

Lesson;

Card for Protection:



This verse conceals the name of a powerful angel for protection. Watch the video below to see its name.

# בֹּת בֹולְאָבֹת וֹאַנִּים כַּנְּב לְּאַבִּוֹרְב בַּכֹּל בִּינְבּיוֹר

224. עַּר בִּיְבְּוֹי אָזְּכִי, אָבַּוֹר רָבִּי זִזְיָיא, בְּתִיב (בראשית 224. עַד שֶׁהָיוּ הוֹלְכִים, אָבַּר רַבִּי חִיָּיא, בְּתִיב (שׁם ב) אֵבֶּה תוֹלְדוֹת הַשָּׁבַיִּם וְהָאָרֶץ. הַשְּׁבַּיִּם, כְּאַכְּלְכָּא בְּרִיךְ הַּיָּאָרֶץ, לְאַכְלְכָּא קִּיִּדְשָׂא בְּרִיךְ הַיִּאָרֶץ, וְהָאָרֶץ, לְאַכְלְכָא קִּיִּדְשָׂא בְּרִיךְ הַיִּא וְכָל אֶת הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוֹא וְכָל מֵה הוֹא וְכָל מֵה הוֹא וְכָל מֵה הַלְּרִוֹת הַשְּׁבִיִים תוֹלְדוֹת הַשְּׁמִים, מֵהָם. בִּנִּיִיהוֹי. בְּשָׁבִים, מֵהָם. בִּנִּיִיהוֹי.

While Rabbi Chiyah and Rabbi Yitzchak were walking, Rabbi Chiyah quotes Genesis 2:4

".אֵלֶּה תוֹלְדוֹת הַשָּׁמַיִם וְהָאָרֶץ בְּהָבָּרְאָם בְּיוֹם עֲשׂוֹת יְהוָה אֱלֹהִים אֶרֶץ וְשָׁמָיִם".

"This is the account of the heavens and the earth when they were created, in the day that YHVH God made the earth and the heavens,"

He explains that Zeir Anpin is called 'The heavens' that represents the Holy One Blessed be He. Malchut is 'the earth'.

Below the world of Atzilut are the worlds of B'riah, Yetzirah, and Asiya. They are called 'the account of the heavens and the earth' from which they were born, meaning from Zeir Anpin and Malchut of Atzilut.

225. אָבַוּר בֵּיהֹ אִי הָכִי בַּוֹהוּ בְּהַבְּרְאָם, וְאָהְבַוֹר בְּה' 225. אָבַוּר כִּיהֹ אָי הָכִּי בְּהבְּרְאָם, וְנֶאֱמַר בְּרָאָם. אָבַוּר כֵיה כּכָּלא זוֹד בִּוּכָּה, כַּד שָּׁבַוִים אָתִוֹזַבֵּרוּ, בְּה' בְּרָאָם? אָמַר לוֹ, הַכּל דָּבָר אֶחָד. כַּאֵשֶׁר ַנְקָרָאוּ תוֹלְדוֹת הַשַּׁמַיִם וְהַאַרֵץ. אֲמַר לוֹ, אָם כֵּן, בָּמֵה בָּאַרָנוּ בָּה׳ בָּרָאַם – בִּאַבְרַהַם? אַמַר לוֹ, הַכּל דַבַר אָחַד הוא. בָּאַבְרַהַם – אֵלוּ הַשַּׁמַיָם, שמשם מתחילים להתפשט. בה' בראם, וזהו וָהַאַרִץ, וְהַכּּלֹ דַּבַר אֲחַד.

הַאי ה' אַפּיקָת תּוֹכְדּוֹת, וָאִינוֹן אָכָרוּן תוֹכְדּוֹת הַשָּׁבַוּיִם הַשְּׁמַיִם הַתְחַבְּרוּ, ה' הַזּוֹ הוֹצִיאָה תוֹלְדוֹת, וְהֵם והארץ. אמר כיה אי הכי, במאי אוקימנא בה' בראם, בּאַבְרָהָם. אָבֵור כֵּיה כּכַּא ווֹד בִוּלַה הוא, בּאַבְרַ הַיִינוֹ הַשַּּבַיִם, דְבִתַבַּוֹן שַּׂרְיַין לְאָתַפַשִּׂטָא. בָה' בְּרָאֵם, היינו והארץ, וככלא זוד בוכה.

The Zohar explains that the word 'בָּהְבָּרְאַם' when they were created' teaches us that בָּהָּ means 'in ה', where the ה represents Malchut. 'בָּרָאַם' means 'He created them'. This tells us that Malchut delivered the lower worlds. Zeir Anpin is mentioned before together with Malchut as we learned from 'the account of the heavens and the earth'. He explains that after Zeir Anpin unified with Malchut, Malchut could deliver the lower worlds. The word 'בָּהְבַּרָאָם' has the same letters as 'אברהם' 'Abraham'. The connection here is that Abraham is Chessed of Zeir Anpin. From Chessed, Zeir Anpin begins to spread, and as the first Sefira Abraham represents Zeir Anpin and Malchut as 'the heavens and the earth'.

ב) וְנַהַר יֹצֵא מֶעֶדֵן לְהַשְּׁקוֹת אֶת הַגַּן – לְכָלל הַשַּׁמַיִם. אֶת הַגַּן – לְכַלוֹל אֶת הַאָרֵץ.

226. אָבֵור כֵּיה, וַדָּאי הַכִּי הוֹא, וָהָא אוֹלִיפַגָּא, דֹּכְהִיבֹ, 226. אַמַר לוֹ, וַדָּאי כַּדְ הוּא, וַהֵרי לַמַדְנוּ, אַכֶּה תוֹלְדוֹת הַשָּׂבַיִים וְהָאָרֶץ. וְתָגַיֹּנָוֹ, בְעוֹלָם הַנָּה שָׁכָּתוּב אֵלֶה תוֹלְדוֹת הַשָּׁמִים וְהָאָרֶץ. וְלְמַדְנוּ, נִּבְרָא בְּה׳, דִּכְתִּיבׁ בְּהָבָּרָאָם. וָהַעוֹכִלֹם הַבַּא, נִּבְרֵא הָעוֹלָם הַנָּה נִבְרָא בְה׳, שֶׁבְּתוּב בְּהַבְּרְאָם. בְּי׳, דְּכְתִּיב, (בראשית ב) וְנָּהָר יוֹצֵא בֵועַבוֹ לְהַשִּׂהוֹת וְהָעוֹלֶם הַבָּא נִבְרָא בִי׳, שֶׁבָּתוּב (בראשית אָת הַגַּוֹּ, לַאָּכַלָלַא הַשַּׂמִים. אָת הַגַּוֹּ, לַאָּכַלָלַא אֶת

This world was created with the 'a' of Malchut and the world to come, that is Binah, was created with the letter "that is Chokmah.

Genesis 2:10

"וָנָהָר יֹצֵא מֵעֲדֵן לְהַשָּׁקוֹת אֶת הַגָּן וּמִשָּׁם יִפָּרֵד וִהָיָה לְאַרְבָּעָה רָאשִׁים".

"Now a river went out of Eden to water the garden, and from there it parted and became four river heads."

The 'river' is Binah, coming out of Eden that is Chokmah, 'To water, the Garden' is Zeir Anpin that is also called 'a river'.

We learn from this verse that Zeir Anpin comes out of Chokmah and Binah that are called 'Eden', and 'water the garden' that is Malchut.

The Zohar explains here that the Chokmah and Binah of Atzilut created Zeir Anpin (male) and Malchut (female). When Z"A and Malchut unite they draw from the upper 'river', become 'fruitful' and can create the worlds below.

The Holy Ari reveals that as an expression of a formula, the ten sefirot system is in every process, one within the other, endless times.

דויים, ד) מַענון גַּנִים, זָהוּ הַשַּׁמֵים, בְּאֵר מֵים חַיִּים, שֶׁבַּתוֹב (בראשית כו) וַיִּכְרוּ שֵׁם עַבְדֵי יִצְחַק אחרת וגו'. ונזלים מן לבנון, שאלו מתקשטים בראשו ועולים

227 וְהָא אוֹהָיֹבְוָנָא, דְּכְהִיבֹּ, (שיר השירים ד) בַּוֹעָיַן 227 וַהֵרִי בֵּאַרְנוּ, שֵׁכָּתוּב (שיר השירים דְּכָתֵּיבֹ, (בראשית כז) וַיָּכָרוּ שָּׂם עַּבְדֵי יִצְּווַקּ בְּאֵר, דְּכְתִיב (שם) וַיַּעְתֵק בִּשָּׁם וַיַּזְזְפוֹר בָּאֵר אַוֹזְרֵת וְגוֹי. בְּאֵר, שֶׁבָּתוֹב (שם) וַיַּעְתֵק מִשָּׁם וַיַּחְפּּר בְּאֵר וַגֿווָבִיוֹ בִיוֹ כִּבְגֿווֹ, דְאִינֿוּוֹ בִוּתִעַּפִּוֹרִיוֹ כִּעֵיכַּא, וְסֵכּּלְהִיוֹ ישַּׂא דְּבַּוּלְבָּא. דְּבָתִּיבֹ, (תהלים קח) כּי גַּדוֹל בועָבל שֶׁבְּתוּב (תהלים קח) כִּי גָדוֹל מֵעֵל שְׁמֵיִם

Songs 4:15

"מַעיַן גַּנִים בָּאֶר מַיִם חַיִּים וְנֹזְלִים מְן לְבָנוֹן."

"A fountain of gardens, A well of living waters, And streams from Lebanon."

'A fountain of gardens' is the aspect of heavens, Zeir Anpin that is called 'river' and 'A well of living waters'.

Genesis 26:25 "וַיְכָרוּ שָׁם עַבְדֵי יִצְחָק בָּאֵר" "and his servants dug another well"

'And streams from Lebanon'

The 'water' from Chokmah flow to the 'head' of the King that is the upper three sefirot of Zeir Anpin as we read in Psalms 108:5

"כִּי גָדוֹל מֵעַל שָׁמַיִם חַסְדֶּךְ וְעַד שְׁחָקִים אֲמִתֶּרָ."

"Be exalted, O God, above the heavens, And Your glory above all the earth;"

הַגָּדוֹל, שֵׁבֶּתוּב (קהלת א) כַּל הַנְּחַלִים הלכים אַל הַיָּם וְגוֹ׳. וְכָתוּב (ישעיה נא) הַבִּיטוּ אֵל צוּר חַצַּבְתֵּם וְגוֹ׳. וְאֲחֵר כַּדְּ כַּתוּב, (שיר השירים ד) גַּן נַעוּל אחתי כַלָּה וְגוֹ׳. וּמכָּאן יַצאוּ תוֹלְדוֹת בָּאַבָרָהַם. אָמֶר רַבִּי יִצְחַק, וַאַפָּלוּ בִּיַעַקֹב מַמְּשׁ. וָהַכַּל דַבַר אָחַד.

228. בִוּן לֶבֶנוֹן, בִוּתַבָּוֹן נֶפָּהָיוֹ לְבִינָה. וְנָגִירֹ וְאָתִבְוֹשַׂרְ 228. מִן לְבַנוֹן – מִשֵּׁם יוֹצְאִים לְבִינַה. וְנִמְשַׁרְ קַבֶּל זְּוִינִיןֹ, עַבֹּר דְבַגְּבְּרִיןֹ אִינִּוּן בַּוּבּוּעָיוֹ, וְנַּוֹזְזְהִיןֹ כְּאַתְבַּנְּשָׂא וּמִתְפַּשֵׁט לְכָל הַקְצְווֹת, עַד שֶׁנְּמְשָׁכִים אֵלוּ קְּאָתֶר דְאָקְרִי יַבָּוּא רַבָּא. דִכְתִּיב, (קהלת א) כַּל הַמְּקוֹרוֹת וְיוֹרְדִים לְהִתְבַּנֵּס לְמָקוֹם שֶׁנִּקְרָא הַיָּם הַנְּנְיָכִים הוֹלְכִים אֶל הַיָּם וְגֹוֹי. וּכִתִיב, (ישעיה נא) הביטו אל צור וווצבתם וגוי. לבתר כתיב, (שיר השירים ד) גַּוֹ נַעוֹּל אֲזוֹתִי כַכַּה וְגוֹי. וּבִוּכַאוֹ, נְּפִיקוּ תּוֹכִרוֹת כִּכֹכַלֹא. דְּכָתִיב, בְּהַבָּרְאָם, בְּהֹ בְּרָאָם בַּוֹפִּוֹשׁ, לְכַלָּם, שֶׁבָּתוּב בְּהִבְּרְאָם, בְּה׳ בְּרָאָם מַמְּשׁ, בַּאַבַרָהָם. אַבַּור רָבִּי יִצְּוֹזֶקּ, וַאָפִילוּ בִּיַעַקּב בַּוּבֵּושׁ.

'From Lebanon' is 'עדן' 'Eden' that is the supernal Chokmah. The root for the word 'לבנון' 'Lebanon' is 'לבן' that means 'white'. It represents the 'whiteness' of Chokmah that illuminates in Chessed that is white.

Chokmah delivers Light to Malchut through Binah, which is the river that comes out of Eden (Genesis 2:10). This river spreads to four directions that are Chessed, Gevurah, Tiferet, and Machut. They are gathered in the great sea, which is Malchut.

Ecclesiastes 1:7

".כַּל הַנַּחָלִים הֹלכִים אל הַיָּם וְהָיָם אִינִנּוּ מֵלָא אל מקום שׁהַנַּחָלִים הֹלכִים שׁם הם שׁבִים לַלְכת"

"All the rivers run into the sea, Yet the sea is not full; To the place from which the rivers come, There they return again."

הַצְטַרַכְנוּ לְכַל זָה. אֲמַר לוֹ, אֵין רַבִּי שְׁמְעוֹן בּשָׁאַר בִּנִי אַדַם, שֵׁכַּלַם לְפַנִיו כִּמוֹ שְׁאַר הַנְבִיאֵים כִּלְפֵּי משֵׁה. עַד שָׁהַיוּ הוֹלְכִים, אַמַר רַבָּי חָיֵיא, כַּתוּב (ישעיה מט) הַתְשָׁכַּח אָשֵּׁה עוּלָה מַרַחֶם בֵּן בִּטְנָה וְגוֹ׳. פַּסוּק זֵה בַּאֵרוּהוּ, וכאן מה הוא עוסק? אמר רבי יצחק, אם בקשר

229. אָבַוּר רָבִּי יִצְּחָק, כַּדֹ אָגָּוֹ יַתְבִיןֹ לְקַבֵּוּיה דְּרַבִּי 229. אַמַר רַבִּי יִצְחַק, כַּאֲשֵׁר אַנוּ יוֹשְׁבִים לְפְנֵי שִׁבְּוּעוֹוֹ, כּכְּא אָתַבַּוּר קַבִּוּיה בָּאָתְנַּבְיָּא, וְכָא אָצִּטְּרִיכְנַא רַבִּי שִׁמְעוֹן, הַכּּל נָאֱמַר לְפָנָיו בְּגִּלּוּי וִלֹא לַכַל הַאי. אָבַר לִיהֹ, לַאוֹ רְבִּי שָּׂבִועוֹן בִשְּׂאָר בְּנֵי נַשַּׂא, הככלהו הבויה, כשיאר גביאי להבוי בושה. עד ההוו אַוֹּבֵיי, אַמַר רָבִּי וּזְיֵיא, כָּתִיבֹ, (ישעיה מט) הַתִּשְּׂכַּוּז אִשָּׂה עוֹכָה בַּוַרַמִּם בֶּן בִּטְנָּה וְגוֹי. הַאִי קְרָא אוּקְבוּוּהָ, וָהָכָא בַּוֹאי הָא בַּוִינֵרי. אָבַור רְבִּי יִצְּׁוָזְהֹ, אָי בְּהָטוֹנֵרא דּוֹזְבַרַיֵּיא, סְבִּיכָא לָא אַסְבַּוּכְנָא, אֲנָוֹ בַּוֹה נֵּיבִא.

שׁל הַחַבַּרִים, סִמִיכַה לֹא נִסְמַכְתִּי, אָנוּ מַה

Rabbi Yitzchak says that when they arrive at Rabbi Shimon, they can reveal their studies without concealment under names and symbols. Rabbi Shimon is not like others, he is like Moses when compared to other prophets.

While they continued on their way, Rabbi Chiya quotes Isaiah 49:15

".הַתִשִּׁכַּח אִשָּׁה עוּלָהּ מֵרַחֵם בֵּן בִּטְנָהּ גַּם אֵלֵּה תִשְׁכַּחָנָה וִאָנֹכִי לֹא אֵשְׁכָּחֵךְ"

"Can a woman forget her nursing child, And not have compassion on the son of her womb? Surely they may forget, Yet I will not forget you."

He said that they need the support of their friends to explain this verse.

יוֹם אֶחָד כַּאֲשֶׁר הָיִיתִי הוֹלֵךְ בַּדֵּרֵדְ, וְלֹא יַדַעָתִי ַמִי אַמַר, וַלֹא יַדַעָתִי דַבָר. וֹבֹא רָאָה, שְׁבַעַה יָמִים הַיוּ שֵׁנָחֵלְשָׁתִּי עֵל זָה וְלֹא טַעַמְתִּי דַבָּר, ועתה הולך אני אצל המנורה הקדושה שיאמר לי, שמא אזכר. אמר לו, שמא אותו היום שהיה הוֹלֵךְ רַבִּי אֶלְעָזֶר אֵצֶל חָמִיו, וְאוֹתוֹ הַיּוֹם הַלַּכְהִי עמו, והנה נזפרתי בדבר.

230. אַבַּור כֵּיה, דְהָא הֶּכָּא דְּרְבִוּיוָא ווַדֹּ, שִּׂבִוּעָנָא יוֹבִוּא 230. אַבַּור לוֹ, שֵׁהַרִי קוֹל שֵׁל רְמֵז אֵחָד שַּׁמַעָהִי ווד, כַּד הַוּה אַוֹּילנָא בַאָרווא, וַלַא יִדְעָנָא מַאוֹ אַמֵּר, ולא ידענא בולה. והא וזוֹי, ז' יובויון הוו דוזלישונא על דא, ולא טעימנא מדי. והשהא אוֹלנא לגביה דבוצינא הדישא, דלימא לי דילמא אדכר. אמר כַּיה, דִיכָבוּא הָהוּא יובוא דְהַוָּה אָזִיכ רְבִּי אֶכְעַזַּר לגביה דוזמוי, וההוא יובוא אווילגא עבויה, והא

Rabbi Chiya says that he was occupied with a specific study and while walking his way, he heard a voice, giving him a clue related to the meaning of his study but he forgot it. He didn't recognize the voice nor who said it to him. He was sick for seven days because of it. Now he goes to Rabbi Shimon and hopes that he will help him remember.

מיום שנפלנו בגלות, הקדוש ברוך הוא עזב אוֹתָנוּ בַגָּלוּת וְשָׁכַח אוֹתָנוּ. זֵהוּ שֵׁכַּתוּב (ישעיה מט) וַתֹּאמֶר צִיּוֹן עָזַבַנִי ה׳ וַה׳ שְׁכֶחַנִי. אַמְרַה הַשָּׁבִינָה: הַתִּשִּׁבַּח אָשָּׁה עוּלָה?! וְכִי יִשְׂרָאֵל שׁנָקָרְאָים בָּנִים, כָּמוֹ שִׁנָאֲמֶר (דברים יד) בָּנִים אַתֶּם לַה׳ אֵלהֵיכֶם, מַרְחֵם בֵּן בִּטְנָה, כִּמוֹ שַׁנֵאֲמַר (ירמיה ב) וָאָנֹכִי נָטַעִתְּיִדְּ שׁוֹרֵק כַּלֹּה ב) אֵלֶה תוֹלְדוֹת הַשַּׁמֵים וְהַאֵּרִץ?! וְאַנֹכִי לֹא אַשְׁכָּחֵדְ. מִכָּאן שֵׁהַקָּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא לֹא עוֹזֵב אותם את ישראל לעולמים.

231. תַא זווֹי, הַכִּי אָבֵור רָבִּי אֵלְעוֹר בִוּשְּׂבויה דָאַבוּי, 231. בֹא רָאַה, כַּדְּ אָמַר רָבִּי אֵלְעוַר מִשְּׁמוֹ שֵׁל אָבורוּ יִשִּׂרָאֵל לַבִּנִי לַּוּדְשָּׁא בִּרִיךְ הֹנִא, בִוּוּבָוֹא דְּנָּפַלְנָא אָבִיו, אָמְרוּ יִשְׂרָאֵל לִפְנֵי הַקּּדוֹשׁ בִּרוּךְ הוּא: בֹגַלוּתָא, קוּדְשָּׂא בַּרִיךְ הוּא שָּׂבִיק כַן בְגַלוּתָא, וְאַנְּשֵׂי לָּוֹ. הָרָא הוא דְּכָהִיבֹ, (ישעיה מט) וַהאבֶּור צִּיּוֹן עַוֹבְנִּי יָיִ" וַיִּיָ" שְּׂבַוְזְגִּיּ. אָבְרָה שִּׂבִינְּהָא, הַתִּשִּׂבַוו אָשָּׂה עוֹכַה, וָכִי יִשְּׂרָאֵל דְאָקָרוּוֹ בְּנִיּוֹ, כְּמָה דְאָת אָבֵר, (דברים יד) בַּנִּים אַתֶּם לַיָּיַ אֱלֹהֶיכֶם. בַּיַרַוֹזָם בַּןֹ (דף רח"צ ע"ב) בְּטַנָּה, כָּמַה דָאָת אָמֵר, (ירמיה ב) וָאַנֹּכִי נָטַעָּתִיך שׂוֹרָק כַכֹּה זָרַע אֱבֶות. גָּם אֶכֶּה תִשִּׂבַווֹנָה, זַרע אָמֶת, גָם אֶלֶה תִשְׁבַּחָנָה, שֶׁבָּתוּב (בראשית דכתיב, (בראשית ב) אלה תולדות השבים והארץ. וְאָנֹכִי כֹּא אֶשְׂבָּוַזְרָ, בִּוּכָאוֹ, דְקֹּוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא כָא שָּׁבִיק כוֹן לִישִּׂרָאֵל לִעַּלְבִּוּיוֹ.

Rabbi Elazar says in the name of his father that Israel says that since the day they fell into exile, the Holy One Blessed be He forgot them Isaiah 49:14

<sup>&</sup>quot;וַתּאֹמֵר צִיּוֹן עֲזָבַנִי יָהוָה וַאדֹנַי שָׁכֶחָנִי."

In the verse that follows, the Shechina replies;

Israel is the children of the Shechina and even if they forget her, she and the Holy One Blessed be He, will never forget them.

#### Lesson;

The word for 'male' in Hebrew is 'זכר', is also the root for 'זכירה' 'remembering'. We are in Malchut that is darkness and forgetfulness. Light is 'male' energy, and as we get closer to the Light we improve our memory. Rabbi Chiya wanted to visit Rabbi Shimon and connect to his great light to remember the study he was told by an unknown voice. It is known that great Tzadikim have an amazing memory. The Gaon of Vilna was known with unparalleled memory. There is a great Tzadik in Israel that know all the Torah Talmud, Zohar, the Holy Ari, and most known commentary books by heart. He is only 32 years old, very humble, and when he comes to teach, he doesn't prepare for a lecture. Many great rabbis come to his studies. A person can ask a random question and he can give a two hours discourse on all aspects of the subject with exact references from many sources without opening books. He is a holy man and is called the Yenuka, as the name of the special child from the Zohar.

For a Hebrew page about him, see here:

https://www.hamichlol.org.il/%D7%94%D7%A8%D7%91 %D7%A9%D7%9C%D7%9 E%D7%94 %D7%99%D7%94%D7%95%D7%93%D7%94 %D7%91%D7%90%D7%A8 %D7%99

For those who understand Hebrew, they can find some lectures on YouTube by searching on 'הינוקא' or 'הרב שלמה יהודה בארי'.

Improve your memory by connecting to the Shchina with your Torah and Zohar studies and you won't forget that are never forgotten.

ָ הַקָּדוֹשׁ בַּרוּךָ הוּא לֹא שׁוֹכַחַ אוֹתַם את יַשׂרָאל, שהם אחוזים בשמו ממש. התרגש רבי חייא, אָמֶר, וַדָּאי זֶהוּ דָּבֶר חִדּוּשׁ. בַּרוּדְ יָהָיֶה הַקָּדוֹשׁ אותו ששמעתי ממנו.

232. תו אבור, הַתִּשִׂבוו אַשַּׂה עוּלָה בורוום בּוֹ בְּטִנָּה. 232. עוד אַמַר, הַתִשִּׁבוו אַשַּׁה עוּלָה מַרְחֵם בּן דָּא הוא רָזָא עָּבְּאָה, דְאָבַור הּוּדְישָּׂא בְּרִיךְ הוּא, הָא בִּטְנָה. זָהוּ סוֹד עֶלְיוֹן שֶׁאָמַר הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא. בּוּכִּיןֹ אַכֵּיןֹ בִּשְּׂבוּיה אֲוֹזִידָן, כָּבָוֹה דְּקּוּדְשָּׂא בִּרִיךְ הוּא הַנֵּה דְבָרִים אֵלוּ בִשְׁמוֹ אֲחוּזִים. כְּמוֹ שְׁהַקְּרוֹשׁ כָּא אַנְשׁי שְׂבֵּייה, דְּהָא הוא כּכָּא. כַּךְ הּוּדְשָּׂא בִּרִיךְ בָּרִיּדְ הוּא לֹא שׁוֹבֵחַ שְׁמוֹ שֶׁהֲרֵי הוּא הַכּּל – כָּדְ הוא לַא אַנְשֵיׁי לוֹן לִישָּׂרָאֵל דְאִינִוּן אָזוִידֵן בְשִּבְּוִיה בַּבַּנִשֹּׂ. אָתַרְגִּישׁ רְבִּי וֹזְיֵיא, אָבַר וַדָּאי דֵא היא בִוּכְּה. בְּרוּךְ יְבֹא קּוּךְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא דְאַעְרַעְנָּא כָּךְ, וְיָדַעְנָּא בָּרוּךְ הוּא שֶׁנִפְגַשְׁתִּי בְּךְ וְיָדַעְתִּי בְּר, וְיָדַעְתִּי מִי בוכֶּלה. וַיַּדְעָנָא בַוּאוֹ הָהוּא דְשָּׂבְוּעָנָא בוּנִיה.

"Can a woman forget her nursing child" (Isaiah 49:15) is a supernal secret. The Holy One Blessed be He says that everything connects to his name that can not be forgotten. He never forgets Israel because they connect to his name.

Rabbi Chiya got excited and said; these are the words I heard before and forgot. Blessed is the Holy One Blessed be He that I have met you and remember what was forgotten. I also recognized from whom I heard that.

<sup>&</sup>quot;. הַתִשִּׁכַּח אִשָּׁה עוּלָהּ מֵרַחֶם בֵּן בִּטְנָהּ גַּם אֱלֵה תִשְׁכַּחָנָה וְאָנֹכִי לֹא אֵשְׁכָּחֵךְ."

<sup>&</sup>quot;And she (The Shechina) said; Zion has forsaken me, "YHVH And my God (ADNY) has forgotten me."

<sup>&</sup>quot;הַתַשַּׁכַּח אָשָּׁה עוּלַהּ מֵרָחֶם בַּן בַּטְנַהּ גַּם אֵלֶה תַשַּׁכַּחַנָה וַאַנֹכִי לֹא אֵשְׁכַּחַךְ". הַתַשַּׁכַּח אָשָּה עוּלָהּ מֵרָחֶם בַּן בַּטְנַהּ גַּם אֵלֶה תַשְׁכַּחָנָה וַאַנֹכִי לֹא אֵשְׁכַּחַרְ

<sup>&</sup>quot;Can a woman forget her nursing child, And not have compassion on the son of her womb? Surely they may forget, Yet I will not forget you."

רַבִּי חָיֵיא עַלַיו קרא הַפְּסוּקִים, (ישעיה נח) אַז יְבַּקַע כַּשַּׁחַר אוֹרֶדְּ וגוֹ׳. אַז תַּקָרָא וָה׳ יַענה וגוֹ׳, אַז תַּתענג עַל ה׳

233. וְהַא וֹזֵוֹי, דְּהַהוֹא יוֹבָוּא דְרָהִיטְנָא ד' בִּייכֵּי, וְלַא 233. וֹבֹא רְאֵה, שֵׁאוֹתוֹ יוֹם שֵׁרְצְהַי אַרְבָּעָה אַשְּׂבּוֹזְגָא בִוּאוֹ הַנָּה. אָבַּוּר כֵּיה, בְּגָּיוֹ דְּעָגֹאלְנָא בְּוַזִּד מִילִין, וְלֹא מָצָאתִי מִי הָיָה. אָבַּוּר לוֹ, מְשׁוּם בְּעַלְרָהָא דְּרָבִּי אֶלְעָוֶר נָּפִישׁ שַּׁעֲׂתָא וְזַדָא. הָבי עָבׁיה שֶׁנִּכְנַסְתִּי בִמְעָרה אַחַת שֶּׁרַבִּי אֶלְעָזֶר נָח שְׁעָה רְבִּי זָזַיֵּיא הָנֵּי הָרָאֵי, (ישעיה נח) אַוֹּ יִבְּהֶעַ כְּשֵּׁזַיִר אוֹרֶךְ וְגוֹי׳. אָזֹ תָּקָרָא וַיִייַ יַעַנְיה וְגוֹי אָזֹ תִּתְעַנְגֹּג עַכּל יָיַ׳ וְגוֹי׳.

On the day Rabbi Chiya heard the voice with the explanation, he ran four miles and couldn't find who said it to him. Rabbi Yitzchak tells him that because they entered a cave where Rabbi Elazar rested for an hour.

Rabbi Chiya could reveal the Torah study because of the merits he had from the time he was with Rabbi Elazar in the cave.

אלו ימות עולם? אלו ששה ימים שעשה הקדוש בַּרוּךְ הוּא הַעוֹלֶם בַּהָם, שֵׁכַּתוּב (שמות לא) כִּי ששת ימים עשה ה' וגו'. ששת ימים, ולא בְשֵׁשֵׁת יַמִים, וַהָרִי בָּאַרנוּ. בִּינוּ שִׁנוֹת דר וַדר. בּלוֹמַר, אֵלוּ יִמוֹת עוֹלַם, יֵדְעוּ וַיִתְוַדְעוּ בַּל אֵלוּ הַשַּׁנִים וְהַיַּמִים וְכַל דּוֹר וַדוֹר, עֵד דּוֹר זָה שֵׁאַתִּם

234. (דברים לב) זָכור יָבוֹת עוֹלֶם בִּינוּ שָׁנוֹת דּוֹר וַדּוֹר 234. (דברים לג) זָכר יְמוֹת עוֹלֶם בִּינוּ שָׁנוֹת דּר וְגוֹ׳. זָכוֹר יְבוֹת עוֹלֶם, רָבִּי אֲבָא אֲבֵור, בַוֹאוֹ יְבוֹת עוֹלֶם. וְדוֹר וְגוֹ׳. זְכֹר יְמוֹת עוֹלֶם. רַבִּי אַבָּא אָמַר, מִי אִינוֹן שִּׂיתָא יוֹבִיוֹן, דְעָבַר קּוּרְשָׂא בְּרִיךְ הוּא עָכֹבָוא בהו. דכתיב, (שמות לא) כי ששת יבום עשה יי' וגו'. שַּׁשָּׁת יָבִּים, וָכַא בְשַּׁשֵּׁת יָבִים, וְהַא אוֹהָיבִנֹא. בִינֹוּ שְּׁנֹוֹת דוֹר וְדוֹר. כְּלוֹבֵּור, אִינֿוּן יִבּוֹת עוֹכָבּ, יָדְעוֹ וְיִשְּׂהָבוֹוְדְעוֹ כַּלֹ אִינוֹוֹ שִׂנִּיוֹ וְיוֹבִיוֹ, וְכַל דְרָא וְדֵרָא, עַֹד דרא דא דאתון קייבייו.

# Deuteronomy 32:7

Rabbi Aba explains that 'the days of old' are the days of Creation when the Holy One created the world.

Exodus 20:10

The common translation is "For in six days YHVH made the heavens and the earth". The latter translation is logical and understandable. But the Zohar explains that the verse tells us that YHVH created the six sefirot of Zeir Anpin that created the world. 'Understand the years of many generations' is to tell us to acknowledge and study the days in every generation from the past until our generation.

יָמִים אֵלוּ בַּנוּ אֵת הַעוֹלָם, לֹא בַנוּ אוֹתוֹ אֵלָא בָּגַלַלְדָּ, שַׁתַּבֹא אַתַה וּתְקַיֵּם אֵת הַתּוֹרָה.

235. שְּׁאַל אָבִיךּ וְיַגֵּּדְרָ, דָּא קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא. הֲדָא 235. שְׁאַל אָבִיךּ וְיֵגַּדְדּ – זֶה הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא. הוא דְּכְתִיבֹ, הַכֹּא הוּא אָבִיךְ כָּגֶּדְר, וְיֹגֵּדְרָ, וְהוּא יְגַּכֶּה טָהוּ שֶׁבָּתוּב הַלֹא הוּא אָבִיךְ פָנֶדְּ. וְיַגִּדְדְּ, וְהוּא עוֹבְוּקָא דְּיָזְכְבְוּתָא. וּבַוּאִי הִיא. אֶבֶּלֹא בַּדְּאָיִנוּוֹ שִּׂיתַא יְגַלֶּה עמֶק הַחָּבְמָה. וּמַה הִיא? אֶלְּא בַּאָשֶׁר שִׁשְּׁה יוֹבִיין שַּׂבְּלִילוּ עָבָבָוּא, לֵא שַׂבְלִילוּ בֵיה, אֵכָּא בּגִּינֶּך,

<sup>&</sup>quot;.זָכֹר יִמוֹת עוֹלָם בִּינוּ שָׁנוֹת דוֹר וָדוֹר שָׁאַל אָבִיךְ וְיַגַּדְרְ זְקֵנֵיךְ וִיֹאמְרוּ לַךְ"."

<sup>&</sup>quot;Remember the days of old, Understand the years of many generations. Ask your father, and he will show you; Your elders, and they will tell you:"

<sup>&</sup>quot;כִּי שֵׁשֵׁת יָמִים עָשָׂה יִהוָה אֶת הַשָּׁמַיִם וְאֵת הָאָרֵץ"

<sup>&</sup>quot;for six days has YHVH made the heavens and the earth"

את התורה – מוטב, ואם לא – שיחזירהו לתהו ובהו. ומשום זה, אלו ימות עולם יודעים ומבינים

דְּתַיתִי אַנְּהְ וּתְקַנֵּיִם אוֹרַיִיתָאַ. דְּתָנֵּינֹן, כֶּל בַּוּה דְּעַבֶּרִי שֶׁלְמַדְנוּ, כָּל מַה שֶּׁצְשָׁה הַפְּרוּף הוּא – עַל קּוּךְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא, עַל הְנַאי עֲבַר, דַבַר זֵיתוּן יִשְּׂרָאֵל, הְנַאי עָשָׁה, שֶׁבַּאֲשֶׁר יָבֹאוּ יִשְׂרָאֵל, אִם יְקַבְּלוּ אָי יְהַבְּלוּוֹ אוֹרַיִיתָא יָאוּת, וְאִי כָּא דִיהָדֵר כֵּיה לְתהוּ וָבֹהוּ. וּבְגִּיוֹ כָּךְ, אִינוּוֹ יִמוֹת עוֹכָם יַדְעוֹ וִאָשְׂתְּמוֹדְעָוֹ

We are guided to ask the father who is the Holy One Blessed be He for knowledge. The previous verse (Deuteronomy 32:6) says "Isn't he your Father who created you?" to tell us that the father is the Holy One.

We achieve wisdom when we seek the knowledge of the 'days of old' that are the Sefirot Chessed, Gevurah, Tiferet, Netzach, Hod, and Yessod that created the world. The spiritual system was created for us to study it through the Torah.

The Holy One Blessed be He made it with a condition that if the Israelites accept the Torah and study it, then it will be good and if not then the world would return to chaos.

חַבֶּל נַחַלַתוֹ. שֵׁלֹא נַתַן אוֹתֵם לְשֵׂר, וְלֹא לְמַלְאָך, וְלֹא לְמִמְנֵה אֲחֵר, וְזֵה הַעָם שֵׁהַקּרוֹשׁ ברוד הוא נטל לחלקו.

236. וָהָא הַגַּיבוֹ, הַגָּהוּ עַנָּפִי הַאִילַנָא, הֵיך בִּתְאַוֹוֶדוֹ בְּגוֹי 236. וַהַרִי לַמַדְנוּ, אֵלוּ עַנְפִי הַאִילַן אֵיךְ נָאָחַוִים אִיכְנָגָא, וְהָא אוֹקִיכְנְנָּא, כְּדִיןֹ קּוּרְיִשָּׂא בִּרִיךְ הוּא בְּרֵר בְּתוֹךְ הָאִילָן? וַהָּרִי בַּאַרְנוּ, שֶׁבַּאֲשֶׁר הַקּּדוֹשׁ כוֹן, כֹבְינְבֶנֶן הָרִיסִיןֹ, עַבֹל שְׂאַר עַבִּייןֹ, וִאַתוּן בַּוֹה בִּתִיב. בְּרוּךְ הוֹא בֵּרַר לְהֶם לִמְמֻנֵּי הַמְּגִנִּים עַל שְׁאָר בִּי זוֹכֶלָק יְיָי עַבּוּ יַעָּלָקב זוֹבֶל בַּוֹוִלָּתוּ, דְּכָּא יָהַב כְּהוּ הָאָמוֹת, וְאַהֶּם מַה בָּתוּב? כִּי חֵלֶק ה׳ עַמּוּ יַעַקב לַרַבַּרָבָא, וַלָּא לְבַּוּלְאָכָא, וַלָּא לְבִוּבְוּגָּא אַוֹזָרָא, וְהַאי עַבוּא דַקוּדִשָּׂא בַּרִיר הוא נַּסֶב לְזוּוּלַהָיה.

The Holy One Blessed be He gave the seventy nations of the world connected to the Tree of Life through seventy ministers.

Deuteronomy 32:9

".כִּי חֵלֱק יִהֹוָה עַמּוֹ יַעֲקֹב חֲבֶל נַחֲלָתוֹ."

"For YHVH's portion is His people; Jacob is the place of His inheritance."

The children of Israel are under the protection and direct connection of YHVH.

אָת אַבְרָהַם וְגוֹ׳. וּמְכָּאן מַנְהִיג אוֹתַם אֵת ישַׂרָאֵל בָּכֶל דּוֹר וֲדוֹר וְלֹא נְפָרַד מָהֶם וּמַנְהִיג אוֹתַם בַּרַחמים. זָהוּ שׁבַּתוּב (דברים לב) כַּנשִׁר יַעיר קנוֹ וְגוֹ׳.

237. בַּאַן אָתַר אַשִּׂבַוֹז כֵּיה. יָבִנְצָאָהוּ בָאָרִין בוְדְבַּר 237. בָּאֵיוֶה מַקוֹם מַצָא אוֹתוֹ? יִמְצָאָהוּ בָּאֵרִין וּבְתהוּ יָלֵיל יִשִּׁיבווֹן וָגוֹי. דְּכָתִיב, (יהושע כד) הַרֵּוֹז אֲבִי מִדְבָּר וּבְתֹהוּ יְלֵל יִשִּׁמוֹ וְגוֹי. שֶׁבָּתוּב (יהושע אַבְּרָהָם וְגֹּוֹ׳. וָאֶקּוֹז אֶת אֲבִּיכֶם אֶת אַבְּרָהָם וְגֿוֹי. כד) הָרַח אָבי אַבְּרָהָם וְגוֹ׳, וָאֶקּוו אֶת אֲבִיכֶם ובוהכא דבר להו לישראל בכל דרא ודרא, ולא אָתפַרשׁ בִוּנַיִיהוּ, וְדַבַּר כְּהוּ בְּרַוֹוְבֵּוּי, הַדָּא הוּא דְכִתִיב בַּנְשַּׁר יַעִיר הָנוֹ וְגוֹי.

Joshua 24:3

"וָאָקָּח אֶת אָבִיכֶם אֶת אַבְרָהָם מֵעֶבֶר הַנָּהָר וָאוֹלֶךְ אוֹתוֹ בָּכָל אֶרֵץ כָּנַעוַ וארב [וַאַרְבָּה] אֶת זַרְעוֹ וָאָתָּן לוֹ אֶת יִצְחָק״." "Then I took your father Abraham from the other side of the River, led him throughout all the land of Canaan, and multiplied his descendants and gave him Isaac." Deuteronomy 32:10

"יַמַצָאָהוּ בַּאָרַץ מִדְבַּר וּבָתֹהוּ יָלֵל יִשְׁמוֹ יָסבְבֵנָהוּ יָבוֹנְנָהוּ יָצַרְנָהוּ כָּאִישׁוֹן עֵינוּ"."

"He found him in a desert land And in the wasteland, a howling wilderness; He encircled him, He instructed him, He kept him as the apple of His eye."

# Zohar Haazinu – unedited

The Holy One Blessed be He leads the Israelites in every generation. He keeps them close to him and always with mercy like an eagle that protects his young. Deuteronomy 32:11

".כְּנֵשֶׁר יָעִיר קָנוֹ עַל גּוֹזָלָיו יָרַחֶף יִפָּרשׁ כָּנָפֶיו יָקֶחֶהוּ יָשָּׁאֶהוּ עַל אֶבְרַתוֹ."

"As an eagle stirs up its nest, Hovers over its young, Spreading out its wings, taking them up, Carrying them on its wings,"

בתוב (יחזקאל א) ופני אריה אל הימין לְאַרְבַּעָתַם וּפָנֵי שׁוֹר מֵהַשָּׁמֹאל. הַנַּשֵּׁר, הַיכַן עומד. שיעקב במקום שַׁכַּתוּב (משלי ל) דָרֶךְ הַנָּשֵׁר בַּשַּׁמַיִם. בָּאוֹתוֹ מַקוֹם מַמַשׁ. מַה טַעַמוֹ? מִשׁוּם שֵׁהוּא מַרַחֶם עַל בַּנַיו, וּבִדִין עָם אָחֶרִים. כַּדְּ הַקָּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא מַנְהִיג אֵת בַּנַיו כְּנַשֵּׁר זָה.

238. (דברים לב) כַּגַּשָּׁר יַעַיר הָנוֹ. אָבֵור רָבִּי יוֹסֵי, לַא מַצֵאנוּ אַשְּׂבַוֹזְנָא בַוֹאוֹ דְּוֹזִיים עַכֹּל בִנוֹי, בָהַאִי נִּשִּׂרָא. וְעַכֹּל הָא מִי שֶׁמְרַחֵם עֵל בָּנָיו בַּנָשֶׁר הַזָּה. וְעַל זֶה לְמִדְנוּ, הַנֵּינַוֹּ, כָּתִיבֹ, (יחזקאל א) וּפַנֵּי אַרְיֵה אֱלֹ הַיָּבִיוֹן וּפַנֵּי שור מהשמאל. נשר באן דוכתיה. באתר דיעקב קאים. הדא הוא דכתיב, (משלי ל) דרך הנשר בַשְּׂבִיִם. בַּהָהוּא אֲתָר בַבִּשֹּׁ. בַאיֹ טָעָבָא. בְּגִּין דְאִיהוּ רווביי עַל בּנוי, וְדִינָּא לְנַבִּי אָווַרְנִּיוֹ. כַּךְ קּוּדְשָׂא בִּרִיךְ הוא, דבר כבנוי כנשר דא.

Rabbi Yossi says that no one has compassion for his children like the eagle. Ezekiel 1:10

".ודמוּת פּנֵיהַם פּנֵי אֶדֶם וּפּנֵי אָריַה אַל הַיָּמִין לאַרבַעתָּם וּפּנֵי שׁוֹר מַהַשּׁמֹאוֹל לאַרבַעתַן וּפּנִי נשׁר לאַרבַעתַן".

"As for the likeness of their faces, each had the face of a man; each of the four had the face of a lion on the right side, each of the four had the face of an ox on the left side, and each of the four had the face of an eagle."

The eagle is one of the living Creatures of the Holy throne. He is in the place of Jacob, the center column.

Proverbs 30:19

"דַרֶךְ הַנַּשֶׁר בַּשָּׁמַיִם דַּרֶךְ נָחָשׁ עַלֵי צוּר דַרֶךְ אַנָיָה בְלֵב יָם וַדַרֶךְ גַּבֶר בְּעַלְמָה."

"The way of an eagle in the sky, The way of a serpent on a rock, The way of a ship in the midst of the sea, And the way of a man with a virgin."

Zeir Anpin is called the sky, heavens. It is the center that includes the Right and the Left columns together. The Holy One Blessed be He includes Chessed and Judgment and is merciful toward his children, like the Eagle leads his children.

לְיַשַׂרָאֵל לֹא מַלְאַדְּ, וְלֹא מִמְנֵה אֲחֵר, שַׁהַם נָקָרָאִים אֵל נָכָר. וְזֵהוּ שֵׁאַמַר מֹשֵׁה, (שמות לג) אָם אֵין פַּנִידְּ הֹלְכִים אַל תַעֵּלֵנוּ מְזָה. זָהוּ שַׁכַּתוּב ה׳ בַּדָד יַנחנוּ. הוּא בּלבַדּוֹ, ואין עמוֹ אל

239. בַּה כְּתִיב יִיִּי בַּדֶּד יַנְּוֹזְנֹּוּ וָאֵין עָבּוֹ אָל נֻבֶּר. הוּא 239. מָה כְּתוּב? ה׳ בַּדֶּד יַנְחֵנוּ וָאֵין עָמוֹ אֵל בָּלֶזזוֹדוֹי, דִּכְתִּיבֹ, (שמות יג) וַיָּיֵ׳ הֹוֹלֶךְ לְפַנֵּיהֶם וְגֹּוֹ׳. נֵכָר. הוּא בִּלְבַדּוֹ, שֶׁבָּתוּב (שמות יג) וַיִּי׳ הֹוֹלֶךְ וְאֵיןֹ עָבּוּ אֵל גַּבָר, דְּלָא דָבַר כְּהוּ כִּישַּׂרָאֵל כַּא לְפְנֵיהֶם וְגוֹ׳. וְאֵין עִמּוֹ אֵל נֵכָר, שֶׁלֹא הַנְהִיג לְהֶם בַּלְאָכָא, וָלַא בִּובִונָא אַזוָרא, דְאִינוֹוֹ אָקּרוּוֹ אֵל נַבֶּר. וָדָא הוא דָאָבַר בוּשָּׂה, (שמות לג) אָם אֱיוֹ פַּנֵּירְ הוּלְכִים אַל תַּעַּכֹנוֹ בְּוָה. הַרָא הוּא רְכִתִּיב, יִיַּ' בְּרָד ינוזוני. הוא בלוזודוי, ואין עפוו אל נכר.

Deuteronomy 32:12

<sup>&</sup>quot;יָהוַה בַּדָד יַנְחֵנּוּ וָאֵין עִמּוֹ אֵל נֵכַר.".

<sup>&</sup>quot;So YHVH alone did lead him, and there was no strange god with him."

YHVH is leading us to the 'Promised Land' and 'no strange god' that is a reference to the ministers of the other nations.

**Exodus** 13:21

".וַיהוָה הֹלֵךְ לִפְנֵיהֶם יוֹמָם בָּעַמּוּד עָנָן לַנְחֹתָם הַדֶּרֵךְ וְלִיְלָה בְּעַמּוּד אָשׁ לְהָאִיר לָהֶם לְלֶכֶת יוֹמָם וְלִיְלָה"."

"And YHVH went before them by day in a pillar of cloud to lead the way, and by night in a pillar of fire to give them light, so as to go by day and night."

Lesson;

YHVH doesn't use ministers to lead us like the other nations. He alone leads us with his infinite mercy.

During the journeys in the desert, we enjoy the blessings of the brothers, Moses, Aaron, and Miriam.

Moses connected us to the Manna from high heavens, Miriam brought the water from the earth, and Aaron brought the clouds that represented Zeir Anpin and the mercy, and protection of YHVH.

הוא מָתנַהֶג אָתַם (בִּישְׂרָאֵל) כַּךְּ, עַלֵיהֶם בַּתוֹב (תהלים קלה) כִּי יַעקב בַּחַר לוֹ יַה יִשׂראל לְסָגַלַתוֹ, וָכַתוֹב (שמואל-א יב) כִּי לֹא יָטשׁ ה׳ עמוֹ וָגוֹ׳. מָה הַטָּעָם לֹא יִטשׁ ה׳ אֶת עַמוֹ? בַּעַבוּר שָׁמוֹ הַגָּדוֹל, מִשִּׁוּם שֵׁזֵה בָּזֵה נִדְבַּק. וְעַל זֵה לֹא יַעוֹב אוֹתַם הַקְּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא. שׁבַּכַל מַקוֹם שהם נמצאים, הַקְּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא עְמַהֶם, כּמוֹ שבארנו.

240. זַּכַּאָה זווּכַהַיהוֹן דִיִשָּׂרָאֶל, דִקוּדְשַּׂא בְּרִיךְ הוּא 240. אַשַּׁרִי חֵלְקָם שֵׁל יִשַּׂרָאֵל שֵׁהַקּרוֹשׁ בַּרוּךְ דַבָּר עָבִּוּהווֹ, (בישראל) הַכִּי עַכַּיִּיהוּ כְּתִיבֹּ, (תהלים קלה) כִּי יַעָּהֶבֹ בַּוֹוֶר כוֹ יַה יִשְּׂרָאֵל כְסְגוּכְתוֹ, וּכָתִיבֹ, (שמואל א יב) כִּי כֹּא יפוושׁ יִיֵּ׳ אֶת עַבּווּ וְגוֹי׳. בַּוֹאִי טֿעַבואַ כֹּאַ ישּׂושׁ ה' את עַבּווֹ. בעַבוּר שַּׂבווֹ הגַּדוֹכֹּ, בּגִּיוֹ דָּהָאי בְּהַאִי אָתַדְבָה. וַעָּל דָא לָא יִשְּׂבוֹהָ לוֹן הַוּדְשָּׂא בֹּרִיךְ הוּא, דִּבְּכָּל אֲתָר דְאִינוֹן שַּׂרְיָיוֹ, קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוא עַבּוהוֹן כבוה דאוּקיבונא.

241. לוּ חַכָּמוּ יַשְׂכִּילוּ זֹאת (דברים לב). אַמַר רבי יוסי, כַל אלו הַפּסוּקים שׁבַאן תוֹכַחוֹת הַם שָׁהוֹכִיתַ אוֹתָם משָׁה לִישִׂרָאֵל, חוּץ מֵאוֹתוֹ שׁם קָדוֹשׁ שֵׁגַלֶּה בָתָחָלַת דְּבַרִיוּ. אֲמֶר רָבִּי אֲבָּא, וַאָפָלוּ מַה שָׁהוֹכִיחַ לִישִׂרָאֵל הוֹא בִּכְלֵל הַשֵּׁם הַקָּדוֹשׁ, שֵׁאֵין דָּבָר בַּתּוֹרָה שֵׁיוֹצֵא מִכְּלֵל הַשֵּׁם הַקָּרוֹשׁ, שָׁהַתּוֹרָה בָּלַה שָׁמוֹתַיו שֵׁל הַקָּרוֹשׁ ברוך הוא הם. 241. (דברים לב) לו זוכבוו יַשַּׂבִּילוּ וֹאַת. אָבֵור רְבִּי יוֹסִי, כֶּל הָגַּי הָרָאֵי דְהָכָא, אוֹכָוֹזִי אִינֿוּזְ, דְאוֹכַזזֹ לְהוּ בושה לושראל, בר החוא שבוא הדישא, דגבי בשירותא דבולוי. אַבור רבי אַבא, וַאָפילוּ בוה דאוכַוז לישראל, בכללא השבוא הדישא הוא, דלית בולה באורייתא דנפיה מככלא דשמא הדישא. דאורייתא כַלָּא שִּׁבָוּא דְקוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא אִינוּוֹן.

שָׁשָׁמוֹ שֵׁל הַקָּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא רַשׁוּם בִּפַרַשָּׁה זוֹ, הַיִּיתִי צָּרִידְ עֵד עַתַּה. וְכַאן הַרֵי כַּתוּב, לוּ חַכמוּ יַשְׂבִּילוּ זֹאת, זֹאת וַדָּאי. וַהַרִי בְּכַמַה מִקוֹמוֹת בָּאַרָנוּ זֹאַת, שַׁאָם יִשְׂרָאֵל יָדְעוּ אֶת זֶה אֵיךְ זֹאַת אַחוּזָה בִדִינֵיהָ לְהָפָּרֵע מְן הַרְשֵׁעִים – יַבִינוּ וישתמרו להיות בה, כמו שׁכַתוּב (איוב כ) וארץ מתקוממה לוֹ.

242. וְהַנֵּי הָרָאֵי יִדִיעָאוֹ אִינֹוּוֹ. אֵבֶל בְּנִּיוֹ דְשִׂבוֹא (דף 242. וְאֵלוּ הַפְּסוּקִים יִדוּעִים הם. אבַל משׁום רצ"ט ע"א) דְּקוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוֹא רַשִּׂים בְּהַאִי פַרְשִּׂהַא, אָצִּטְּרִיכִנָּא עַר הַשִּׂתָא. וְהָכָא הָא כְּתִיבֹ, כֹּוּ חֵכְמוּ יַשָּׂכִילוֹ זֹאת, זֹאת וַדָאי, וְהַא בַּכְבַּוֹה אֲתַר אוּהָיבִוֹגָא הַאי, דָאָי יִשַּׂרָאֶל יִנִּדְעַוּוֹ הַאִי, אֵיךְ וֹאת אָווִירָא בְּדִינוֹי לאָתפרעָא מוֹ וזיַיביַא, יַבִינוּ לאָזוַריתם, וַיְסָתְּמַרוּ לבוהוי בה. כבוה דכתיב, (איוב כ) וארץ בתקובובה 243. דְּבֶר אֲחֵר כוֹ חָבְבוּוּ יַשְּׂבִּיכוֹ וֹאָת. דְאִיהִי 243. דְבָר אֲחֵר לוּ חָכְמוּ יַשְׂבִּילוּ זֹאת – שֶׁהִיא בּוּתְקַשְּׂרָא בְּהוּ בְּיִשְּׂרָאֵל, כַּד נַֿטְּׂרִיןֹ פָּקּוּדִי אוֹרַיְיתָא, ּוְיַתְבִיןֹ עָבָּוה בִּשְּׂכָם, יִנְּדְעוֹן דִסְיֵיעְהָא דְהַאי וֹאת עַבְּוהוֹן, כְּאִתְפָּרָעָא בִוּשַּׂנְאֵיהוֹן. וְיִשְּׂרָאֵכ דְּאִינֿוּן וְעִירִיןֹ בּינִי עַבְובִייָא, יִנְּדְעוֹן, אֵיכָה יִרְדוֹף אֶזְיִד אֶכֶף וּשְּׂנַיִּם יָנִיסוּ רְבָבָה. וּבַּאוֹ גָּרִים לְהוּ. הַאִּי וֹאת, דְּהָוָה בְּהוּ בִּשְׁלֶם, כַּד עַבְּדִּין פָּקוֹבִי אוֹרַיְיתָא. וּלְעָּלְבִיוּן כָא אָתְעָבׁי בִוּבַּיִיהוּ, כְבָוּעְבֹּד כְהוּ נוּהְבִוּיוֹ.

> 244. (דברים לב) אָם כֹּא כִּי צוֹרָם בִּוֹכָרָם וַיִּיָי הָסִגּּיֹרֶם. בַזאי טַזְעָבָוּא כִּי צֿוּרָם בְּוּכָרָם. בְּגִּיןֹ צֿוּר יְכַרְךְּ דֶּשִּׁיּ, דְּתִקּוֹנִיןֹ כָּא שָּׂרָאוֹ כַּדְּכָּא יָאוּת בְּאַתְרַיְיֹהוּ. אָם כָּא כִּי צֿוּרָם מְכָרָם. אָמַר רִבִּי יְהוּדָה דָּא אַבְּרָהָם, כְּכָוה בָאוּלִּילוֹגָא' בָאָכוּר אַבְּרָבָם יִבְעַזְיִּיבוּוֹ יִשְּנֶראֵכ בְּנָּכוּתָא' וְכָּא זֵיעֲׂכוֹן בַגַּיהֹנָּם דִּתְרֵין אָכֵּין נָּכוּתָא וְגַּיהֹנָּם, כָּא יִסְבְּכִוּן יִשְּׂרָאֵל. וְקּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא אִסְהְּכַם עַׂל יְדוֹי, בַּכֹּת זָבֹוֹנָא בַּוּ וְזִוּבוּן וֹהְנַרָאֵכִי וֹפּֿכוּוֹ בַּנְּכוּנֹאי וְיִשְׂוֹתַעְּבְּדוּוֹ בְּהוּ שַׂנְּאֵיהוֹן. וּבְגִּיוֹ כָּךְ, צֹוּרָם בְּכָרָם ַוַדָּאִי, וַוְיָיָ הִסְגָּירָם, וְאִסְהְכַם עַּכֹּ יְדוֹיי.

245. הַנְּיָא, אָבַור רָבִּי יְהוּדָה, בַוּאי טַוֹּעְבָוּא אוֹכַזוֹ כְּהוּ 245. לָמַדְנוּ, אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, מָה הַשַּׁעֵם בוּשֶּׂה בְּהַאי שִּׂירָה הָכִי, בְגִּין דְאִינְהוּ וְבִינִין כְבֵויעַכֹּל לְאַרְעָא, וּלְאַשָּׂבִי בּינַיִיהוּ שְּׂכִינְהָא, וּבְגִּיןֹ כָּךְ אוֹכַוֹז להו על האי.

> 246. רַבִּי יִצְּׂנְיָּק אָבַיר, בִּהְרֵי אַהְרֵי קּוּדְשָׂא בְּרִיךְ הוּא זָּפֹוּגןָ לָאוֹכֹּוֹזִא לְּטִּוּ לְנִּאֲּנִראֵל ְ וֹזִוּבָאןָ אוּכוּוִע צִּתְּוֹלָם. וּזַב הַבְתִּיבֹ, (הושע יב) וְרִיבֹ כַּוְיָיָ, עָׁם יְהוּדָה וְכִּפְּקּוֹד עַׂכ יַעָּקֹב בּדְרָכִיו וְגוֹי. שַּׁבְּוּעִין אוּבוות הָעוֹכָם וְזִדְאן, אַבְּוָרִי, הַשְּׂתָא יִשְּׂתֵצוֹון בועָלְבָוא, כַּד וְזְבֵוי קוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא דְאִינֹוּן תַּדָאןֹ, כַּוה כְּתִיב בַּתְרֵיה. בַּבֶּטֶּוֹ עָׂקַב אֶת אָתִיו וְגוֹי. כַּד שַׁבְּוּעִין, אַבְּוּרִין, דָא הוא הְשֹּוּבְה.

247. כְּאִהְתָא דְּבְּוָה כָּה הָטָטָה בִּבְרָה, אַוְּכַת 247. מְשָׁל לְאִשָּׁה שֶׁהְיִתָה לָה קְטָטָה בִּבְנָה, ַלְבוּלְבִיל עָבֵיה דִינָּא, וָזבִואת כְּדַיִּינָא דָאִין נַפָּשִּׁיוֹ. בִוּנַיִּיהוּ לְאַלְּלָּאָה, לְצַּׁלְבָא, לְאוֹלְּדָא, אָבְוֶּרָה וַיִּי בַּוֹה

קְשׁוּרָה בָהֶם בִּיִשְׂרָאֵל. כַּאֲשֶׁר שׁוֹמְרִים מִצְווֹת הַתּוֹרָה וְיוֹשְׁבִים עָמָה בְּשָׁלוֹם, יֵדְעוּ שֶׁעֶזְרָה שֶׁל זֹאת הַזּוֹ עִפְּהֶם, לְהִפָּרֵע מִשׂוֹנְאֵיהֶם. וְיִשְׂרָאֵל, שֶׁהֵם מְעַטִּים בֵּין הָאָמוֹת, יֵדְעוּ אֵיכָה יִרְדּף אֶחָד אֶלֶף וּשְׁנַיִם יָנִיסוּ רְבָבָה. וּמִי גָרַם לָהֶם? הַזֹּאת הַזּוֹ שֶׁהְיְתָה בֵינֵיהֶם בְּשָׁלוֹם כַּאֲשֶׁר עוֹשִׁים מִצְווֹת הַתּוֹרָה, וּלְעוֹלָמִים לֹא זָזָה מֵהֶם לַעֲשׁוֹת לָהֶם נַקמות.

244. אָם לֹא כִּי צוּרָם מְכָרָם וַה׳ הָסְגִּירֶם (דברים לב). מָה הַשַּׁעֵם כִּי צוּרֶם מְכָרֶם? ָמְשׁוּם שֶׁצוּר יְלָדְדְּ תֶשִׁי, שֶׁהַתִּקוּנִים לֹא נִמְצָאִים בְּמוֹ שֶׁצָּרִיךְ בִּמְקוֹמָם. אָם לֹא כִּי צוּרָם מְכָרָם. אָמַר רַבִּי יְהוּדָה, זֶה אַבְרָהָם, כְּמוֹ שֶׁבֵּאַרְנוּ, שֶׁאָמֵר אַבְרָהָם, יִתְחַיְבוּ יִשְׂרָאֵל בְּגָלוּת וְלֹא יָבָנְסוּ בְגֵיהָנָם, שֶׁשְּׁנֵי אֵלוּ – גָלוּת וְגִיהָנָם – לא יִסְבְּלוּ יִשְׂרָאֵל. וְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא הִסְבִּים עַל יָדוֹ, שֶׁבָּל זְמַן שֶׁיִּתְחַיְבוּ יִשְׂרָאֵל, יִפְּלוּ לְגָלוּת וְיִשְׁתַעְבְּדוּ בָהֶם שׁוֹנְאֵיהֶם. וּמִשׁוּם זֶה צוּרְם ַמְבָרָם, וַדַּאי, וַה׳ הִסְגִּירָם, וְהִסְכִּים עַל יָדָיו.

שֶׁהוֹכִיחַ לְהֶם משֶׁה בַּשִּׁירָה הַזּוֹ כָּךְ? מִשׁוּם שֶׁהֵם מְזַפָּנִים לְהַבָּנֵס לָאָרֶץ וּלְהַשְּׁרוֹת עֲלֵיהֶם שְׁבִינָה, ּוּמִשׁוּם זֶה הוֹכִיחַ אוֹתָם עַל כָּךְ.

246. רַבִּי יִצְחָק אָמַר, בִּשְׁנֵי מְקוֹמוֹת הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא הָיָה מְזַפָּן לְהוֹכִיחַ אֶת יִשְׂרָאֵל, וְשָּׁמְחוּ אָפּוֹת דָעוֹלְם. אֶחָד – שֶׁכָּתוּב (הושע יב) וְרִיב ַלָה׳ עם יְהוּדָה וְלִפְּקֹד עַל יַעֲקֹב בִּדְרָכָיו וְגו׳. שָׁמְעוּ אֲמּוֹת הָעוֹלָם, שָּׁמְחוּ. אָמְרוּ, עַהָּה יִבְּרְתוּ מֵהָעוֹלָם. כַּאֲשֶׁר רָאָה הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא שֶׁהֵם שְׂמֵחִים, מַה כָּתוּב אַחֲרָיו? בַּבֶּטֶן עָקַב אֶת אָחִיו וְגוֹ׳. כַּאֲשֶׁר שׁוֹמְעִים, אוֹמְרִים, זוֹ הִיא תְשׁוּבָה.

הָלְכָה לִתְבּעַ עָלָיו הִין. רָאֲתָה לַדַּיָּן שֶׁדָן הִינֵי נְפָשׁוֹת – חֶלְקָם לְמַלְקוֹת, לִתְלִיָּה, לִשְׂרֵפָה. אָמֶלֶה מָן הַבַּן? כַּאֲשֶׁר סִיֵם אָמֶלֶּה מָן הַבַּן? כַּאֲשֶׁר סִיֵם אַעְּׂבִיר בִוּן בְּרָא. כַּד סִיֵּים דִּינָּא, אָבַור קְהַהָּיא אִינְּתוּ, הַדִּין, אָמַר לְאוֹתְהַ אִשָּׁה: אִמָּא, מָה עָשָׂה לְדְּ אִיפָּוא, בַּוֹהֹ אַעֲּבִירֹ כָּךְ בְּרִיךְ, אָבְוּרָהֹ קֹוֹבְכַנְנִי, עֹב״בוּ.

> 248. (דברים לב) יִבְּיצָאָהוּ בְּאֶרֶץ בִּיְדְבָּר וּבְתּהוּ, וַדֵּאי לַבָּתַר עָבִד לַכָּל אִינוּוֹ לְּלִיפִיןֹ, דִּיהוֹן כַּכְּלְהוּ בִּישְׂתַעְבְּדִיןֹ כֵּיה. עַר הָכָא הֲוָה כְּתִיב בְּהַהוּא סְפָּרָא, דְּלָּרְטָנָא אַסְיָא לְבָתַר דָּוָה רָשִּׁים בְּהַאִי קְּרָא, כָּל נְּטוּרָא דְּאָנְּטְרִיךְ אַסְיָא זוֹבִּים לְבֶּוּעְׂבַּדֹ כִּלְּוַרַעֹ דְּשָּׂבִיבֹ בְּבֵי בַּוְרַעֵּיה, בֵּי אֲסִירֵי דְּבַוּלְכָּא, לְבִּוּפָלַוֹז לְבָּוּארִי עָלְבָוּא.

> 249. דְּכַר אָזִיל אַסְיָא ווַכִּים לְגַּבֵּיה, יִבְיצָּאֵהוּ בְּאֶרֶץְ בִּוּךְבָּר וּבְֻתָהוּ יָכֵיל יְשִׂיבווּן, בַוּרְעִין דְשַׂרְיָין עָכֵיה, אַשְּׂיֻבַּוֹז כֵיִהּ בַּאָסִירוּ דְּבַוּלְבָּא. אִי הֵיבָוּא הוֹאִיכ וְקֹּוּךְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא (ס"א פּקיד) יִפְקּוֹד לְתַפְשָּׂא כֵּיהֹ, בַּלָא יִשְּׁשְׁבַל בַּר נָשׁ אֲבַּתְרִים. לָאו הַכִּי, דְּהָא דְּוִדְ אָבַיר, (תהלים מא) אַשְּׂרֵי בַישְּׂבִּיל אֶל דְּל וְגוֹי, דְּל הַהוֹא דְשָּׂכִיבֹ בְּבֵי בַּוְרַעֵּיהֹ. וְאִי אַסְיָא חַכִּים הוֹא, קוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא יָהִיב כֵּיה בִּרְכָאוֹ, לְהַהוּא דְיִשְּׂהְרַכ

> 250. וְהַהוֹא אַסְיָא, יִבְּיצָאָהוּ בְּאֶרֶץ בִּוְדְבָּר, בְבִי בַּוּרְעֵיה שְּׂכִיבֹּ. וּבְתחוּ יְכֵיל יְשִּׂיבוּוֹן, דְאִינוּוֹן בַּוּרְעִּיןֹ דַּוֹזָהָיוֹ כֵיה. בַוּאי אִצְּטְוֹרִיךְ כֵיה לְבֶּוּעְבַּדֹ. יְסוּבְבֶּנְּהוּ יְסוֹבֵב סָבוֹת, וְיֵיתֵי עָכּוֹת, בְגִּין דְיִבְוַנַע בונֵיה אִינּוּוּ בִּפִּיוֹ דְּנַוֹּלִיןֹ כֵּיהֹ. יַלִּיוֹ כֵיהֹ, וְיַפָּילְ כִוּנִיהֹ דְּבָוֹא בִּישָׂא. יְבוֹנֵנֶהוֹ יִּסְתְּפַּׁכּ וֹיָבִיןֹ הַהִּוּא בּוֹרְאָא כִוֹבִּוּה הַוֹּי, וִיִּסְתְּפַּכּ בְּגִּיןֹ דְּכָּא יִתְרַבֵּי עֲכוֹי, וְיִבְּוּאָרָ כֵּיהֹ. כְּלְתַר יִצְּׂיֶרְנְהוּ כְּאִישׁוֹן עֵינוֹו, בְּגִּיןֹ דִיְהֵא נָּטִיר כַּדְּקָא יָאוָת, בְּאִינֿוּןֹ בַוּשְׂנֵקִי, בְּאִינֿוּןֹ דְאָצְיְטְרִיכוּ כֵייה, וְכָּא יִּטְעֵי (ס"א מינייהו) בֹּינַיְיהוּ. דְאָלְבָוֹלֵי יִטְוֹעֵי, אֲפָיכּוּ בְּבִוּכְּהׁ ווֹד, קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא וֹזְשִּׁיבֹ עַכֹּ הַהוּא אַסְיָא, כְּאִכּוּ שָׁבִּיךְ

> 251. בְּגִּין דְקּוּדְשָׂא בְּרִיךְ הוּא בְּעֵיּ, דְאַף עַׂל גַּבֹ דְּהַהוֹא בַּר נַשׁ אִיהוּ בְּבֵי אֲסִירֵי דְּבַוּלְכָּא, וְאִיהוּ אָסִיר בְּבֵי אֲסִירֵי, דְיִשְּׂתְדַּכֹּ בַּר נַשׁ עָבֵיה, וִיסַיֵּיעַ כֵּיה לְאַפַּקָא כֵיה בִּובֵי אֲסִירֵי. וַהְוָה אָבִור הָכִי. קּוּךְשָּׂא

ַבְּנֵךְ? אָמְרָה, מִתְלוֹנֶנֶת, עכ״מ.

248. יִמְצָאֵהוּ בְּאֶרֶץ מִדְבָּר וּבְתֹהוּ. וַדַּאי לְבַפוֹף עָשָּׁה לְבָל אוֹתָן קְלְפּוֹת שֶׁיִהְיוּ כַלְּן ָמִשְׁתַעְבְּדוֹת לוֹ. עַד בָּאן הָיָה כָתוּב בְּאוֹתוֹ סֵפֶּר שֶׁל קַרְטָנָא הָרוֹפֵא. לְבַסּוֹף הָיָה רָשׁוּם בְּזֶה הַפָּסוּק, כָּל שְׁמִירָה שָׁנִּצְרָךְ רוֹפֵא חָכָם לַעֲשׁוֹת לְחוֹלֶה שָׁשׁוֹכֵב בְּבֵית חָלְיוֹ, בֵּית אֲסִירֵי הַמֶּּלֶךְ – לַעֲבֹד לַאֲדוֹן הָעוֹלְם!

249. שֶׁבַּאֲשֶׁר הוֹלֵךְ רוֹפֵא חָכָם אֶצְלוֹ, יִמְצָאֵהוּ בְּאֶרֶץ מִדְבָּר וּבְתֹהוּ יְלֵל יְשִׁמֹן, מַחֲלוֹת הַשּׁוֹרוֹת ָעָלָיו. מוֹצֵא אוֹתוֹ בְּמַאֲסַר הַמֶּלֶךְ. אָם תֹאמַר, הוֹאִיל וְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוֹא (פּוֹקֵד) יִפְקֹד לִתְפַּס אוֹתוֹ, שֶׁלֹא יִשְׁתַּדֵּל אָדָם אַחֲרָיו – לֹא כָּדְ, שֶׁבְרִי אָמֵר דָּוִד, (תהלים מא) אַשְּׁבִי מַשְּׂבִּיל אֶל דָּל וְגוֹ׳. דַּל הוּא אוֹתוֹ שֶׁשׁוֹכֵב בְּבֵית חֶלְיוֹ. וְאִם רוֹפֵא חָכָם הוּא, הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא נוֹתֵן לוֹ בָּרָכוֹת לְאוֹתוֹ שֶׁיִּשְׁתַדֵּל בּוֹ.

250. וְאוֹתוֹ רוֹפֵא, יִמְצָאֵהוּ בְּאֶרֶץ מִדְבָּר, בְּבֵית חָלְיוֹ שׁוֹכֵב. וּבְתֹהוּ יְלֵל יְשִׁמֹן, שֶׁאוֹתָן מַחֲלוֹת מְצֵרוֹת לוֹ. מַה צָּרִיךְ לוֹ לַעֲשׁוֹת? יְסוֹבְבֶנְהוּ – יְסוֹבֵב סִבּוֹת וְיָבִיא עִלּוֹת כְּדֵי שָּיִּמְנַע מִמֶּנוּ אוֹתָם דְּבָרִים שֶׁמַזִּיקִים לוֹ. יַקִּיז לוֹ, ְוֹוֹצִיא מִפֶּנוּ דָם רַע. יְבוֹנְנֵהוּ – יִסְתַּבֵּל וְיָבִין אוֹתוֹ חוֹלֶה מִמַּה הָיָה, וְיִסְתַּבֵּל כְּדֵי שֶׁלֹּא יִכְבַּד עָלְיו ּ וִימֵעֵט אוֹתוֹ. לְבַסּוֹף – יִצְרֶנְהוּ כְּאִישׁוֹן עֵינוֹ, כְּדֵי שָּׁיִּהְיֶה שָׁמוּר בְּמוֹ שֶׁצָּרִיךְ בְּאוֹתָם מַשְּׁקִים, בְּאוֹתֶן רְפוּאוֹת שֶׁצְרִיכוֹת לוֹ, וְלֹא יִטְעֶה (מֵהֶם) בֵּינֵיהֶן. שֶׁאָם יִטְעֶה אֲפִּלּוּ בְדָבְר אֶחֶד, הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא חוֹשֵׁב עַל אוֹתוֹ רוֹפֵא בָּאָלוּ שָׁפַדְ דָמִים וַדְּרָגוֹ.

251. מָשׁוּם שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְּ הוּא רוֹצֶה, שֶׁאַף ַעַל גַב שָאוֹתוֹ אָדָם הוּא בְּבֵית אֲסִירֵי הַפֶּּעֶׂךְ ּ וְהוּא אָסוּר בְּבֵית הָאֲסוּרִים, שֶׁיִשְׁתַּדֵּל אָדָם עָלְיו וְיַצֵּזֹר לוֹ לְהוֹצִיאוֹ מִבֵּית הָאֲסוּרִים. וְהָיָה אוֹמֵר

בְּרִיךְ הוֹא דָּןֹ דִינִיןֹ דִּבְנֵי עָנְלְבָוֹא כְעֵיכָּא, בֹוֹ כַבְּנֶוֶת הַןָּ (דף רָצ"ט ע"ב) לְשָּׂרוּשֵׂי, הֵוֹּ כַּעְׂלּוֹר, הֵוֹּ כַּעְּנוֹשׁיּ נְּכָסִיןֹ, וּלְאָסוּרִיןֹ. בַּוּאוֹ דְאָדְוְזַוֹּי כַּוְעַנוֹשׁ נְּכָסִיןֹ, נָּפָּל בְּבֵי בַּוֹרְעֵיה, וְכָּא יִתְסֵי, עַדֹ דְיִתֵּן כָּל בַוֹה דְאִתְגְּוַב עָבֵיה. בֵיוָן דְאָתְעַנָּשׁ בְּבָּובווֹנִיהֹ, וְיָהִיבֹ כָּכֹ בַוֹה דְאִתְנְּוֹב עָבֹיהֹ, אַשְׁמַי, וֹנְּפַּל כִּובִּי אָמִיבי. וֹתַּכ בָּא אַבְּמְׁנִיך בְּאִשְׁיַבּוֹבְלְא עָבַיה דִיתוֹ עוֹנְשִׁיה וְיִפוּק.

252. בַּוֹאן דְיִתְוֹזוֹי לְשָׁרוּשֵׁיֹי, יִתְפָסוּן בֵיה, וְיָהֲבֵי בֵיה 252. מִי שֶׁרָאוּי לְשָׁרְשׁוֹ, יִתְפְּסוּ אוֹתוֹ, וְיִתְנוּ בָּבִי אָסִירֵי, עַד דְיִשְּׂהְרַשׁ בִוּכּכְּא. וּכְוֹבְוֹיוֹ דְיִשְּׂהְרַשׁ בִּוּשַׂיִיפֵי, אוֹ בִוּזַדֹד בִוּבַּיִיהוֹ, וּלְבָתַר יַפָּקוּוֹ כֵיה בִּוּבִי אֲסִירִי. פֿואן בוּלוֹוֹזָי כַלּמָת, הָכִי הוּא, בְאִיפּוּ יִשֹּן בָּכּ פּוּפָּרָא, וֹכֹכ בוֹבווֹנָא דְעָבְבוֹא כֹא יִשְּׂדְוֹיבֹ.

> 253. וְעַבר דָא אִצְּטְרִיךְ רְאַסְיָא ווֹכִּים, רְאִשְּׂהַדְּכְאׁ אָנ נָכִיל לְבֵּוּיהַב כֵּיִה אַסְווּתָא כִּוּן צִּוּפָא, נָאִוּת. וְאִי כָּאוֹ, יִתֵּן בֵיה אַסְוותָא כְנִּשְׂבָותֵיהֹ, וְיִשְּׂהְדַכֹּ עַנֹכ אַסְוותָא דְּנִשְׂבְוּתָא. וְדָא הוֹא אַסְיָא דְּקֹּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוא יִשְּׂהְדֵּכ עָבִיה בְּהַאִי עָכְבָוּא וּבְעָכְבָוּא דְאָתֵי.

> 254. אָבַור רִבִּי אֶלְעָוָּר, עַד הַשְּׂהָא כָּא שְּׂבַועָנָא בַּוֹאַסְיָא דָא, וּבִוּסְפָּרָא דָא. בַּר בִוּוֹבְוֹנָא וְוַדָּא, דְאָבֵור כִיּי טַּיִּיעָא וְזַרָא, דְשָּׁבִועֹ כַּאֲבוֹי, דְאַסְיָא וַזֹּד בְּוָה בְּיוֹבוּיי, דְּכַר הָוָה בִּוּסְהְכַּל בְּבַּר נָשׁ, כַּר אִיהוּ בְּבֵי בַּוְרַעֵּיה, הָוָה אָבַור, דָא זוֹי וְדָא בֵּות. וַהְוֹוּ אַבְּוֹרִין עָבַיּוֹה דְהוּא זַּבָאָה קְשׁוֹטֹּ, דְוֹזִיל זַזִּטְּאָה. וְכָל בַוּה דְלָא יָכִיל (אצ"ל למזבן) לְבִּוּךְבַּק בַּוֹה דְּאִצְּטְוֹרִיךְּ, אִיהוּ הֲנָוּה ָקְנֵּי, וְיָהִיב בִּוּדִיכֵיה. הַּוָּה אַבְּוִריוֹ, דְּכֵית ווֹבִּים בְּעָׂכְבָוּא בְּגִּינֹיה. וּבְצָּׁכּוֹתֵיה הָוָה עָבִיר יַתִּיר, בִוּבָּוה דְבְוָה עָבִיר בִּירוי. יכְדְדָבֵנִי כָּן, דָא הֲנָה הַהוֹא אַסְיָא.

> 255. אָבַור הַהוּא טַוְּייעָא, וַדַּאי סְפָּרָא דִּיכֵיה בִּידִי אִיהוּ, דְּקָא יָרִיתְנָּא בִוּאָבִי אַבְּא, וְכָל בִוּכּוֹי דְהַהוּא סַפֿרא׳ פֿלַעוּ אַעֿיַי,פֿעוּן אָֿכן רֹוָיןָ בַאוִרֹיִּינִאּץ וֹרֹוָין סְתִיבִוּין אַשְּׁבַּוֹזְנָא בִּיהֹ, וּבִוּכְּוֹין דְאַסְנָותָא סַנִּיאִיןֹ, דְאִיהוּ אָבַור דְּלָא יָאוּת לְבִּוּפְעַל כוֹן, בַּר (אי) אִיהוּ דְּוֹזִיכ וַזַּטָּאָה.

בָּך: הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא דָן דִּינִים שֶׁל בְּנֵי הָעוֹלָם ּלְמַעְלָה, הַן לְמָנֶת, הַן לְשָּׁרְשׁוֹ, הַן לַעֲקֹר, הַן לַעֲנֹשׁ בִּנְכָסְיו, וְלֶאֱסֹר אוֹתוֹ. מִי שֶׁנִּרְאֶה לַעֲנֹשׁ ַנְכָסִים, נוֹפֵל בְּבֵית חָלְיוֹ, וְלֹא יִתְרַפֵּא עַד שֶׁיִתֵּן בָּל מַה שֶּׁנִגְזַר עָלָיו. בֵּיוָן שֶׁנָעֻנָשׁ בְּמָמוֹנוֹ וְנוֹתֵן בָּל מַה שֶׁנִּגְזַר עָלָיו, יִתְרַפַּא, וְיוֹצֵא מִבֵּית הָאֲסוּרִים. וְעַל זֶה צָרִיךְ לְהִתְעַפֵּק עִמּוֹ שֶׁיִּתֵּן עָנִשׁוֹ וְיֵצֵא.

אוֹתוֹ בְּבֵית הָאֲסוּרִים עַד שֶׁיִשְׁהָרֵשׁ מֵהַכּּל. ּוְלִפְּעָמִים מִשְּׁהָרֵשׁ בְּאֵיבָרִיו אוֹ מֵאֶחָד מֵהֶם, וּלְבַפּוֹף יוֹצִיאוּ אוֹתוֹ מִבֵּית הָאֲסוּרִים. מִי שֶּׁרָאוּי לְמָוֶת – בָּדְ הוּא, שֶׁאִלּוּ יִתֵּן בָּל הַבּּפֶּר וְכָל מָמוֹן שַּבָעוֹלָם, לא יִנָּצֵל.

253. וְעַל זֶה צָרִיךְּ לְרוֹפֵא חָכָם שֶׁיַעֲסֹק בְרְפּוּאָתוֹ. אָם יָכוֹל לָתֵת לוֹ רְפּוּאָה מִן הַגּוּף – מוּטָב, וְאָם לֹא – יִתַּן לוֹ רְפּוּאָה לְנִשְּׁמֶתוֹ, וְיִשְׁתַדֵּל בִּרְפוּאַת נִשְּׁמָתוֹ. וְזֶהוּ רוֹפֵא שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא יִשְׁתַּדֵּל עָלָיו בָּעוֹלֶם הַזֶּה וּבָעוֹלֶם הַבָּא.

254. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר, עַד עַהָּה לֹא שְׁמַעְהִי מַרוֹפֵא זֶה וּמִסֵּפֶר זֶה, חוּץ מִפַּעַם אַחַת שֶׁאָמַר לִי סוֹחֵר אֶחָד, שֶׁשָּׁמַע לְאָבִיו שֶׁרוֹפֵא אֶחָד הָיָה בְיָמָיו, שֶׁכַּאֲשֶׁר הָיָה מִסְתַּכֵּל בְּבֶן אָדָם כַּאֲשֶׁר הוּא בְּבֵית חָלְיוֹ, הָיָה אוֹמֵר, זֶה חַי וְזֶה מֵת. וְהָיוּ אוֹמְרִים עָלָיו שֶׁהוּא צַדִּיק אֲמִתִּי, יְרֵא חֵטְא, וְכָל ַמַה שֶּׁלֹא יָכֹל לְהַשִּׁיג מַה שֶׁנִּצְרָךְ, הוּא הָיָה קוֹנֶה וְנוֹתֵן מִשֶּׁלוֹ. וְהָיוּ אוֹמְרִים שָּׁאֵין חָכָם בָּעוֹלָם בָּמוֹהוּ, וּבִתְפִּלָּתוֹ הָיָה עוֹשֶׂה יוֹתֵר מִמַּה שֶּׁהְיָה עוֹשֶׂה בְיָדָיו. וְכִמְדַבֶּה לָנוּ, זֶה הָיָה אוֹתוֹ רוֹפֵא.

.255. אָמַר אוֹתוֹ סוֹחֵר, וַדַּאי סִפְרוֹ בְיָדִי הוּא, ָשֶׁיָרַשְׁתִּי אוֹתוֹ מֵאֲבִי אַבָּא, וְכָל דְּבָרָיו שֶׁל אוֹתוֹ סֵפֶר, כַּלָּם מְיָסָּדִים עַל סוֹדוֹת הַתּוֹרָה, וְסוֹדוֹת ָגֶעְלָמִים מָצָאתִי בוֹ וּדְבָרִים שֶׁל רְפוּאָה רַבִּים, שָׁהוּא אָמַר שֶׁלֹּא רָאוּי לַעֲשׁוֹת אוֹתָם חוץ (אָם) הוא יֱרָא חֵטְא.

256. וְאִינוֹן בִובַּוֹה דְהָוָה עָבִיר בִּלְעָם, דְהָוָה כְּוֹזִישׁ 256. וְהֵם מִמֵּה שֶׁהָיָה עוֹשֶׂה בִּלְעָם, שֶׁהְיָה לָזִזישִׂיוֹ עַכל בְיִרְעֹ, וַהְוָה אָבַיר בְּפוּבוּוֹי וְאִתְפֵי בִּיַּדֹּ וֹכֹפְּהוּ בָּרִיר כּוֹן בְּהַהוּא סִפַּרָא. וְאָבֵּור, דָא אָסוּר, וְדָא בוותָר כְבַוֹאן דִּדְדוֹזִיכ זוֹפָוֹאָה. בְּגִּיוֹ דְבַוִרְעִיוֹ סַגִּיאִיוֹ אָבַור, דְתַלְיִיא אַסְוָותָא דִּלְהוֹן, בִּלְוֹזִישׂוּ דְפַוּבָוּא. וְאִינּוּוֹ בִּוּפִּטְוָרָא דְּנָוֹזְשֹּׂ, וּבִוּנְּהוֹן בִוּפִּטְוָרָא דְכֶּלֶפֶם. וְכָל אִינּוּוֹ דְּאָסוּר כּוֹבַוּר בְּפוּבָוּא, וְאָסוּר כְּבֶּוֹעְבַּדׁ בְּעוֹבְּדָא, הְוָה אָבַור. עַּדֹ דְאַשְּׁבַּוּוְנָא עַכֹּ בַּוּרְעִיןֹ יְדִיעָאוֹ דְאִצְּטְוֹרִיךְ כוֹבֵור כַּךְ. וּכְנַדוֹנֵי בְּנָּדוֹנִי בְּנָדוֹנִי בְּנִדוֹנְה וְאִיהוּ תַּוְוּהָא סַגִּי כְנֵּבְּוֹ.

257. זַזֹבֵי רָבִּי אֶלְעָזָר, וְזַזִּדוּ זַזְבְּרַיָּיא. אָבַיר רָבִּי 257. שְׁמַח רַבִּי אֶלְעָזָר, וְשְּׁמְחוּ הַחֲבֵרְים. אָמַר אָרְעָוֹר, אִי הַהוּא סְפַּרָא הֲוָה לְנַּבְּן נָּוֹוְבֵוּי בַּוּה אִיהוּי אָבַור. אֲנָא אִבְּוֹסַר בּבְּוֹסִירָהֹ, עַנֹל בְוֹנַת לְאַזְיוֹנָאָה לְבוּצִינָא קֹדִישָּׂא. וְתָנִינָּןֹ, אָבַור רִבִּי אֶלְעָנָוֹר, הַהוּא סָפָּרָא הְוָה בִּידִי הְרֵיסָר יַרְזוֹי, וְאַשְּׂבַוֹוְנָא בִּיה נְהוֹרִיןֹ עַבּׂאִין וְיַהָּיִריןֹ. כַּדֹ בִּוּטֵינָא לְאִינֹוּן בְוִיןּ דְּהְוָה בִּוּבְּלְעָב תַוּוהַנָּא.

> 258. יוֹבָוֹא זוֹד כְּוֹזִישְׁנָא בַּאֲתָר זוֹד, וַבְּווּ אַדְנִוֹן סַכְּכָּן וֹזַוֹזְהָוֹּ. עַבַּ בַּוֹזְבֵּנִינָּא בְּעָזִלְפִוּא, וְאָבֵּור כִּיּ, בַּוּה כָּלְךְ לְבֵּוּעַנַׁל בַּתְּעוּפָּא דְּכָּא דִּיכָּף, וֹכָא אָצְּטְוֹרִיף כָּף. אָהְעַּרְנְּא, וְאַבְאִישׁ בַּבָּוּאִי, עַבל רָזִין סְתִיבִוין דַּבְּווֹ תַבְּוּן. שָּׁדַרְנָא לְהַהוּא יוּדָאִי, וְרִבִּי יוֹסֵי בַּרְבִּי יְהוּדָה שְׁבֵּוּיה, וְיָהִיבְנָּא ביה ספרא.

> 259. וּבְרָזִּיןֹ דְּבִּלְעָם אֵשְׂכַּוְזְנָאַ, בֵּאִינֿוּןֹ שָּׁבְּיָהְןֹ הַבּולְאָכִין דְשָּׂדַר כֵּיה בָּכָּלָּ, וְלָא הַוּו בִּוּסְתַּדְרָן עַׁל שׁפּוּזְּיִנְיהוּ כּּנְּבָּלָא יָאוּת. אְּבָׁל כּבָּנִה זְּינִּי אַסְווֹנא אַשְּׂבַוֹוֹנָא בֹּייָה, דְּלָּא מִתְתַּהְנִּי עַׂכ תִּקּוּנֵי אוֹרַיִיתָא, וְרָוִּיוֹ סְתִיבִוּין דִּיכָה. וַוָּזְבֵוּינָא דְאִינוּוּן בַּוְזַסִידוּתָא. וּצְּכּוֹתִין וּבְעַוּתִין בְּקוּרְשָׁא בְּרִיךְ הוּא. וְאִי תִּיבָוּא, דְּהֲוָה עָבִיר אַסְוותָא בִּפָּסוּבֵּי אוֹרַיְיתָא, אוֹ בְּרָוֹין דְאוֹרַיְיתָא. ווֹס וְשָּׂכוִם. אֶכָּא הָוָה אָכַּור רָזִּין דְּאוֹרְיִיתָא, וְעַכ הַהוּא רָזָא אַפַּיל רָוִין דְאַסְנִותָא, דְלָא וְזַבֵּינִּא כְּהַהוּא גַּוִונָּא

לוֹחֵשׁ לְחָשִׁים עַל חוֹלֶה, וְהָיָה אוֹמֵר בְּפִיו וּמִתְרַפֵּא מִיָּד. וְכַלְּם מְבָרֵר אוֹתָם בְּאוֹתוֹ סֵפֶּר. ּוְאָמֵר, זֶה אָסוּר, וְזֶה מֻתָּר לְמִי שֶׁיְּרֵא חֵטְא. מִשׁוּם שֶׁחֲלָאִים רַבִּים אָמֵר שֶׁהְּלוּיָה רְפּוּאָתָם בְּלְחִישַׁת הַפֶּה. וְאֵלּוּ מִצֵּד הַנָּחָשׁ, וּמֵהֶם מִצַּד שֶׁל קֶסֶם. וְכָל אוֹתָם שֶׁאָסוּר לוֹמֵר בַּפֶּה וְאָסוּר לַעֲשׂוֹת בְּמַעֲשֶׂה הָיָה אוֹמֵר. עֵד שֶׁפָּצָאתִי עַל ַחֶלָאִים יְדוּעִים שֶׁצָּרִיךְ לוֹמֵר כָּךְ, וּלְנַדּוֹת בְּנִדּוּי

ַרַבִּי אֶלְעָזָר, אָם אוֹתוֹ סֵפֶּר הָיָה אֶצְלֵנוּ, הָיִינוּ רוֹאִים מַה הוּא אוֹמֵר. אֲנִי אֶמְסוֹר בִּמְסִירָה עַל מְנָת לְהַרְאוֹת לַמְּנוֹרָה הַקְּדוֹשָׁה. וְלָמַדְנוּ, אָמַר ַרבִּי אֶלְעָזָר, אוֹתוֹ הַפֵּפֶר הָיָה בְיָדִי שְׁנֵים עָשָׂר חֹדֶשׁ, וּמֶצָאתִי בוֹ אוֹרוֹת עֶלְיוֹנוֹת וַחֲשׁוּבִים. בָּאֲשֶׁר הִגַּעְתִּי לְאוֹתָם סוֹדוֹת שֶׁהָיוּ מִבִּלְעָם, תַמַהָתִי.

258. יוֹם אֶחָד לָחַשְּׁתִּי בְּמָקוֹם אֶחָד, וְהָיוּ הָאוֹתִיוֹת עוֹלוֹת וְיוֹרְדוֹת. עַד שֶׁרְאִיתִי בַחֲלוֹם ּוְאָמֵר לִי, מַה לְּךּ לְהִכָּנֵס בִּתְחוּם שָּׁאֵינוֹ שֶׁלְךְּ וְשֶּׁאֵינוֹ נִצְרָךְ לְךּ? הִתְעוֹרַרְתִּי. וְרַע בְּעֵינַי עַל סודות הַסְּתוּמִים שֶׁהָיוּ שָׁם. שָׁלַחְתִּי לְאוֹתוֹ יְהוּדִי, וְרַבִּי יוֹסֵי בְּרַבִּי יְהוּדָה שְׁמוֹ, וְנָתַתִּי לוֹ אֶת הַּסֵפֶר.

259. וּבַסּוֹדוֹת שֶׁל בִּלְעָם מָצָאתִי מֵאוֹתָם שַׁמוֹת שֶׁל מַלְאָבִים שֶׁשָּׁלַח לוֹ בָּלָק, וְלֹא הָיוּ מִסְתַּדְרִים עַל תִקּוּנָם כְּמוֹ שֶׁצָרִידְ. אֲבָל כַּמְּה ָמִינֵי רְפּוּאָה מָצָאתִי בוֹ שֶׁהֵם מְתַקָּנִים עַל תִּקוּנֵי הַתּוֹרָה וְסוֹדוֹת סְתוּמִים שֶׁלָּה. וְרָאִיתִי שֶׁהֵם בַּחֲסִידוּת, וּתְפִּלוֹת וּבַקָּשׁוֹת לְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא. וְאָם תֹאמֵר שֶׁהָיָה עוֹשֶׂה רְפוּאָה בִּפְסוּקֵי הַתּוֹרָה אוֹ בְסוֹדוֹת הַתּוֹרָה – חַס וְשָׁלוֹם. אֶלָּא הָיָה אוֹמֵר סודות הַתּוֹרָה, וְעַל אוֹתוֹ סוֹד הוֹצִיא סוֹדוֹת שֶׁל רְפוּאָה שֶׁלֹא רָאִיתִי בְּאֹפֶן זֶה לְעוֹלֶם. אָמַרְתִּי, בָּרוּךְ הָרַחֲמָן שֶׁהֶחְכִּים לִבְנֵי אָדָם מֵחְכְמָה שֶׁל בַּעְלָה. לְעָּׂלְמִיןֹ. אֲבֵוינָא בְּרִיךְ רַוְזַבְונָא, דְאַוֹזְכִּים לִבְנֵּי נְשָׁא בווֹוֹבְבְנוֹתָא דִּלְעֵיכְּא.

260. ובואינון בוכִין דברֹלעָם נָסִיבנָא, וַוָזְבוינָא בּהוּ דַּלָא 260. וּמֵאֵלוּ הַדְּבָרִים שֶׁל בִּלְעָם לְקַחְתִּי, הַנָה בְּעָּלְבָּוֹא חַבִּים בַּוְזַרָשִּׂיוֹ בְגִּינֵיה. אֲבֵוּינָגא, בְּרִיךְ וְרָאִיתִי בָהֶם שֶׁלֹּא הָיָה בְעוֹלָם חָכָם בְּכְשׁוּפִים רַוֹזְבִוּנָא דְּבִפֵּיֹל בִוּעָנְלְבָוּא זוֹרְשִּׂיוֹ, דְּלָא יִטְוֹעוֹוֹ בְּנֵי נְשָׂא בּבָתר דַיַּזַלְתָא דְקּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא יִתְבָּרַרְ וְיִתְעַּכֶּה שְּׁבֵּוֹ אָבֵוֹן. (ע"כ). (מכאן חזור לפרשת בלק, אמר רבי אלעזר, בלעם חייבא, מאן קטיל ליה וכו', דף קצ"ג ע"ב)

בְּדַגְמָתוֹ. אָמַרְתִּי, בָּרוּךְ הָרַחֲמָן שֶׁבִּטֵל מֵהָעוֹלָם הַבָּשׁוּפִים, שֶׁלֹא יִטְעוּ בְּנֵי אָדָם מֵאַחַר יִרְאָתוֹ ַשֶּׁל הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא יִתבָּרַךְ וִיִתעַלֶּה שִׁמוֹ אָמֵן.

- בְּרוּך יְיָ׳ כְּעוֹכָם אָבֵון וְאָבֵון יִבְּוכוּך יְיָ׳ כְעוֹכָם אָבֵון וְאָבֵון וְאָבֵון יִבְּוכוּך יְיָ׳

