



# The Holy Zohar

# Zohar Ki Tisa

With English commentary by Zion Nefesh

Based on Zohar Hasulam, and the teachings of Rabbi Yehuda Halevi Ashlag

### DailyZohar 2020 edition

\*\* This is the first and an unedited edition. Please forgive any mistakes and share your comments by email to zion@dailyzohar.com

Future editions may include additional commentaries published on DailyZohar.com.

Copyright © 2020 DailyZohar.com, Zion Nefesh. All rights reserved.

You may share this file with your friends exactly AS IS. No change is allowed. You may print one copy for personal use and study. Reproduction and distribution beyond personal use of this file or parts of it without written permission is prohibited.



1. וַיְדַבֵּר ה׳ אֶל משֶׁה לֵאמֹר. כִּי תִשָּׂא אֶת רֹאשׁ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְפְקָדִיהֶם וְגוֹ׳. רַבִּי אַבָּא וְרַבִּי אָחָא וְרַבִּי יוֹסֵי הָיוּ הוֹלְכִים מִשְּבֶרְיָה לְצִפּוֹרִי. עַד שֶׁהָיוּ הוֹלְכִים, רָאוּ אֶת רַבִּי לְצִפּוֹרִי. עַד שֶׁהָיוּ הוֹלְכִים, רָאוּ אֶת רַבִּי אֶלְעָזֶר שֶׁהָיָה בָּא, וְרַבִּי חִיָּיא עִמּוֹ. אָמֵר רַבִּי אַבְּא, וַדַּאִי שֶׁנְשְׁתַתְּף עִם הַשְּׁכִינָה. חִכּּוּ לְהֶם עַד שֶׁהָגִיעוּ אֲלֵיהֶם, עַד שֶׁהָגִיעוּ אֲלֵיהֶם. בִּינָן שֶׁהִגִּיעוּ אֲלֵיהֶם, צָדִיקִים וְאָזְנְיו אֶל שַׁוְעָתָם. פָּסוּק זֶה הִנּוֹ קִשֶּׁה וִבוּי. וְבִּיּי וְבִיּיִם וְאָזְנְיו אֶל שַׁוְעָתָם. פָּסוּק זֶה הִנּוֹ קִשֶּׁה וְנוֹי.

(שמות ל) וַיְדַבֵּר יְיָ׳ אֶל בוֹשֶׂה כֵאבוֹר. כִּי תִשְּׂא אֶת רֹאשׁ בְּנִי יִשְּׂרָאֵל לְפְּקוֹדִיהֶם וְגֹּוֹ׳, רַבִּי אֵבָּא וְרַבִּי אָוֹיָא וְרַבִּי יוֹסֵי הָווֹ אַוְּבֵּי בִּשְּׂבֶרְיָה לְצִּפָּרִי. עַד דַּהְווֹ אַוְּבֵּי, וָזְבוּוּ לֵּיִבְּי יוֹסֵי הָווֹ אַוְבֵּי הְּהָוָה אָתֵי, וְרַבִּי וֹזִיִּיא עַבִּוּיה. אָבֵוּר רַבִּי לֵיה לְרַ׳ אֶלְעָוֹֹר דְּהְנָה בְּהְבִי שְׂכִינְּהָא. אוֹרִיכוּ לְהוּ, עַד דְבִּוֹטוֹּ לְּבַּיְיהוּ, אָבַוּר רַבִּי אֶלְעָוֹר, דְבִּיטוֹּ לְּבַּיְיהוּ, אָבֵוּר רַבִּי אֶלְעָוֹֹר, וְדַבְּיוֹ בְּנְיֹהוֹ, אָבַוּר רַבִּי אֶלְעָוֹֹר, וְדַבְּי בְּיִבְּיֹהוֹ לְהַיְּבְיֹם וְאִוֹּנְיִוֹ אֶל עַבִּיִיהוֹ לְהוֹ בְּיִבְיֹם וְאָוְנְיִוֹ אֶל עַבְּיִיהוֹ לְהַיְ בְּיִבְיִהוֹ לְהַיְ בְּיִבְּי לְּהִים לְה) עַינִי יְיִי אֶל צַּדִּיִּקִים וְאָוְנִיוּו אֶל עַבְּיִר הְרָב לְשְׁיָּא וְכוּי. (זה המאמר תמצאנו בפרשת פקודי דף רכ"ה ע"ש, שם מקומו)

2. בֹּא וּרְאֵה, הְבִּי פַּרְשׁוּהָ, אֵין הַבְּרְכָּה שֵׁלְמֵעְלָה שׁוֹרָה עֵל דָּבָר שָׁנְמְגָה. וְאִם תֹּאמֵר, אֵיךְ יִשְּׂרָאֵל נִמְנוּ? אֶלָּא כּפֶּר נָטַל מֵּהָם, וַהְבִּי פַּרְשׁוּהָ, וְהַחֶשְׁבּוֹן לֹא הָיָה עֵד שֶׁבְּנְסוּ אֶת כָּל אוֹתוֹ הַכּפֶּר וְעָלָה לַחֶשְׁבּוֹן. וּבְרִאשׁוֹנְה הִיוּ מְבָרְכִים אֶת יִשְׂרָאֵל, וְאַחַר כָּךְ אֶת הַמִּנְיָן שֶׁל אוֹתוֹ הַכּפֶּר, וְאָחַר כָּךְ אֶת הַמִּנְיָן שֶׁל אוֹתוֹ הַכּפֶּר, וְאַחַר כָּךְ חוֹוְרִים וּמְבְרְכִים אֶת יִשְׂרָאֵל. נִמְצְאוּ יִשְׂרָאֵל מְלָבְרְכִים בָּרְאשׁוֹנְה וּבַפּוֹף, וְלֹא עוֹלֶה בָּהֶם

סַלִּיקׁ בְּהוֹן וִשְׂרָאֵל מִתְבָּרְכָאוֹ בְּקַּרְבִיתָא וּבְּסוֹפָּא, וְלָא אַשְּׁתְּכָזוּ יִשְּׂרָאֵל מִתְבִּרְכִאוֹ בְּקַּרְבִיתָא וּבְּסוֹפָּא, וְלָא הִּבְּלָּרְאֵל כִּוּבְּרְכִין לְהִוּ לְּיִשְּׂרָאֵל, וּלְבָּתַר בִּוּנִּין תַּוֹוּשְּׂבְּנָּא הִּבְּלָּרְאֵל כִּוּפְּרָא, וְסְלִיקׁ לְּוֹזוּשְׂבְּנָּא הִּבְּלְרְבִיית מִיבְּוֹת בְּוֹבְרְכִין לְהוּ לְיִשְּׂרָאֵל, וּלְבָתַר בְּוֹנִין תַּהוּא הִּבְּלְרָבִי לְּאַ בִּוֹּבְרְכִין לְהוּ לְּיִשְּׁרָאֵל, וּלְבָתַר בְּוֹנִין תַּהוּא הַנִי מִדְ דְּאִתְּבְּנִּישׁ בָּל תַּהוּא פּוּפְּרָא, וְסְלִיקּ לְּוֹזוּשְּׂבְּנָּא הָּלְא כִּוּפְרָא נְּטְּיִל בִּוֹנְיּוֹ הָּיִת בִּרְכָּאוֹ בְּלְּבְיִית בְּוֹנִין תַּהוּא הַנְיִי עַּר דְּאִתְּבְּוֹנִי, הָא אוּלְּבוּוּהָ, וְהִי תִּילְנִא וְנְבְּרָכִיוֹ לְּהִי בְּיִבְּרְכִין וְיִּיִּלְ הָּנִילוֹ בִּוֹלְה בְּהוֹן מוֹתְנָּא.

3. לְמָּה הַמָּעות עוֹלֶה בְּמִנְיָן? אֶלְּא בִּשְׁבִיל שְׁהַבְּרְכָה לֹא שׁוֹרָה בְּמִנְיָן. כֵּיוָן שָׁהִסְתַּלְקָה שְׁהַבְּרְכָה לֹא שׁוֹרָה בְּמִנְיָן. כֵּיוָן שָׁהִסְתַּלְקָה בְּרְכָה, הַצַּד הָאַחֵר שׁוֹרָה עָלָיו וְיָכוֹל לְהִנָּזֶק. מְשׁוּם כָּבֶּר וּפִּדְיוֹן מְשׁוּם כָּבֶּר וּפִּדְיוֹן לְעַלוֹת (מֵעֲלֵיהָם) עָלְיו מִנְיָן, וַהֲרִי כַּרְשׁוּהְ עִּתְבִּאר

מוֹתָגָא אֲבַּוֹאי סְכִיּקֹ בְּבִוּנְיִנָּא. אֶכָּוֹא בְּגִּיוֹ דְבִּרְכָתָא
 מוֹתָגָא בְּבִּוֹנִיגָּא, כֵּיוֹן דְאִסְתָּכַּיֹק בְּרְכָתָא, סְטְּרָא בְּנִינְיֹנָא עָבֵיה, וְיָכִיל לְאַנְּוְֹקָא, בְּגִּיוֹ כַּךְ נַּטְיֹרִיּן אֲנְיִיה עַבְּיִה, וְיָכִיל לְאַנְּוְֹקָא, בְּגִּיוֹ כַּךְ נַטְיֹלִיוֹ בִּוֹנְיִגָּא, כִּינְוֹ דְאִסְתָּכַּיֹק בִּרְכָתָא, סְטְיֹרָא עַבְירֹי וְנָבְירֹ לְשַׁנְּוֹלְא לְסַלְּקָא (ס"א מעלייהו) עָבֹיה בִּוֹנְיִנְא, והא אוּלְבוּוּה, ואתבור.

#### Exodus 30:12

The Portion of Ki Tisa begins with this verse. God instructs Moses to conduct a count of the people – not by headcount but by the money they give, so no harm will come to them.

The Zohar explains that the Israelites received blessings when they gave the money and then again when all the money was counted.

The blessing doesn't come on things that are counted, because counting is an aspect that projects limitations. The blessings that may exist on it leaves and attracts the

<sup>&</sup>quot; כִּי תִשָּׂא אֶת-ראשׁ בְּנֵי-יִשְׂרָאֵל, לְפְקַדֵיהֶם, וְנָתְנוּ אִישׁ כֹּפֶר נַפְשׁוֹ לַיהוָה, בִּפְּקֹד אֹתָם; וְלא-יִהְיֶה בָהֶם נֶגֶף, בִּפְּקֹד אֹתם."

<sup>&</sup>quot;"When you take the census of the people of Israel, then each shall give a ransom for his life to YHVH when you number them, that there be no plague among them when you number them."

negative side. This exists only on the level of Malchut where everything has good and bad aspects.

Sharing is an act that creates continuation like light. It breaks limitations and draws blessings.

The name of the portion 'Ki Tisa', 'כי תשא', literally means 'when you elevate..' the heads of the children of Israel. That elevation could be done only when the people make a sharing connection with the light.

God doesn't need Moses to count the people for his records because he knows every soul in existence. When he asked for the counting of the Israelites he was creating an opening for the people to share and receive his blessings.

מְצְנָה לְתֵת מַחֲצִית הַשֶּׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַקּדֵשׁ.
 רוֹעֶה הַנָּאֱמְן מַה זֶּה מַחֲצִית הַשֶּׁקֶל? זֶהוּ בְּמוֹ חֲצִי הַהִּי׳ן, וְזוֹ ו׳, מְמֵצְע בֵּין שְׁתֵּי הַהִּי׳׳ן. אֶבֶּן לְשִׁקֹל בָּה, זוֹ י׳. עֶשְׂרִים גֵּרָה הַשָּׁקֶל – זוֹ יוֹ״ד. הָעָשִיר לֹא יַרְבֶּה – זֶה הָעַמוּד הָאֶמְצָעִי, לֹא יַרְבֶּה עַל י׳. וְכָךְ נָאֱמֵר בְּסֵפֶּר וְצִירָה, עֶשֶׂר יְבָּה עַל י׳. וְכָךְ נָאֱמֵר בְּסֵפֶּר יְצִירָה, עֶשֶׂר סְבִּירוֹת בְּלִימָה, עֶשֶׂר וְלֹא אַחַד עֲשָׂר. וְהַדֵּל לֹא יַמְעִיט מֵעשָׂר. וְלֹא אַחַד עָשָׂר. בְּמוֹ לֹא יַמְעִיט מֵעשָׁר, בְּמוֹ שָׁנֶגְשֶׂר, בְּמוֹ שֵׁעָשֶׁר, בְּמוֹ שֵׁעָשֶׁר וְלֹא תַשַּׁע. מִמְּחֲצִית הַשָּׁקֶל שִׁר הוּא).

רעוֹיא מהימנֹא פָּקוּדָא לִיתֵּן מַוְזַצִּית הַשֶּׂכֶּל בְּשֶׂכֶּל בְּשֶׂכֶּל בְּשֶׂכֶּל בְּשֹׂכָל בִּיֹא בַּקֹדְשׁ. מַאוֹ מַוֹזְצִית הַשֶּׂכֶּל אִיהוּ כְּגוֹן וְזַצִּי הַהִּיֹן, וְדָא וֹ, בְּמוּצְעַ בִּין שֵׁנִּי הַהִּי״ן. אַבְּנָא לְבִּשְׂכָל בָּה, דָּא י׳, עֻשְׂרִים גַּרָה הַשֶּׁכֶּל: דָּא יוֹ״ד. הָעָשִׁיר לָא יַרְבָּה, דָּא עַמוּדְא דְּאֶבְוּלְּעִיתָא, לָא יַרְבֶּה עַל י׳. וְהָכִי אִהְבוּר עַמוּדְא דְאָבְוּלְיתָא, לָא יַרְבֶּה עַל י׳. וְהָכִי אִהְבוּר בְּסְפֶּירוֹת בְּלִיבְּוֹה, עֻשֶּׂר וְלָא אֶּזְדְּד בְּסֵפֶּר יְצִיּיְרָה, עֻשֶּׁר וְלָא אֵזְדְּד עְשָׁר, וְהַדְּל לָא יַבְוֹעִיטֹ בִוּעָשָּׁר, עְשָׁר וְלָא הֵשִׁעֹ. בִּוּמַוֹזְצִית הַשְּּלֶּל, בְּבְוֹתְיֹסֹ בִוּעָשֶׁר, דֹאָה דְיבְּרְה וְלָא הַשְׁלָּל עשר הוּא)

5. אָמֵר לוֹ רוֹעֶה הַנֶּצֵמְן, (מַלְאָה) אַתָּה בַּשְּׁמֵיִם, אָהוּב אַתָּה מֵרבּוֹנְךּ, אֵין הְמִיהָה בְּכָל אוֹתָם דְּבָרִים נְכְבָּדִים שָׁיָּצְאוּ מִפְּידְּ, שִׁהְבִּרִים נְכְבָּדִים שָׁיָּצְאוּ מִפְּידְּ, שִׁהְבִּרִי מִי שָׁהוּא מֶלֶךְ אוֹ בָּן הַמֶּלֶךְ, אֵין הְמִיהָה שֶׁיִּעֲלוּ מֵרְגָּלִיוֹת בְּשֵׁלְחָנוֹ, מְלֵאוֹת מְּלֵוֹת בְּשֵׁלְחָנוֹ, מְלֵאוֹת סְגַלוֹת, מְלֵאוֹת אוֹרוֹת. לְאָדָם אַחֵר זוֹהִי הְמִיה. אָמֵר לוֹ, בָּרוֹדְ אַתָּה הָרוֹעֶה הַנְּאֵמְן, מִשְׁם וְאֵילֶךְ אֲמֵר אֹהָי אַתָּה, שֶׁהְבִרי עֶלְיוֹנִים מְשָׁם וְאֵילֶךְ אֲמֵר אַתָּה, שְׁהְבִר לוֹ, הַשְׁלֵם תְּבִּרְרָּ, אָמֵר לוֹ, אֵין בָּעֵת לוֹמַר יוֹתֵר, אֱמֹר דְּבִּרְרְּ, אָמֵר לוֹ, אֵין בָּעֵת לוֹמַר יוֹתֵר, אֱמֹר אַתָּר עַר בְּתַם אַחַרַת.

5. אֲבֵּוֹר כֵּיֹהֹ רַעְנָיִא בְּוֹהֵיכִּינָּא, (מלאך) אַנְּהְ בַּשְּׂבַוִּם, רְזֹזִים אַנְּהְ בִּיּנְוֹארִיךְ, כֵּיֹת תַּיְוֹהָא בְּכָל אִינִּוֹן בִּוּכִּין זֵּהְיִרִוֹ דְּיִפְּקוֹן בִּוּבְּיִלְ, בִּיּבְּיִלְ בִּיּבְיֹלְ בִּיְרִילְ בְּיִבְּיֹלְ בִּיִּבְיֹלְ בִּיְרִבְּיֹלְ בִּיְרִבְּיֹלְ בִּיְרִבְּיֹלְ בְּיִבְּיֹלְ בְּיִרְבִּיֹלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְיִּלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְיִבְיִּלְ בְּיִבְיִּלְ בְּיִבְיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְיִלְ בְיִבְּיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְּיִיבְּיִלְ בְּיִבְּיִלְ בְּיִבְּיִבְּיִין בְּיִיבְּיִילְ בְּיִבְּיִילְ בְּיִבְיִין בְּיִיבְּיִילְ בְּבְינִיוֹי בְּיִבְּיִילְ בְּיִּבְיִיבְּיוֹ בְּיִבְּבְיוֹבְיוֹ בְּיִבְּבְּיוֹבְיוֹ בְּיִבְּבְּיוֹבְיוֹך בְּיִיבְּיִילְ בְּיִבְיִילְ בְּיִבְּיִבְּיוֹבְ בְּיִבְּיִבְיוֹבְ בְּיִבְּיִיבְּיוֹב בְּיוֹבְיִיבְּיוֹב בְּיוֹבְיוֹב בְּיוּבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיבְיוֹב בְּיִבְייבְּיוֹב בְּיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹב בְּיִבְיבְיוּ בְּיוֹבְיבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹבְיוּ בְּיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹבְיבְיבְייבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹבְייבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיבְיוֹבְיבְיבְיוֹבְיבְיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיבְיוּבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹבְיוֹבְיבְיבְיבְיבְיבְיבְּיבְיבְיוֹבְיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיבְיוֹב בְּבְיבְּבְיבְיבְיבְּיבְיבְיוֹבְיוֹב בְּיוֹבְיוֹב בְּבְיבְיבְיוֹ בְּבְיבְיוֹ בְבְיבְיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְּיוֹבְיוֹ בְיבְּיוֹבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹבְיוּ בְּבְיוֹבְיבְּיוֹ בְיבְיוֹים בְּבְיוֹבְייבְיוֹבְיוֹ בְיבְּבְיבְיוֹבְיוֹבְיבְייוֹ בְּבְיבְבְּייבְיוֹבְיוֹים בְּבְבְייוֹבְ בְּבְיוֹבְייוֹבְיוּבְיבְייוּבְיבְיוּבְיוֹים בְּבְ

The Zohar begins to discuss the subject of 'Half of the Shekel' that the Israelites were required to give for the special counting. The rich and the poor gave the same exact amount because it is a direct connection and elevation of the soul. It teaches us that every Israelite soul is equal in the eyes of God. Why it is 'called Half a Shekel'?

Why do we follow this 'tradition' every holiday of Purim? What is the connection to Shabbat Zachor?

I will write detailed explanations on this subject and more in the next Daily Zohars on Ki Tisa.

6. פְּתַּזוֹ רַעְׂיָא מְּהֵיכִּינָּא, פָּקּיּדָא בְּתַר דָּא, כְּלַבְּדֵשׁ אֶת הַזוֹּדֶשׁ. בְּגִּין דְּסִיהַרָא כַּדִּישָׂא אִיהִי כַּכָּה, דְּבִּיתְּלְּדֶשׁ הַ רְּאָיְהְ דְּסִיהְרָא כַּדְּישָׂא אִיהִי כַּכָּה, דְּבִּיתְּלְדֶשׁ הַ רְּרָה, בְּגִּין דְּסִיהְרָא רְיֹאִתְנוֹי כִּי בִּית דִּיןֹ, דְּאִיהוּ בְּיֹרָה, בְּגִּין דְּתַבְּין כִּינְאֵי, דְּאִתְּכֵּיר בְּהוּ וְקְּדֵשְׂיָת אֶת הַלְּיִבְּי וּלְבְּתַר דְּאִתְנוֹיִי סִיהְרָא דְּיֵאוֹתוּ כְּאוֹרָה, בְּוֹבְרֵץ בְּנִירְ בְּתִּלְּבָרְת בְּגִין בְּעוֹלְם, אֲשֶׂר בְּנִייְ בְּרָא שְּׂיְזִקִּים, וּבְּרוּזוֹ פִיוּ כָּל צְּבָבְאָם. וּבְּנִיי בְּנִייְ בְּתְּלְּבֶּיְת בְּנִילְ דְּאִיהוּ עֲּטֶּרֶת בְּנִייְ בְּתְּלְּבֶּיְת בְּנִייְ דְּאִיהוּ עֲטָּרֶת בְּנִיוֹ דְּאִיהוּ עֲטָּרֶת הְפָּאֶרֶת בְּנִיוֹ דְּאִיהוּ עֲטָּרֶת הְפָּאֶרֶת בְּנִיוֹ דְּאִיהוּ עֲטָּרֶת הְפָּאֶרֶת בְּנְיִלְּבְּי, וְבְּרִוּי בְּיִבְּיִים, וּבְּבִיי בְּבֶּוֹים, וּבְּרִית בְּנְיִבְּיוֹם, וּבְּרָת בְּנִילְּבָּרְת בְּנִיוֹים, וּבְּרָת בְּנִילְים, וּבְּרָת בְּנִילְם, וּבְּרָת בְּנְיִנְם, וּבְּרָת בְּנְיִבְּיְים, וּבְּרָת בְּנִיוֹם לְּנִים בְּעִוֹים בְּעָוֹים בְּעְלְיבְים, וּבְּרָת בְּבְּיִבְּים, וּבְּרָת בְּבְּיִים בְּנִילְים, בְּנְיִבְּיוֹם בְּעְיִבְּיִים בְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹ בְּיוֹבְיּים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בִּיוֹים בִּיוֹי בְּבְיוֹים בְּיוֹים בִיוּבְיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹבְיּים בְּיוֹים בִּיוֹים בִּיוֹים בִּיוֹים בִּיוֹים בִּיוֹים וּחִבוּן יחדיו יחדיו וְכוּי)

7. רַבִּי יוֹסֵי וְרַבִּי זוֹיָיִא דְטוֹוֹ אַוְּכֵי בְּאָרְיוֹא, עַּרֹ דַּהְוֹוֹ אַוֹּכִי בְּאַרְיוֹא, עַרֹ דַּהְוֹוֹ אַוְּכִיי לְּבִי יוֹסִי וְרַבִּי זוֹיָיִא דְטוֹוֹ אַוְּכֵי בְּאָרְיוֹא, עַרֹ דַּהְוֹוֹ אַבְּּכִי בְּאָרְיוֹא, עַרֹ בְּאַרְיוֹא בְּפְּרָא רְבִּיֹרְ לְּאַבְּּוֹי וְאַוְּכוֹי אַבְּּפְיִי דְבִּיוֹרְא, סַנְּּוֹדִין לְנֵּבֵי דַאִּי נְּחוֹרָא, בְּנִי בְּאִי נְּפִוּלְיוֹין כֵיה, דְּבָּיְלְא בְּנִירְוֹ לְנֵבֵי בְּאִי נְּפְּלְיוִיוֹ לְּבָּיִלְ אְנְבִּי בְּאִי נְּחָרָא, בְּבִירְ לְּאַ בְּנִבְּרִיןֹ, הַשְּׂיְהָא כָּל אִינִּוֹן דְּבָּלְא בְּנְיִרְא, עַרְ לָּא יְפָּנְלְיוֹיוֹ לַנִּבִּי דַאִּי נְּחוֹרָא, בְּבְיִר בְּאָרְיוֹין לְנֵבֵי דָאִי נְּחוֹרָא, דְּפָלְיוֹיוֹ לְבָּבְירְא בְּבְיְרְא, בְּבְיְהֹיר. וְאוֹבְוֹאְהָ דְּבְּיְרְא, וְלְּבְיִי בְּאָרְיוֹיוֹ לְנִבְּיִלְ בְּבְּיִרְא, וְלְּבִי דְּאָרְיוֹיִא, וְבְּרְא בְּבְיְרְא, וְבְּלְּא דְנָּהִיר. וְאוֹבְוֹי בְּבְּיְרְא, וְלְבִיי בְּאִרְיוֹיוֹן בְּיִבְּיִלְיִיוֹן בְּבְּיְרְא, וְלְבִיי בְּאִרְיוֹין בְּבְּיְרְאוֹין בְּיִבְּיִלְ בְּבְּיִרְא, וְבְּיִין בְּיִבְּיִילְ בְּבְּיִרְא, וְיִבְיִי וְבִּייִוֹין בְּיִבְּיִין בְּיִבְיְבְיִי בְּעִרְיוֹיִין בְּיִבְּיִיוֹין בְּיִבְּיִין בְּיִייְלְיִין בְּיִבְיְרְבִּייִוֹין בְּיִבְיְרְבִּי וֹבְייִין בְּיִבְיוֹיוֹין בְּיִבְיְבְיִיוֹין בְּבְּיִבְיִין בְּיִבְייִין בְּיִייְנִייִין בְּיִבְיְבְיִייִין בְּיִבְייוֹין בְּנִבְּיִי בְּבְיִרְבְּיִייִין בְּיוֹיִין בְּיִייִין בְּיִייְיוֹיִין בְּיִבְּיִבְייוֹים בְּבְיוֹבְייִין בְּיִייִים בְּבְּיִבְיְבְיִבְּיִייִין בְּיִבְייִיוֹים בְּבְּיוֹבְייִין בְּיִייִם בְּיוֹבְייוֹים בְּנְוֹיוֹיְיְיִי בְּבְיוֹיוֹים בְּבְּיוֹיוֹים בְּיוֹיִין בְּבִייוֹים בְּיוֹיוֹין בְּיִבְייִין בְּיִייִים בְּבְיוֹיוֹים בְּבְּיוֹיוֹין בְּיוֹים בְּבְּיוֹבְייִים בְּיוֹיְבִייְבְיוֹייִיִיּי, בְּבְיוֹיוֹין בְּבְיוֹבְיוֹייוֹים בְּבְיוֹבְייִין בְּיבְיוֹיוִין בְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹיוֹין בְּבְּבְיוֹיוֹים בְּבְּבְיוֹבְיוֹיוֹין בְּבְיוֹבְיוֹבְיוֹי בְּיוֹבְיוֹיוֹין בְּבְיוֹבְייוֹים בְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹיוֹין בְּבְיבְיבְיי בְּבְייוֹים בְּיוֹיבְייוֹים בְּיבְבְיוֹיוֹיוֹין בְבְּבְיוֹבְייוֹים בְּבְיוֹבְיוֹיוֹיוֹיוֹ ב

8. וְאִי תִיבִּיא פּוּלְוֹזָגָא דָא לְבוּגְּגָּיָא הוּא. בִּיוֹבִיין עַׂתִּיקִין בְּרַבְּיאֵי, זָוֹכְבְּיתָא יְדְעוֹ בֵּיהֹ. בְּוֹבְיגָא דְשִּׁבְּישָׂא גָּהִיר, עַֹּד לְּא יִפּוּלְ, הַהֹּוּא כְּוְבִּיגָּא דְשָּׁבְּישׁ עָּל שִׁבְישָׂא, נְּפִילּ, וְאַתְּיוֹן (ק"ל ע"ב) לַּדִּישִׂין דִשְּׁבְוּא עִּלְּאָה לַּדִישִׂא וְאַתְּיוֹן (ק"ל ע"ב) לַּדִּישִׂין דִשְּׁבְוּא עִּלְּאָה לַּדְישִׂא רְשִּׁיבוּן עַל רִישִּׁיה, (דשמשא) וּבְוֹזִילְא דְאִינֹּוּן אַתְּווֹן, פָּתַוֹז לְכָל בַּוִי שְׂבִּיִיא וּבְטַשׁ בְּהוּ, וְעָבַר. וְהַהוּא בְּוּבְּיֹּא, וְאַתְּפְשֵּׁים בְּעָּלְבִּא, וְתַבְּוֹל עָּל הַרְיִּא הְנְבְּיִשְׁא, וְאַתְפְשֵּׁים בְּעָּלְבְוּא.

פּוּלְנִילְ דְּנַרְתּוּ כִּנּלְּדְלִּוּאֵי כִּוּוּלְנִילְ עַּתִּילִּין, אַוְּכֵי וְנַדְעֵּי סוּבִּוּלְן. וְאִינְּוּן פַּלְּנִוּין לְהַוּנִיץ דִּיוּלְנָּא דְּתַבְּוּן, וּבְנָּלְּוּדִין סוּבִּוּלְן. וְאִינְּוּן פַּלְנִוּין לְהַוּהוּא דִּיוּלְנָּא דְּתַבְּוּן, וּבְנָּלְוּדִין סוּבְּוּלְוֹּץ דְּהַבְּא, וְעַכֹּ בִּוֹרְנְּלְן
 וְהַבְּוּא, בְּוּלְנִיּץ בְּוֹלִיין לְהַבּוּא.

6. פָּתַח הָרוֹעֶה הַנֶּאֱמֶן, מִצְוָה אַחַר זוֹ לְקַהֵּשׁ אֶת הַחֹדֶשׁ, מְשׁוּם שֶׁהַכַּלְּה הַקְּדוֹשְׁה הִיא בַּלְּה שֻׁמְּתְקָדֶשֶׁת עֵל פִּי בֵּית דִּין, שֶׁהוּא גְבוּרָה, מְשׁוּם שֶׁשָּׁם לְוִיִם, שֻׁנָּאֱמֵר בָּהֶם וְאָחַר שֶׁנְּאֲמֵר בָּהֶם וְאַחַר שֶׁנְּאֲמֵר בְּהָם שֵׁצִאוֹתוּ לְאוֹרָה, מְבָרְךְּ עֻלֶיהָ: בָּרוּךְ אַתְּה יִיְ שֵׁצֹאוֹתוּ לְאוֹרָה, מְבָרְךְ עֻלֶיהָ: בָּרוּךְ אַתְּה יִיְ שֵׁצֹאוֹתוּ לְאוֹרָה, מְבְרֵךְ עֻלֶיהָ: בָּרוּךְ אַתְּה יִיְ שֵׁלֵחִינוּ מֶלֶךְ הְעוֹלְם, אֲשֶׁר בְּמַאֲמֶרוֹ בָּרָא שְׁחָקִים, וּבְרוֹחַ פִּיו בָּל צְבָאָם. וּבְמִי מְשִׁים בְּעָן, (עד כאן שָׁהִיא עֲשֶׁרֶת תִּפְּאֶרֶת לַעֲמוּסֵי בָּטֶן. (עד כאן בִּייִא מהימנא)

7. רַבִּי יוֹסֵי וְרַבִּי חִיָּיא הָיוּ הוֹלְכִים בַּהֶּרֶךְ. עַד שֶׁהְיוּ הוֹלְכִים יָרַד הַלַּיְלָה. יָשְׁבוּ. עַד שֶׁהְיוּ יוֹשְׁבִים הִתְחִיל הַבּקֶר לְהָאִיר. (אָמְרוּ, נָקוּם יוֹשְׁבִים הִתְחִיל הַבּקֶר לְהָאִיר. (אָמְרוּ, נָקוּם וְנֵלֵךְ) קְמוּ וְהָלְכוּ. אָמַר רַבִּי חִיָּיא, רְאֵה אֶת פְּנֵי הַמְּזְרֵח שֶׁלְּהִירִים. עַכְשִׁו כָּל אוֹתָם בְּנֵי הַמְּזְרַח שֶׁל הָרִי הָאוֹר מִשְׁתַחֲוִים לְאוֹר הַזֶּה שָׁמָאיר בִּמְקוֹם הַשְּׁמֶשׁ טֶרֶם שֶׁיִצָא וְעוֹבְּדִים שָׁמֵאיר בִּמְקוֹם הַשָּׁמֶשׁ טֶרֶם שֶׁיִצָא וְעוֹבְדִים שְׁמוֹר, שֶׁבָּה הֵם שֶׁעוֹבְדִים לְאוֹר שָּיָה, וְמְלִרְאִים לָאוֹר הַזֶּה: אֱלֹהֵי הַפֵּרְגָּלִית הַמָּרְגָּלִית הַמִּאירָה. וּשְׁבוּצְעָתִם הִיא בַּאל״הַ הַפַּרְגָּלִית הַמְּאִירָה.

8. וְאִם תֹּאמֵר שֶׁעֲבוֹדָה זוֹ הִיא לְחִנָּם – מִיְמִים רִאשׁוֹנִים הַקַּדְמוֹנִים יְדְעוּ בָה חָכְמָה. בּוְמִן שֶׁהַשֶּׁמֶשׁ מֵאִיר, טֶרֶם שֶׁיֵצֵא, אוֹתוֹ הַמְּמֵנֶּה הַמֵּפְקָד עַל הַשֶּׁמשׁ יוֹצֵא, וְהָאוֹתִיוֹת הַמְּמֵנֶּה הַמֵּפְקָד עַל הַשָּׁם הָעֶלְיוֹן רְשׁוּמוֹת עַל רֹאשׁוֹ (שֶל הַשֶּׁם הָעֶלְיוֹן רְשׁוּמוֹת עַל רֹאשׁוֹ (שֶל הַשֶּׁמֶשׁ), וּבְכֹחַ אוֹתָן הָאוֹתִיוֹת בּלְּמָה נָכְנָס לְתוֹךְ אוֹתוֹ הַזּהַר וְעוֹבֵר. וְאוֹתוֹ מְמֵנֶּה נִכְנָס לְתוֹךְ אוֹתוֹ הַזּהַר שָׁמֵשׁ, וְשָׁם נִמְצָא, עַד שִׁיוֹצֵא שָׁמֵשׁ וְמִיְבָּה וֹמְנָמָא, עַד שִׁיוֹצֵא הַשָּׁמֵשׁ בְּעוֹלְם.

וְאוֹתוֹ הַמְמֵנֶה מֻפְּקָד עֵל הַזָּהָב וְעַל מַרְגָּלִיוֹת אֲדַמּוֹת, וְהֵם עוֹבְדִים אֶל אוֹתוֹ הַדְיוֹקָן שֶׁל שָׁם, וּבִנְקַהוֹת וְסִימְנִים שֶׁיָּרְשׁוּ מַהָראשׁוֹנִים מְיָמִים קַדְמוֹנִים, הוֹלְכִים מַהָּרְאשׁוֹנִים הוֹלְכִים

וְיוֹדָעָים נָקָדּוֹת הַשֵּׁמֵשׁ לְמָצֹא מָקוֹמוֹת שֵׁל זַהַב וּמַרגַּלִיות. אָמַר רַבִּי יוֹסֵי, עַד כַּמַה יָהִיוּ עבודות רבות אלו בעולם, שהרי שקר אין לו עמודים לתמיכה?

10. פַּתַח אָחֶר (רַבִּי חָיָיא) ואָמֵר, (משלי יב) שפת אמת תכון לעד ועד ארגיעה לשון שַקר. בא וראה, אלו כַּל בני העולם היוּ עוֹבְדִים לַשֵּׁקֵר – הַיָה כַּדְּ, אֲבַל הַאוֹר הַזֶּה וָהַזֹּהֶר שֶׁמֵאָיר וַדָּאִי הוּא אֱמֶת. כּוֹכְבֵי רוּם הַרקיע הם אמת. אם בּטפּשׁוּתם וחסרוֹן צַרידְ הַקְּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא לכַלוֹת את מעשי יָדֵיו מֵהַעוֹלָם. אֲבַל לֵעַתִיד לַבֹא לֹא יכלוּ הַבּוֹכַבִים וָהַאוֹרוֹת שֵׁל הַעוֹלַם. אָבַל מִי יתבַּלָה? אוֹתַם שַׁעוֹבִדים לַהם.

גָּקוּדִיוֹ דִשְׂבִשְּׁא, לִבִּשִּׂבַווֹ אָתַרִיוֹ דְדַהַבָא ובִּוּרְגִּבֶּן, אַבֵּור רבי יוֹסִי, עַד כַּבָּוה יְהוֹן פּוּלְוֹזְנִיןֹ סַגִּיאִיןֹ אַכֵּיוֹ בְּעָּלְבָּוּא, דָהָא שָּׂהָרָא כֵית כֵיה הַיִיבִוּין כְּהַייבִוּא.

10. פַתַוֹז אָירַךְ (ס"א רבי חייא) וְאֶבֵּר, (משלי יב) שָּׂפַת אָבֵּות תַּבּוֹן לַעַּר וְעַר אָרְגִּיעָה לְשׁוֹן שַׂנָּר. תַא ווֹוֵי, אָלּוּ כל בני עלמא הוו פלוויוֹ לשהרא, הוה הכי, אבל האי גָּהוֹרָא וְוָהָרָא דְּנָהִיר, וַדַאי קְשׁוֹטֹ אִיהוּ. כּכְבֵי רוּבָּא דְרָהִיעַא הָשׁוֹטֹ אִינוֹוֹ. אִי בִּטְפַשׁוּ וְוֹזֶסְרוֹנָא דְּדַעְתַא דִּלְהוֹן, אִינֹּוּן אַבְּוֹרֵי וְלָּרָאוֹ לִהוּ אֱלָהָא, לַא בָּעֵּי לְּוּדִּשִּׂא דַּעְהָם הַם אוֹמְרִים וִקוֹרִאִים לָהֵם אֵלוֹהַ, לֹא בַּרִיךְ הוּא לְשֵׁיצַאָה עוֹבַרוּי בִּועַלְבֵוא. אָבַל לוְבִוּגַא דאָתִי לָא יִשִּׂתִצֹּוּן כּכָבַיָּא וּנְהוֹרִין דְעָלְכָּוּא. אֲבָּל כַּוּאוֹ ישהצי. אינון הפלוזו לון.

The sin of the Golden Calf story is in the portion of Ki Tissa. Because of it, Moses lost his elevation and we all lost a state of immortality.

The people were impatient for the return of Moses. The leaders of the Erev Ray, which were the two sons of Balaam pushed the Israelites with their magic to give Gold and build an alternative to God on earth. The Golden Calf was created and It was not as we would imagine it, a solid gold in the shape of a calf. It was a magical and animated entity.

When the people felt a distance from Moses and the Light they looked for alternative power on the physical level.

This is our weakness and we should overcome it before the coming of Mashiach.



At a time of weakness in America, the symbol of strength was a golden charging bull. Readhttp://en.wikipedia.org/wiki/Charging Bull

It is called "The icon of wall street"

address: 26 Broadway

Weight 3200 kg

Length is 4.9 meters

The numbers are significant because there is nothing random in the created world. The artist Di Modica spent some \$360,000 to create, cast, and install the sculpture following the 1987 stock market crash as a symbol of the "strength and power of the American people".

We live in a time when most people are Golden Calf worshipers. They focus only on their wealth and material comfort. They accumulate as many pyramids (one dollar bill http://qsl.net/w5www/dollarbill.html) as they can have honestly or not in their bank accounts.

Some rich people stay close to the Light with the agenda to have 'relationship' with the light so he can protect their wealth and social status. These people should find the path to have certainty in the light in every action they make. They should use their wealth honestly and wisely. No simple accumulation of money in the bank but to seek growth and expansion that would benefit many others. God made them channels to share their blessings with others.

1 Chronicles 29:14 (I suggest reading the entire chapter)

"וְכִי מִי אֲנִי, וּמִי עַמִּי, כִּי-נַעָצֹר כֹּחַ, לְהָתְנַדֶּב כַּזֹאת: כִּי-מִמְּדְ הַכֹּל, וּמְיַדְדְּ נַתַנּוּ לַךְ "

"But who am I, and who are my people, to stop from giving generously as this? Everything comes from you, and we have given you only what comes from your hand."

אֵמֶת, (דברים ו) ה' אֱלֹהֵינוּ ה' אֲחָד. וְהַכּּל הוא אָמֶת וְסוֹד הָאֱמֶת. וִמְסַיִמִים, ה׳ אֱלֹהֵיכֵם אָמֶת. וְזוֹהָי שִׁפַּת אֲמֶת תִּכּוֹן לַעֲד.

מָה זֶה אָרגִיעָה? אָלָא עָד כַּמָה יָהָיָה קיּוּמֶם בעולם? עד לעתיד לבא, ותהיה לי מנוחה מָהַעָבוֹדָה הַקַּשָּׁה שֵׁעַלִיוּ. וּבִּזְמַן שֵׁאַרְגִּיעָה, הַתְבַּלֵּה לִשׁוֹן שֶׁקֶר, אוֹתָם שֵׁקּוֹרָאִים אֱלוֹהַ לְמִי שֵׁאֵינוֹ אַלוֹהָ. אַבַל יִשְׂרָאֵל שָׁהָם שָׁפַת

11. וֹהָרָא דָא הָכִי הוא. שִּׁפַת אֱבֵות תִּכּוֹן לַעַּרֹ, אֶכֵּיוֹן 11. וְהַפַּסוּק הַזָּה הוּא כַּךְ. שִּׁפַת אֲבֵות תִּכּוֹן יִשְּׂרָאֶכֹּ, דְּאָינֹּוּן שָּׁפָת אֱבֶות. (דברים ו) יִיַּ אֱכֹהַינֹּוּ יִיַּי לָעַד – אֵלוּ יִשְׂרָאֵל, שֶׁהַם שְׂפַּת אַנוד. וְכַלֵּא אִיהוּ אָבות, וְרוֹא דְאָבות, וְבוֹסִייבוּי יִיַּ אַלהַיכם אַמַת. וָדָא אִיהוּ שִּׂפַת אַמַת תְכּוֹן לְעַבר.

12. וְעַרֹ אַרְגִּיעָה, וְעַר רָגַּע הָיָה צָרִיךְ לְהִיוֹת! אֶלֶא, עַּרֹ כַּבָּוֹה יְהֵא הָיוּבְוֹא דִּלְהוֹן בְּעָלְבָוֹא, עַדֹּ זְּבִוֹנָא דַיִּיתִי, וִיהָא כִי נִיִיווֹא בִפוּכְווונָא הַשִּׂיֵא דעַכּוֹי. ובוֹבְונָא רָאַרְגִּיעָׂה, יִשְׂהְצֵי לְשׁוֹן שָּׁכֶּר, אִינוֹן דְקָרָאן אֱלְדָא, למאן דלאו הוא אלהא. אבל ישראל דאינון שפת

אֱמֶת, כָּתוּב בָּהֶם (ישעיה מג) עָם זוּ יַצַרתּי לי תהלתי יספרו. אָמֵת, כַּתִּיבֹ בָּהוּ, (ישעיה מג) עַּבּו זוּ יַצַּרְהַיּ כִּי הַהַּכַּּהַי יַסַפַרוּ.

אלעזר, פַגשׁ בּוֹ הגמוֹן. אַמֵר לרַבִּי אלעזַר, אָתָה מַבָּיר אָת תּוֹרֵת הַיָּהוּדִים? אַמֵּר לוֹ, מביר. אמר לו, האינכם אומרים שאמונתכם אמת ותורתכם אמת, ואנו שאמונתנו שקר וְתוֹרַתֵנוּ שֵׁקָר?! וַהָרִי כַּתוּב, שִּׁפַת אֱמֶת תִּכּוֹן לְעוֹלַמְים דּוֹר אָחַר דּוֹר, תִּכּוֹן לַעַד וַדָּאִי. וְאַתֵּם מָעֵט הַיָה לַכֶם בְּמֵלְכוּת, וּמִיַּד סַרָה מַכֶּם, וָהַפַּסוּק הַתְקַיֵם בַּכֶם שֵׁכַּתוּב וָעַד אָרגִיעָה לְשׁוֹן שָׁקֵר.

13. אַרֹפַרנָּא וַזָּרָא וָבנָגָא דַהַנִינָּא אָוִיל בַּהַדִי רִבִּי 13. נִוְפַרְתִּיפַעם אַחַת שֵׁהָיִתִי הוֹלֵךְ עִם רַבִּי אַלעוֹר, פגַע ביה הַגָּבוונָא, אַבִּר לִיה לַרְבִּי אַלְעַוֹר, אַנְּתִּ יִדעַת בַאוֹרַיִתָא דִיָהוּדָאֵי. אָבֵור כֵּיה יָדעַנָא. אַבור כִּיה, כַית אַתוּוֹ אַבִּורִיוֹ דְבִּוּהֵיבִּוֹנִתָּא דְלְכוֹוֹ הָשׁוֹטֹ, וְאוֹרַיִיתְכוּוֹ קשוֹטֹ, וַאַנַוֹ דְבִוּהֵיבִונוּתָא דִיכָן שַׂהֶר, וְאוֹרַיִיתָא דִיכָן שַּׂבֶּר. וְהָא כִּתִיבֹ שִּׂפַת אֱבֵות תִּכּוֹן כַעַּרֹ וְעַרֹ אַרְגִּיעַה לְעַד וְעַד אַרְגִיעָה לְשׁוֹן שְׁקֶר? אָנוּ מִימוֹת קשוון שָּׁבֶּר. אֲבָּוֹ בִייוֹבִיין דְּעָבְבָנא, בַּיִיבִיין בְּבַוּכִכוּתִא, וַכָּא הָעוֹלָם עוֹמְדִים בְּמַלְכוּת וְלֹא סָרָה מִמֶּנוּ אַעָּדִי בִּינַוֹּ לְעַבְּבִיוּוֹ, דָרָא בַתַר דַּרָא, תְּכּוּוֹ לְעַר וַדָּאִי. ואַתוּוֹ, וְּעֵיר הָנֶה כְּכוּ בַּוּלְכוּתָא, וּבִוּיֵר אַעָּהֵי בִּוּבְּכוּוֹ, וּקָרָא אָתַקַיִים בָּכוּ דְּכָתִיבׁ וְעֵּר אֶרְגִּיעַה לְשׁוֹן שַׂהָר.

Our generation has the consciousness and dependency on the material and tangibles of this world. This is the aspect of the sin of the Golden Calf. People feel secure and comfortable when they have enough money in the bank and a big house. This comfortable feeling holds only until they realize that true power is not related to muscles or money.

All the wealth of the world cannot give a person guaranteed health. They may have a personal chef that matches a special diet to their personal physics but cancer and accidents are not something that they can avoid. Some of them are so lonely in their hearts that only the pursuit of more wealth and control satisfies them.

The billionaires of the world get sick and old like all people. Sooner or later they reach the end of their temporary existence.

The greed of the richest people of the world darkens their souls and puts them on the level of Pharaoh that controlled the material world. There is no government in the world that doesn't answer to at least one of these Pharaohs. They make them and destroy them.

Money moves the world and at the same time, it corrupts the world.

Deuteronomy 16:19 "Money blinds the eyes of the wise, and pervert the words of the righteous."

From Forbes.com

-The 85 Richest People In The World Have As Much Wealth As The 3.5 Billion Poorest.

Almost half of the world's wealth is now owned by just one percent of the population.

- -The wealth of the one percent richest people in the world amounts to \$110 trillion. That's 65 times the total wealth of the bottom half of the world's population.
- -The bottom half of the world's population owns the same as the richest 85 people in the world.
- -The Pharaohs of the world are the multi billionaires that continue accumulating money by any means they can.

All the honest millionaires should pray that they won't fall prey to these giants and be swallowed by them. The middle class in the world is already in the process of losing their material stability. Even those with a few hundred million could be gone tomorrow.

They control the world's economy, health, and education. They manipulate the world to serve their needs to exercise power.

There is a hidden war between the Pharaohs of the west and the Pharaohs of the east (China). We pray that Mashiach will come before they go for the kill of each other. In 2010 China put its own Golden Calf in the finance district of Shanghai. It is a bigger and younger version of the charging bull of Wall Street.

Only the Zohar keeps our distance from the black hole of the Pharaohs. They cannot swallow us when we have the Zohar and Rabbi Shimon with us.

We are not falling for the gold and we are waiting for Moses. He promised us in the Zohar that we will merit the Redemption.

The portion of Ki Tisa is about the elevation of the Israelites through the use of Half a Shekel, overcoming the desire for the self and breaking the illusion, which is the lesson of the Golden Calf, and having the ultimate protection.

The Haftara of Ki Tissa is very much related to this commentary and B"H I will be able to have the time and explain it in the next DZ PS.

We know that Gold is the left column and the expression of the desire for the self. Read how people that worship this 3200 kg metal bull call him golden...http://www.businessinsider.com/shanghai-bull-balls-wall-street-bull-rubsmaller-saggier-2010-12

בתורה. תפח רוחו של אותו האיש. אלו אמר הַבֶּתוּב שָּׁפַת אֱמֶת כּוֹנַנְהַ לַעֵד – הַיָה כְּמוֹ שאמרנו. אבל לא כתוב אלא תכון, עתידה שָּׁפַת אֱמֶת שַׁתִּפוֹן מַה שֵּׁאֵין כַּדְּ עַכְשַׁוּ, שַׁעַכשוּ שִּׁפַת שֵׁקֵר עוֹמֶדֶת, וּשִּׂפַת אֱמֶת שוֹבֵבת לֵעָפָר, וֹבְאוֹתוֹ זְמַן שֶׁל אֱמֶת תַּעֲמֹד

14. אָבֵור כֵּיהֹ, וָזַבֵּינָּא בָּךְ דָאַנָּתְ זַזַבִּים בָּאוֹרַיִיתָא. תּפַּזֹז 14. אָבַר לוֹ, אֲנִי רוֹאֶה בְּךְ שֶׁאַתָּה חְכָם רווויה (דף קפ"ח ע"ב) דְהַהוּא גַּבְרָא. אָפּוּ אָבַר הָרֵא, שָּׁפַת אֱבֶּוֹת כּוֹנַנְּתָ לְעַבֹּר, הַוֶּה כִּדְּקָאבִוּרָן, אֲבֶּל לֶא כִּתִיב אֶלֶא תִכּוֹן, וְבִינְא שִּׂפַת אֱבֶת דְתִכּוֹן, בַוֹה דְלָאו הָכִי הַשְּׁתָא, דְהַשְּׁתָא שְּׁפַת שֵׂהֶר הָיִיבֵוּא, ושְּׂפַת אֲבֵּת שָּׂבִיבָא כְעַפַרא, ובְהָהוּא וָבִנָּא דַאָבֵות יְקוּם עַׂל

עַל קִיּּמֶה וּמָתוֹךְ אֶרֶץ תִּצְמֵח, אָז שְׂפַת אֱמֶת תִּבּוֹן לַעַד וָגוֹ׳. וְגֹוֹ׳. וְגֹוֹ׳. וְגֹוֹ׳.

15. אָמַר לוֹ אוֹתוֹ הֶגְמוֹן, אַשְּׁרֶיךּ, וְאַשְׁרֵי הָעָם שֵׁיּוֹרְשִׁים תּוֹרַת אֱמֶתוּ אַחַר יָמִים שָׁמַעְתִּי שֶׁהִתְגַיֵּר. הְלְכוּ, הִגִּיעוּ לְשָׁדָה אַחַת וְהִתְפַּלְלוּ תְפִלֶּתָם. בִּיוָן שֶׁהֹתְפַּלְלוּ תְפִּלְתָם, אָמְרוּ, מִכָּאן וָהָלְאָה נִתְחַבֵּר בַּשְּׁכִינָה, וְנֵלֵךְ וִנִתעַפֵּק בַּתּוֹרָה. 15. אֲבֵּוֹר כֵּיה חַהוּא הֶנְּבּוּוֹן, זַּבָּאָה אַנְּתְּ. וְזָּבָּאָה עַנְּנִיר. דְּאָבּוֹר כֵּיה חַהוּא הָנְּבּוּוֹן, זַּבָּאָה אַנְּתְ. וְזָבְּאָה אַנְּית. וְזָבְּאֹה אָנְית. בְּיבּאוֹן בְּיבִּילוּ בְּיִלוֹתְהוֹן. בִּינָן דְצַבּלוּ אָוֹלוּ, בְּיטוֹּי זִוֹד בִּי זְזָכָּל, וְצַבּלוּ צְּלוֹתֵהוֹן. בִּינָן דְצַבּלוּ אָוֹלוֹת בִּוֹן, אָבְּוֹרוּ בִּיבָּאוֹ וּלְהָלְאָה נִּתְּזוֹבֵר בִּשְּׂכִינְּהָא, וְנִזִּיִּל יִּעִּא וְנִיִּיתָא. וְנִיִּתְא.

16. פָּתַח רַבִּי יוֹסֵי וְאָמֵר, (ישעיה מא) הַן יֵבְשׁוּ וְיִבְּלְמוּ כֹּל הַנָּחֲרִים בְּדְּ וְגוֹ׳. עָתִיד הַבְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא לַעֲשׂוֹת לְיִשְׂרָאֵל כָּל אוֹתָן הַבְּּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לַעֲשׂוֹת לְיִשְׂרָאֵל כָּל אוֹתָן טוֹבוֹת שָׁאָמַר עַל יְדֵי נְבִיאֵי הָאֶמֶת, וְיִשְּׂרָאֵל סִבֹּלוּ עֲלֵיהֶם כַּפְּה רְעוֹת בְּגְלוּתָם. וְאִלְמֶלֵא סְבְּלוּ עֲלֵיהֶם כַּפְּה רְעוֹת בְּגְלוּתָם. וְאִלְמֶלֵא כָּל אוֹתָן טוֹבוֹת שֶׁבְּחַבִּים וְרוֹאִים שֶׁבְּתוּבִים בַּתוֹרָה, לא הָיוּ יְכוֹלִים לַעֲמֵדׁ וְלִסְבּּל אֶת הַגּלוּת.

לאלְלִּוכִּא כָּלִא דָּוִוּ זִכְּלִיּן לְכִּוּילָם וּלְנִוּסִבַּּל נָּלְוּהָא. בֹּא דָּווּ זַכְּלִין לְכִּוּילָם וּלְנִוּסִבַּל נָּלְוּהָא. בְא דָּווּ זַכְּלִין לְכֵּוּילָם וּלְנִוּסִבַּל נָּלְוּהִיהוּ בְּא בְּוֹוּ בִּיִּהְוּ בְּיִּבְאוֹ בְּנִיתְּהוּ בְּיִּא בְּרִיךְ הִיּא לְבִּילְּהַהוּן, בְּאוֹנִיכִם בְּךְ וְצִיֹּלְ הִּבְּאוֹ בְּיִּלְּהִיהוּן, בְּלִּיתְ בִּיִּהְיּ נְּבְּיִלְּהְּהוּוֹן. כְּלִישְׁרָאֵל בְּלִינְתְ בְּנִילְ בְּיִבְּיוֹ לְּיִבְּיוֹן, בְּנִילְהְּבִּוֹן בְּנְּלְּהְּהוּוֹן. כִּלְיִבְּאוֹ בְּבְּיִלְּבְּרוֹ בְּבִּייִ בְּבִּייִ וְּשִׁבְּעֹן בְּבְּיִלְּבְּרוֹ בְּבִּייִ וְשִׁבְּאוֹן בְּבְּיִלְבִּוֹי בְּבִּייִ וְשְׁבִּיוֹ בְּבִּייִ וְשְׁבְּבִּוֹ בְּבִּייִם בְּבְּ וְנִבְּלְבִּוֹי לְבִיּיִם בְּבְּיוֹ וְשִׁבְּאוֹ בְּבִּיִים בְּבְּיוֹ וְשִׁבְּאוֹ בְּבִּיִים בְּבְּיוֹ וְשִׁבְּאוֹ בְּבִּייִ וְשְׁבִּבְּא בְּיִים בְּבְּיוֹ וְשִׁבְּאוֹ בְּבִּייִ וְשְׁבְּאוֹ בְּבִּייִם בְּבְּיוֹ וְשִׁבְּאוֹ בְּבִּייִ וְשְׁבִּבְּיוֹ בְּבִּיִים בְּבְּיוֹ וְשִׁבְּאוֹ בְּבִּייִם בְּבְּיוֹ וְשִׁבְּאוֹ בְּבִּייִם בְּבְּיִים בְּבְּיוֹיוֹלְם בְּבְּבִּיוֹן לְּבְּבִּיוֹת בְּבִּיוֹ וְעִבְּיִים בְּבְּייוֹ בְּבִּייִם בְּבִּיוֹ וְנִבְּיִבְּיִים בְּבִּייוֹ וְשִׁבְּיוֹ בְּבִּישִׁיוֹן בְּבִּילְבִּיוֹ בְּבִייוֹם בְּבִּייוֹ וְשִׁבְּיוֹ בְּבִּישְׁבִּיוֹ בְּבִּישְׁבִּיוֹ בְּבִייִים בְּבִּייוֹ וְשִׁבְּבִּיוֹ וְשִׁנִים בְּבִּייוֹ וְשִׁנִים בְּבִּייוֹ וְשִׁבְּיוֹים בְּבִּייוֹ וְשִׁבְּיוֹ בְּבִּישׁוּ בְּבִייוֹם בְּבִּייוֹים בְּבְּיִיוֹם בְּבִּייוֹ בְּבְיִישְׁבִּיוּ בְּבִייוֹ בְּבִייוֹם בְּבִייוֹ בְּבִייִים בְּיִים בְּבִייוֹ בְּבְיִיוּבְיוֹים בְּבִּייוֹ בְּבִייִים בְּבִייוֹם בְּיִים בְּיִים בְּבִייִים בְּבִייוֹם בְּבּייִים בְּבִּייוּ בְּבִייוֹם בְּבִיים בְּבִּיים בְּבִיים בְּבְּבְיוּבְיוּם בְּבִּיילְם בְּבִּילִים בְּבִּיים בְּבִיילְם בְּבִּילוּים בְּבְייִיבְּיוּיוּ בְּבִּייוֹם בְּבִּייוֹם בְּבְּיוּיוּיוּיוּ בְּבְיבְּייוּבְּיוּיוּבְּיוּיוּיוּבְּיוּיוּיוּבְּיוּ בְּבְּיוּבְיוּיוּ בְּבְּבְּבְּיוּיוּ בְּבְּבְּיוּבְּיוּיוּיוּיוּיוּיוּ בְּבְּבְּיוּבְּיוּיוּ בְּבְּבְּיוּבְיוּיוּיוּיוּיוּ בְּבְבְּיבְּבּייוּים בְּבְּבְיוּים בְּבְּבְבְּיוּיוֹם בְּבְּבְּבְייִיוּיוּיוּי

17. אֲבָל הּוֹלְכִים לְבֵית מִדְרָשׁוֹת, פּוֹתְחִים סְפָּרִים, וְרוֹאִים כָּל אוֹתָן טוֹבוֹת שֶׁמְּחַכִּים, וְרוֹאִים שֶׁבְּתוֹּבִים בַּתּוֹרָה שֶׁהִבְּטִיח לְהֶם הַקְּרוֹשׁ בְּרוּךְ הוֹא עֲלֵיהֶם, וּמִתְנַחֲמִים הַקְּרוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא עֲלֵיהֶם, וּמִתְנַחֲמִים בְּגְלוּתָם, וּשְׁאָר הָעַמִּים מְחְרְפִים וּמְגַדְּפִים אוֹתָן אוֹתְם וְאוֹמְרִים: אֵיֵה אֱלֹהֵיכֶם? אַיֵּה אוֹתָן טוֹבוֹת שֶׁאַתֶּם אוֹמְרִים שֶׁמְּעֻתְּדוֹת לְכֶם, וְכִי טִּבֹיִשׁוּ מַבֶּם?

17. אֲבֶּל אַוְּכִיּוֹ רְבָּלְבִיא יִכְסְפוּוֹ בִּוֹנִיְיִכוּי, וְוֹזִבְּיאוֹ סְפָּריוֹ, וְוֹזִבְּיאוֹ בְּלְבִיּא יְכִסְפוּוֹ בְּוֹזִייוֹ סְפָּריוֹ, וְוֹזִבְּיאוֹ בְּלִייְהוּ, וּבִּוֹתְבִּיוֹ בְּאוֹרְיִיִּהְא, בְּנְיִרְהוּוֹ, וּשְּׁאֵר עַבִּיוֹ בְּוֹזִרְפִיוֹ וּבְוֹנִיְרְפִיוֹ וּבְּוֹנִיִיוֹ בְּאוֹרְיִיִּהְא, בְּרִיךְ הוּא עָבְׁיִיְהוּ, וּבִּוּתְנִּיוֹ לְכוּוֹ, וְאַבְּוֹרִי אָוֹ בְּאוֹרְיִבְיּאוֹ בְּלְּוֹיְהוּוֹ, אָן אִינִּיוֹ טְּבְּאוֹ בְּעִוֹיְרְפִּיוֹ וְבְּיִבְּיוֹ בְּוֹוֹיְ לְכוּוֹן, וְאַבְּוֹרִי אָן בְּאַבְּיִל בְּאוֹרְיוֹ דִּוְבְּיִינִין לְכוּוֹ, וְאַבְּוֹר אַוֹּיִלְּאוֹ לְכוּוֹן, וְעִבְּבְּוֹל בְּאוֹנִין בְּלְבוֹי בְּנִיְרְבְּיוֹ בְּנִבְּיִלְ בְּאוֹרִיוֹ בְּוֹבְיוֹי לְבוֹי בִּוֹיְבְיִאוֹ בְּוֹבְיוֹי בְּבְּאוֹים בְּאוֹבְיוֹ בְּבְּאוֹבְיוֹ בְּבְּיִבְּיוֹ בְּבְּאוֹ בְּיִבְּאוֹ בְּבְּבִייוֹ בְּבְּאוֹיוֹ בְּוֹיִבְּיִלְ בְּבִּילִייִּי בְּאוֹיוֹ בְּוֹיִבְּאוֹ בְּבְּבִייוֹ בְּוֹיִינִים בְּאוֹ בְּיִבְּאוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְּיוֹ בְּיִבְּיִבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְּיוֹ בְּבְּבְּיִבְּיוֹ בְּבְּבִיי בִּיִבְּרָשְׁוֹ בְּיִבְּיִבְּיִים בְּאוֹיוֹיוֹ בְּוֹיִיבְּיִבְיוֹ בְּבְבִייִּבְיִים בְּחִוֹיוֹיוֹ בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְּבִייִים בְּעִוֹיוֹ בְּיִבְּיִבְיִים בְּעִבְּבִיים בְּיִבְּבְּבְיוֹבְבְּיוֹ בְּנִבְיּבְּיוֹ בְּבְּבִייִים בְּיוֹבְיוֹ בְּבְּבִיל בְּיִבְיִים בְּבִיבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹבְיוֹים בְּוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹי בְּבְּבְיבִּיבְיוֹ בְּיִבְיִים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹ בְּנִיבְיִים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹיוֹ בְּבְבְּבִילְים בְּבִיבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּוֹבְיבִילְם בְּיִבְיוֹבְיוֹים בְּבְּבְיבְּבְיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְיבְיוֹבְיוֹים בְּבְבוֹים בְּיוֹבְיוֹבְיבְיוֹים בְּבְבִיבְיוֹבְיוֹים בְּיבְבְיוֹבְיוֹים בְּבְיבוֹבְיוֹיוֹים בְּיבְייבְייוֹיוֹים בְּבְיבְיוֹים בְּיבְיבְיבְיוֹבְיוֹיוֹים בְּבְבוֹיים בְּיוֹבְיוֹים בְּבְבְיבְיבְיוֹיוֹים בְּבְבְיבְיבְיים בְּבְיבְיבְיוֹים בְּבְיבְבְיבְיוֹים בְּבְבְיבְבְיוֹים בְּבְבְיבְיבְיוֹים בְּבְבְיבְיים בְּיוֹבְיוֹים בְּבְיבְיבְיבְיוֹים בְּבְיבְיבְיבְיוֹים בְּבְיבְיבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹי

One important aspect of the sin of the Golden Calf is the education system. I watched Sir Ken Robinson, a creativity expert (http://www.youtube.com/watch?v=ySvbePkjEJo) talking about the education system. He said that the system is linear and modeled after the interests and needs of industrialists. With the industrial growth in the 19th century, there was a great demand for engineers and professional people to support the newly developed economy.

Our schools are still on the same path even though the world is changing. A college degree is no longer good to guarantee for a good job as it used to. Today only advanced degrees and good connections give you a chance for a job with an adequate salary. It is all about getting better pay.

The system drives parents to push their children on the 'money-making' path. They want them to have a better future and a good piece of the Golden Calf. The system makes us forget about the God-given gift of the child. And the path of money blinds us from seeing the beauty that could come into the world if we were to let the children express the light they have inside.

We get a glimpse into such beauty through autistic children. We are not able to communicate with them and force their brain into the wrong path. Their inner light is expressed in their art, music, math, memory, interaction with computers and a lot more.

Schools force parents with regulations, and many of them force the parents to work with the child on different projects so they can progress faster on the path to... the Golden Calf. It's all business, not much time left to spend quality time with the child.

Quality time is studying together until they go to sleep. Not much time to hug and love the child. A yearly family vacation of a week or two in an exotic place doesn't really satisfy anyone but the consciousness of the parents.

I heard from a parent that his kindergarten child told at school that his father touched his butt while playing together. The father was called to the school for an investigation on proper behavior with his own child. The current school policies and regulations kill the structure and natural family bond with such stupidity and politically correct rules. Another friend's daughter played with her father's pocket Swiss army knife (folded) and innocently put it in her school bag. At school, it was detected while inside the bag and the father was called immediately. The child's record was marked as if she was carrying a dangerous tool. The child is a good student in a good school that doesn't have any violence. The girl never had issues but the school had no tolerance policy and the father couldn't make the system remove the record. Crazy...

We are all slaves to the Golden Calf and we don't really see it. Most people are 'stuck' and unhappy in jobs that give them sustenance. They know that if they let go of the job, they will be on the street after a few months.

The inner light of people is swallowed by the system that the Pharaohs imposed on us. Most schools don't teach art or music because it is not 'productive' or beneficial to the child. The Golden Calf rules the world and we need to wait for Moses to come down and burn it (Exodus 32:30).

To break out of this slavery we cannot change the school system or governments because they are already sold to the gold. The solution is to bring more light to the world because it is the only thing that can push away all kinds of darkness.

Put some effort to improve the future of our children and the entire world. Use the Zohar and the tools of the Daily Zohar projects to reveal light in the world.

18. זֶהוּ שֶׁבֶּתוּב, (שם ווּ) שִּׁמְעוּ דְבַר ה׳ הַחֲרִדִים אֶל דְּבָרוֹ אֲמִיכֶם שׂנְאֵיכֶם וְגוֹ׳. מַה זֶּה הַחֲרִדִים אֶל דְּבָרוֹ? אֵלוּ שֶׁפְּבְלוּ כַּמְּה מָה שְׁמוּעוֹת שְׁמְעוּ אֵלֶה עַל אֵלֶה רְעוֹת, כַּמְּה שְׁמוּעוֹת שְׁמְעוּ אֵלֶה עַל אֵלֶה וְאֵלֶה אָחַר אֵלֶה וְחָרְדוּ עֲלֵיהֶן, בְּמוֹ שְׁנֶּאֲמַר (ירמיה ל) כִּי וְגוֹ׳ קוֹל חֲרָדָה שְׁמְעְנוּ בַּחַר וְאֵין שָׁלוֹם וְגוֹ׳. אוֹתָם חֲרֵדִים תָּמִיד אֶל דִּברוֹ כַשׁנִּעשׁה הַדִּין.

18. הַּדָּא הֹּגּא דְּכָתִיבֹ, (ישעיה 10) שִּׂבְּעוֹּ דְּבַּר יְיָי הַנְוֹרֵדִים אֶל דְּבָרוֹ אָבְּוֹרוּ אֲנִזִיכֶם שׂוֹנְּאֵיכֶם וְגֹּוֹ׳. בּוּאי הַנְוֹרֵדִים אֶל דְּבָרוֹ, אִינֹּוֹן דְּסַבְּלוּ כַּבְּוֹה בִּישִׂיןֹ, כַּבְּוֹה שְׂבוּוּעוֹת שַּׂבְּוֹעִי, אִכֵּיוֹ עַׁל אִכֵּיוֹ, וְאִכֵּיוֹ בְּתַר אִכֵּיוֹ, וְזוֹרִידָוֹ עַבְּיהוֹן, כְּבָּוֹה דְאַהְ אָבֵּוֹר (ירמיה ל) כִּי וְגֹּוֹ׳ קּוֹל וְזַרְדָה שָׂבְּוֹלְנֹּוּ פַּזַזִר וְאֵיןֹ שָׂלוֹם וְגֹוֹ׳. אִינִּוֹן זַוֹרַדִים תְּדִיר אֶל דְבָרוֹ כַּד אִתְעָבִיר דִינָּא.

19. אָמְרוּ אֲחֵיכֶם שֹנְאֵיכֶם – אֵלֶה הֵם אֲחֵיכֶם בְּנֵי עֵשָׂוּ. מְנַדִּיכֶם – בְּמֹּוֹ שֻׁנֶּאֲמַר (אִיכה ד) סוּרוּ טָמֵא קָרְאוּ לְמוֹ. שָׁנֶּאֲמַר (אִיכה ד) סוּרוּ טָמֵא קָרְאוּ לְמוֹ. שָׁצָּאֵין עַם שֶׁמְבִיִּים אוֹתָם בַּפְּנִים וְרוֹקְקִים בִּפְנֵי שְׂרְאֵל בְּמוֹ בְּנֵי אֶדוֹם, וְכֻלֶם אוֹמְרִים שָׁמְאִים בְּמוֹ נְדָה, וְזֶהוּ מְנַדִּיכֶם. לְמַעַן שְׁמִי יִּבְבַּד ה׳, אָנוּ (שָׁאוֹמְרִים) בְּנֵי אֵל חַי, שֶׁבְּנוֹ יִרְבַבֵּד שְׁמוֹ, אָנוּ שׁוֹלְטִים עַל הָעוֹלֶם בִּשְׁבִיל יִרְבַבֵּד שְׁמוֹ, אָנוּ שׁוֹלְטִים עַל הָעוֹלֶם בִּשְׁבִיל אוֹתוֹ שֶׁנְקְרֵא גָּדוֹל, (בראשית כז) עשְׁוֹ בְּנוֹ הַגְּדוֹל, (תהלים קמה) גָּדוֹל ה׳ וִבְּאי לְמַעַן שְׁמִי אָנוּ בְּנִי הַגְּדוֹל, וְהוּא גָּדוֹל, וַדָּאי לְמַעַן שְׁמִי יִכְּרָר הִיּא גָּדוֹל, וַדָּאי לְמַעַן שְׁמִי יִכְּרָר הִיּא יִבְּבִיר הַיִּר.

19. אָבְּוֹרוּ אֲזוֹיכֶם שׂוֹנְאֵיכֶם, אָכֵּיוֹ אִינֹּוּןֹ אֲזוֹוּכוּוֹן בְּנֵּי עֵּשְׁוּ. בְּנַבִּיכֶם, בְּבָּוֹה דְאַהְ אָבֵּוֹר (אִיכֹה ד) סוּרוּ טָבֵּוֹא קָּרְאוּ לְבוּוּ. דְּלֵית עַבְּוֹא דְּקָא בְּוֹבַוֹּין לוֹן בְּאַנְּפֵי, וּבְּוַרְקְּקִיןֹ בְּאַנְּפַיִּיהוּ לְיִשְּׂרָאֵל בִּבְנֵּי אֱדוֹם. וְאַבְּוֵרִי כַּלְהוּ בִּוּסְאֲבִיןֹ בַּנִּדְה, וְדָא אִיהוּ בְּוֹנֵדִיכֶם. לְבַּוֹעַן שְׂבִּוֹי יִכְבַּד יְיִי, אֲנָן (דאמריון) בְּנוֹי דְאֵל וֹזִי. דִי בָּן יִתְיִיקָּר שְׂבִּוֹיה. אֲנָּוֹ שַׂלְטָנִין עַל עָלְבָּוֹא בְּנִין הַהוּא דְאִקְּרֵי נְּדוֹל. (בראשית כוֹ) עַשְׁוֹ בְּנוֹ הַנְּדוֹל. וְבִשְּׁכָּא דָא אְקְרֵי נְּדִוֹל. (בראשית הוּא נְּדוֹל, (תהלים קמה) נְּדוֹל יְיָי וּבְוֹהוּפְּל בְּוֹאד. אֲנָוֹ בְנֵי הַנְּדוֹל, וְאִיהוּ נְּדוֹל. וַדָּאִי לְבִוֹעוֹן שְׂבִּי יִיכְבַּד יְיִי.

### Isaiah 66:5

" ָּשֶׁמְעוּ, דְּבַר-יְהוָה, הַחֲרֵדִים, אֶל-דְּבָרוֹ; אָמְרוּ אֲחֵיכֶם שֹׁנְאֵיכֶם מְנַדֵּיכֶם, לְמַעַן שְׁמִי יִכְבַּד יְהוָה—וְנִרְאֶה בְשִׂמְחַתְּכֶם, "וֹהָם יַבֹשׁוּ"

"Hear the word of YHVH, you who tremble at His word: "Your brothers who hate you, who exclude you, for My name's sake, Have said, 'Let YHVH be glorified, that we may see your joy.' But they will be put to shame."

The Zohar quotes the prophet Isaiah telling us about the time that those who hate the Israelites see themselves as the controllers of the world. They will claim that God is with them and see the joy in their lives. But the time will come and they will be put to shame when they see all the good that comes on the Israelites.

The Israelites scattered all over the world in exile from the holy land and from the close relationship that they had with God. The suffering and the hard work that the Israelites need to go through in the process are part of God's plan for us. He wants us to earn the great benefit of the future.

It is like a father who owns a huge plant with a lot of managers and workers. He sent his son to start working on the lower levels of the plant so he can gradually grow and be able to inherit the control over the plant.

Those above him don't know that he is the son of the owner that pays their salaries. They treat him with disrespect and use his energy to their advantage. When the son proves himself and continues climbing up in the levels of the plant he will inherit full control over the plant.

Our duties as Israelites wherever we are on this earth is to do the spiritual work and draw light to the world. We may see all those who hate us raising their heads with pride but this is only temporary.

20. אֲבָל אַתֶּם קְטַנִּים מֵהַכּּל, בָּתוּב יַעֲקֹב בְּנָה הַקָּטָן, אַיֵּה אֱלֹהֵיכֶם? אַיֵּה אוֹתָן טוֹבוֹת שֶׁיּתְבַּיְשׁוּ בָּל הָעָמִים מִשְּׁמְחַתְּכֶם? מִי יִתֵּן וְנְרְאֶה בְשִּׁמְחַתְּכֶם כְּמוֹ שֶׁאַתֶּם אוֹמְרִים, וְהֵם יִבוֹשׁוּ, (רוּחַ הַקּדֶשׁ אוֹמֵר וְהָם יֵבוֹשׁוּ) (עוֹד, יְבוֹשׁוּ, (רוּחַ הַקּדֶשׁ אוֹמֵר וְהָם יֵבוֹשׁוּ) (עוֹד, שְּאַתֶּם אוֹמְרִים שָׁאָז יֵבשׁוּ וְיִבְּלְתוֹ בְאַחֵר, מְשׁוּם בְּּדְ שָׁאַתֶּם אוֹמְרִים שָׁאָז יֵבשׁוּ וְיִבְּלְמוּ, וֹמִשׁוּם בְּּדְ הַחַ הַקֹּדֶשׁ הִיְּיְהָה אוֹמֶרֶת הַדְּבָר בְּדְ, וְעַל זֶה הַן יֵבשׁוּ וְיִבְּלְמוּ בּל הַנְּחֲרִים בְּדְּ, מִי הֵם כּל הַנְּחֲרִים בְּדְּ, מִי הֵם כּל הַנֶּחֲרִים בְּדְּ, מִי הֵם בּל הַנֶּחֲרִים בְּדְּ, מִי הֵם כִּל עָלִידְּ בַּנְּלוֹת הַזּוֹ. בְּאוֹתוֹ זְמֵן יֵבשׁוּ וְיִבְּלְמוּ מִל הַשְּּאַת יְחִירֵיהֶם בְּרְגֹּז מְבִּלוֹת שִׁירֹאוּ אַצל ישׂרְאל.

21. אָמַר רַבִּי חִיִּיא, כָּךְ זֶה וַדַּאִי, אֲבָל רָאִינוּ
וְכָךְ רָאוּ גִּבּוֹרֵי הָעוֹלְם, שֶׁהְרֵי הַגָּלוּת נִמְשֶׁכֶּת
וַעֲדִין בָּן דְּוִד לֹא בָא. אָמַר רַבִּי יוֹמֵי, וְכָל זֶה כַּךְ הוּא, אֲבָל מִי עֲשָׂה שֶׁיִּסְבְּלוּ יִשְׂרָאֵל אֶת הַגּּלוּת הַזּוֹ? כָּל אוֹתְן הַבְּטָחוֹת שֶׁהִבְּטִיחַ לְהֶם הַבְּלוּת הַזּוֹ? בָּל אוֹתְן הַבְּטָחוֹת שֶׁהִבְּטִיחַ לְהֶם הַבְּלוּת הַזּוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא. וַהֲרֵי זֶה נִתְבָּאֵר, שֶׁנְּכְנָסִים לְבָּתֵי בְּנְבִים לְסְבֵּל אֶת כָּל אוֹתְן נָחָמוֹת, וּשְׂמַחִים בְּלְבָּם לְסְבּל אֶת כְּל מָה שִׁיָבא עַלִיהַם, וְלוּלֵא זָה לֹא יַכְלוּ לְסְבּל.

בוא שְבִיר רִבִּי זוֹיָיא הָכִי הוּא וַדַּאי, אֲבָּל זְזַבֵּייֹן וְהָכִי זְזַבִּייֹ עְלְבָּיִה עְּלְבִּיִיה עְלְבָּיִה עְּלְבִּיִה עְלְבְּיִה עְּלְבִּיִה עְּלְבִּיִה עְּלְבִּיִה עְּלְבִיה עְּלְבִּיִה עְּלְבִיִּה עְּלְבִיִּה עְּלְבִּיִה עִּיְבְּעִּל בְּלִבְּיִה הִּא עִּבְיר הִיּא עִּבְּיה עְּבִיּה עְּבְיִיה עְּלְבִיִּיה עְּלְבִיִיה עְּלְבִיִיה עְּלְבִיִּיה עִּבְיִיה עִּבְּיִה עִּבְּיִה עִּבְיִיה עְּבִּיִיה עִּבְּיִה עִּבְיִיה עִּבְּיִה עִּבְיִיה עְּבִּיִיה עְּבִיּיה עִּבְיִיה עִּבְּיִיה עְּבִייה עָּבְיִיה עְּבִּיִיה עְּבִייה עִּבְיִיה עִּבְיִיה עִּבְיִיה עִּבְיִיה עִּבְיִיה עִּבְיִיה עִּבְּיִיה עִּבְיִיה עִּבְיִיה עִּבְּיִיה עִּבְיִיה עִּבְיִיה עִּבְּיִיה עְּבִייִם עְּבִּייִה עְּבִּייִה עְּבִּייִה עְּבִּייִה עְּבִייִּה עְּבִּייִה עְּבְּיִיה עִּבְּיִיה עְּבְּיִיה עְּבִּייִה עְּבְּיִיה עְּיִּיִּים עְּבִּייִה עְּבְּיִיה עְּבִייִּה עְּבִייִּים עְּיִּיִּים עְּיִּיִּים עְּיִּיִּים עְּיִּבְיִיה עְּבְּיִיה עְּבְּיִּיה עְּבְּיִיה עְּבִּייִים עְּיִּים עְּיִבְייִיה עְּבְּיִיה עְּבְּיִיה עְּבְּיִיה עְּבְּיִיה עְּבְּיִיה עְּבְּיִיה עְּבְּיִיה עְּבִּייִיה עְּבְּיִיה עִּיְבְיִיה עְּבְּיִיה עְּבְּיִיה עְּבְּיִיה עְּיִּיה עְּיִיה עְּיִבְּייִּה עְּיִיבְּייִּיה עְּיִּיה עְּיִיבְּייִיה עְּיִּיב עְּיִיה עְּיִיבְּייִּים עְּיִבְּייִיה עִּיִּים עְּיִבְּייִים עִּיִּייִים עְּיִיבְּייִים עְּיִּיִּים עְּיִּים עְּיִים עְּיִבְייִים עְּיִים עְּיִים עִּיְּיִים עְּיִים עִּיִים עִּיִּים עְיִים עְּיִים עְּבְיייוּ עְּיִייִין עְּיִייִייּיוּ עְּיִיים עְּיִייּי עְּייִייּי עְיִייּיי עְיִייּי עְּיִייּייִין עְּיִייִייּ עְּיִיייּי עְּייִייּיי עְּייִייּיי עְּיייי עְּייִייּיי עְּיייים עְּייים עְּייִייּין עְּיייים עְּיִיייי עְּיְייִייּיי עְּיִייי עְּייי עְבְּיייים עְּיְּיי

The nations of the world feel greater than the Israelites because the exile is long and Mashiach did not come yet.

The sufferings that the Israelites go through are sweetened when we read the holy scriptures and the promises God gave the Israelites. The joy of having the promised future is the energy that supports them with the long-suffering of the exile.

From the prophecy of Isaiah.

Isaiah 40:8

".יָבֵשׁ חָצִיר, נָבֵל צִיץ; וּדְבַר-אֱלֹהֵינוּ, יָקוּם לְעוֹלָם."

"The grass withers, the flower fades, But the word of our God stands forever." Isaiah 40:9

װַל הַר-גָּבֹהַ עֲלִי-לָךְ, מְבַשֶּׂרֶת צִיּוֹן, הָרִימִי בַכֹּחַ קוֹלֵךְ, מְבַשֶּׁרֶת יְרוּשָׁלָם; הָרִימִי, אַל-תִּירָאִי, אִמְרִי לְעָרֵי יְהוּדָה, הִנֵּה "אֱלֹהֵיכֶם אֱלֹהֵיכֶם"

"Get yourself up on a high mountain, O Zion, bearer of good news, Lift up your voice mightily, O Jerusalem, bearer of good news; Lift it up, do not fear. Say to the cities of Judah, "Here is your God!"

The same translation with code interpretation.

Get yourself up on a high mountain (the spiritual elevation of the future), O Zion (Yessod of Malchut and the connection to the Light to Malchut), bearer of good news (The coming of Mashiach), Lift up your voice (the aspect of revelation in Malchut) mightily, O Jerusalem (Malchut, where the light appears first in the world.), bearer of good news; Lift it up, do not fear. Say to the cities of Judah, "Here is your God!" (Elijah the prophet will reveal himself on the mountain of Jerusalem announcing Mashiach and the full revelation of the Light of Binah in the world.

תלוי בתשובה. ואם תאמר שיכולים עכשו לעורר תשובה כלם כאחד – לא יכולים! מה הטעם לא יכולים? משום שכתוב, (דברים ל) והיה כי יבאו עליד כל הדברים האלה. וכתוב והשבת אל לבבד בכל הגוים אשר ַהָּדִיחַדְּ וָגוֹ׳. וָכַתוּב וָשַּׁבָתַּ עַד ה׳ אֱלֹהֵידְ וְגוֹ׳. וָאַז (שם) אָם יָהָיָה נָדָחָדְּ בָּקְצָה הַשַּׁמַיִם מְשַׁם יַקַבֶּצְדָּ וָגוֹ׳. וְעַד שֶׁכַּל אוֹתַם דְּבַרִים לֹא יָתַקַיָּמוּ, לֹא יָכוֹלִים לְעוֹרֵר תַשׁוּבָה מֵהֶם.

22. אָבֵור רָבִּי וֹזְיֵיא וַדַאו הָכִי אִיהוּ, וְכֹכַּא בְּתִשוֹּבָה 22. אָמַר רַבִּי חִיָּיא, וַדַּאי כַּדְ הוּא, וְהַכּּל הַלַּיָא. וָאָי הַיבִּוּא דִיָּכַלוּוֹ הַשְּׂהַא לַאָּתְעַרא הַשּׂוּבַה פּלְהוּ כַּוֹזֵדְא. לָא יָכִלְיוֹ. בואי טַעַבוא לָא יָכַלִיוֹ. בְּגִּיוֹ הַכָּתִיב, (דברים ל) וְהָיָה כִּי יָבֹאוּ עַּבֶּיהְ כַּל הַהְבַרִים הַאֶּלֵה. וּכִתִּיב וָהָשָּׁבוֹת אֶל לְבַבֶּךְ בַּכֶל הָגּוֹיִם אֲשֵּׁר יהָרִינוֹך וְגוֹי. וּכִתִיב וְשַׂבְתַ עַר יִיֵּ׳ אֱלֹהֵיך וְגוֹי. וכְדֵין (דברים ל') אָם יְהָיֶה נְּדְוֹוֶךְ בְּקְצֵּה הַשְּׂמֵים מִשְּׂם יָּלַבְצָּרְ וְגַּוֹי. וְעַבְּ דְּכָל אִינִּוּן בִוּלְיוֹ לַא יְתְּלַיִּיבוּוּן, לַא יַכְלִין (דף קפ"ט ע"א) לַאָתַעַרא תַשוּבה בְוּנֵייהוּ.

23. אַמַר רַבִּי יוֹסֵי, כַּמַה הָסְתַּרָתַּ כַּל הַדְּרַכִּים וְהַשְּׁבִילִים מְכַּל בְּנֵי הַגַּלוּת וְלֹא הַשָּׁאַרַתַּ לַהֶם פָּתַחוֹן פָה. אָם כַּדְּ, שֵׁיָהִיוּ כָּמוֹ שהיו בכַל דור וַדור – שלא יָסבלוּ גַלוּת ולא שַׂבַר, ויִצאוּ (אָם כֶּךְ, יָהִיוּ כִּמוֹ שֵׁיָהִיוּ בְּכֶל דּוֹר הַתוֹרָה, וְיִתְעַרְבוּ בִּשְּׁאֵר הַעַמִּים.

23. אָבַור רָבִּי יוֹסֵי, כַּבָּוה סַתְבִוּה כָּל אָרְווִין וּשִּׂבִילִין בִּכַּל בִּנִּי גַּלוּתָא, וַלָּא שַּׂבְקָּת לוֹן פַתְּוֹווֹן פה. אֵי הַכִּי, לְחוו כּכָּוֹת דַּבָּוֹן בָּכָל דָּרָא וֹדָרָא, דִּלֶא יִסְבַּלוּן בֶּבְּלוּתְא וַלֵּא אַגָּרָא, וַיִּפַּקוֹן (ס"א אי הכי, להוו כמה דלהון בכל דרא ודרא, יסבלון גלותא ולא יפקון) בִּוּדִינָּא דְאוֹרַיִיתָא, וְדוֹר, יִסְבְּלוּ אֶת הַגָּלוּת וְלֹא יֵצְאוּ) מִדִּין שֶׁל וְיָתְעַרְבוּוֹ בְשִׂאַר עַבְּוּיוֹּ.

The Zohar reveals to us that the suffering we go through during the period of exile was planned to give us the opportunity to connect back to the roots of our souls that are in the Torah. This is the process of Teshuva, returning/connecting our souls to the Light.

Before Moses was taken by God he prophesied about the process that all the children of Israel will go through.

Deuteronomy 30:1

ָוֹהָיָה כִי-יָבֹאוּ עָלֵיךְ כָּל-הַדְּבָרִים הָאֵלֵּה, הַבְּרֶכָה וְהַקְּלָלָה, אֲשֵׁר נָתַתִּי, לְפָנֵיךּ; וַהַשֵּׁבֹתָ, אֵל-לְבָבֶךּ, בְּכָל-הַגּוֹיִם, אֲשֵׁר " "הָדִּיחַךְ יָהוָה אֱלֹהֵיךְ שָׁמָּה

"So it shall be when all of these things have come upon you, the blessing and the curse which I have set before you, and you call them to mind in all nations where YHVH your God has banished you,"

30:2 "and return to the LORD your God, you and your children, and obey his voice in all that I command you today, with all your heart and with all your soul,"

30:3 "then the LORD your God will restore you from captivity, and have compassion on you, and will gather you again from all the peoples where the LORD your God has scattered you."

"אָם-יִהְיֶה נִדַּחֲךְ, בִּקְצֵה הַשָּׁמָיִם–מִשָּׁם, יְקַבֶּצְךְ יְהוָה אֱלֹהֶיךְ, וּמִשָּׁם, יִקְּחֶךְ 30:4"

""If your outcasts are at the ends of the earth, from there YHVH your God will gather you, and from there He will bring you back."

Our 'Teshuva' draws the mercy of God and He will bring an end to the Exile. The Zohar reveals the Light of the Torah in the world and awakens the souls of many Israelites all over the world. They rise up and seek a deeper connection to the Zohar and Torah, finding an old and comforting home to return to.

תַּקָרִיב לַלֶבֶת תַּחִיל תִּזְעַק בַּחַבַּלֵיהַ וְגוֹ׳. מַה וָה כָּמוֹ הַרָה? הַרֶּךְ הוּא לְמַעַבֶּרָת שֵׁיַעַבְרוּ עַלֵיהַ תִּשָּׁעַה חַדַשִּׁים שָׁלַמִים. וַיֵשׁ בַּעוֹלַם בַּמָה וְכַמָּה שֵׁלֹא עוֹבֵר עַלֵיהַ אֵלֵא יוֹם אָחַד אוֹ יוֹמֵים מהַתּשִׁיעי, וכַל הַצִירים והַחבַלים שׁל הַמִּעָבֵּרַת הָם בַּתִּשִּׁיעִי. וָאַף עַל גַּב שֵׁלֹא עָבַר עַלֵיהָ אֵלָּא רַק יוֹם אָחָד, נַחְשָׁב עַלֵיהָ פָּאָלוּ עַבָרוּ כַּל הַתִּשִּׁיעִי שַׁלֶם. אַף כַּדְּ יִשִּׂרָאֵל, בֵּיוָן שֶׁטָּעֵמוּ טַעַם גָּלוּת – אָם יַחִזְרוּ בָּתְשׁוּבָה, יַחַשֶּׁב עַלֵיהָם בָּאָלוּ עַבָרוּ עַלֵיהָם בַּל אוֹתַם דְבַרִים שַׁבָּתוּבִים בַּתוֹרַה. כַּל שַׁבַּן וְכַל שֵׁבֵּן שֵׁבַּמָה וְכַמַה יִסּוּרִים עַבְרוּ עַלֵיהֵם מיום שהתחילה הגלות.

24. פַתַזוֹ וְאָמַר, (ישעיה כוֹ) כָּמוֹ הַרָה תַּהָּרִיב לַלֶּלֶדֹת 24. פַּתַח וְאָמַר, (ישעיה כוֹ) כִּמוֹ הָרָה תַוויל תּוֹעַה בּוובלים וגוֹי. בואי כִּבוו הַרה, אַרוו אִיהוּ לְעוֹבַרְהַא, לָאֻעָּבְּרָא עַכְּה הַשָּׁע יַרְווִיוֹ שִּׂכְבִּיוֹ. וְאִית בַעַּׂלְמַא כַּבָּוֹה וְכַבַּוֹה, דְּלָא עַּבַר עַנְלָה אֵכָּא יוֹבִא וַזֹּד אוֹ ָתָרִין יוֹבִיין בִתִּשִּׁיעַאָה, וְכַל צִּירִין וַוַזְבַלִּין דְעוּבַרְתַא בַּתִשִּׂיעַאָה אִינֹוּוֹ. וַאָּף עַל גַּב דְּלַא אַעַבר עַלָה אֵלַא יוֹבֵא ווֶדָא, אָתווֹשִּׂיב עַכָּה כָאִיכּוּ אָתעַברוּ כַּל תִשִּׂיעַאָה שִּׂלִים. אוּף הַכִי יִשְּׂרָאֵל, כֵיוַוֹ דְאָטִעַבוּי טַעַב גַּלוּתָא, אָי יָהַדְרוּוֹ בִּתְשׁוּבָה, יִתְוַישַּׂב עַבִּיהוּ בָאָבּוֹ אַעָּברוּ עַבּיִיהוּ כָּכּל אִינוּוֹ בִוּכִיוֹ דְּכְתִּיבִיוֹ בְאוֹרַיִיתַא. כַּל שַּבּן וְכַל שַּבּן דְכַבָּוה וְכַבִּוה יִסוּרִין אָעָבְרוּ עַכַיִּיהוּ בִוֹן יוֹבָוא דְגָּלוּתָא שַּׂרֵי.

25. אַבַל מַהוּ שֶׁכַּתוּב (דברים ד) בַּצַר לְדְּ וּמְצָאוּדְ כֹּל הַדְּבַרִים הַאֵּלֶה בְּאַחַרִית הַיַּמִים - בֹא וּרָאָה כַּמָה רַחֲמָנוּת רָחֶם הַקְּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוא אֶת יִשְׁרָאֵל בַּדָּבָר הַזָּה. לְמֵלֶךְ שֵׁהַיָה לוֹ בָּן יְחִידִי וָאַהַב אוֹתוֹ אַהַבָת נָפָשׁ, וּמְתוֹדְ אָהַבָּתוֹ נַתַן אוֹתוֹ לְאָמוֹ הַגָּבִירַה שַׁתְּגַדֵּל אותו ותלַמֵּד אותו דָרַכִים מָתַקּנוֹת. פַּעֲם אַחַת חַטַא לאַביו, בַּא אַביו והלקה אוֹתוֹ, ואחר כַּדְּ עַבַר עַל חטאוֹ. שַׁב כּמקדם ושׁוּב חַטָא לְאָבִיו, וְהוֹצִיא אוֹתוֹ אָבִיו מְבֵּיתוֹ וְרְגֵז ַעַלַיו. יַצָא אוֹתוֹ בֵן מַבֵּּיתוֹ.

25. אֲבֶל בַאִי דְּכָהִיבֹ, (דברים ד) בַּצַּר לָךְ וּבִצָּאוּךְ כּל הַדְבַרִים הָאֶלֶה בְּאָווַרִית הַיָּבִּים. הַא וווֹי, כַּמְּה רוזבונותא רוזים הודשא בריך הוא לישראל במלה דא. לבולכא דהוה ביה ברא יוזידאה, ורוזים ביה רְוֹזִיבוּוּ דְגַּפָשָּׂא, וּבִוגוֹּוּ רְוֹזִיבוּוּ דִּיכֵיהֹ, יָהַבֹּ כֵּיהֹ כְּאָבֵּוּיה בַּיִּטְרוֹנִיתָא דְתָרַבֵּי כֵּיה, וְתוֹלִיף כֵּיה אָרָוֹזִי בִּיתַתְּהָנַוֹּ. וָבנֹא ווַדַא ווֹב לַנָבֵי אַבוּה, אַתא אַבוֹהִי וְאַלְהֵי לִיה, וּלָבַתַר אַעָּבָר עַּל װוִבִּיה. תַּב בְּמִלְּקַרְבִּיין ְוְעָב לַאֲבוּהָ, וָאַפּקִיה אָבוּהָ בִּבּיתֵיה, וְאַרְגִּיוֹ עַבּיה, נַפַּק הַהוּא בְּרָא בוביתיה.

# Deuteronomy 4:30

"בַּצַר לְדָ–וֹמָצַאוּדָ, כֹּל הַדְּבָרִים הָאֵלֵה; בָּאַחַרִית, הַיַּמִים, וְשַׁבָתַּ עַד-יִהוַה אֱלֹהֵידָ, וְשַׁמַעָתַּ בִּקלוֹי"

"When you are in distress and all these things have come upon you, in the latter days you will return to YHVH your God and listen to His voice."

In the book of Deuteronomy Moses prepares the nation for the future process of correction that they will have to go through without him. Moses tells them about

the hardship and also tells them that the key to overcoming the process of correction is to follow the ways of the Torah.

Connecting to the Torah draws the mercy and protection of God, as it says in the following verse.

Deuteronomy 4:31

"כִּי אֵל רַחוּם יְהנָה אֱלֹהֶידְ, לֹא יַרְפְּדְּ וְלֹא יַשְׁחִיתֶדְ; וְלֹא יִשְׁכַּח אֵת-בִּרִית אֲבֹתֵידְ, אֲשֵׁר נִשְׁבַּע לַהֵם

"For the LORD your God is a merciful God. He will not leave you or destroy you or forget the covenant with your fathers that he swore to them."

Isaiah 26:17

"כָּמוֹ הַרָה מַקָרִיב לַלֶדֶת, מַחִיל תִזְעַק בַּחָבַלֵיהַ—כֵּן הַיִינוּ מְפַּנִידְּ, יִהוָהי"

"As the pregnant woman approaches the time to give birth, She writhes and cries out in her labor pains, Thus were we before You, YHVH."

The Zohar tells us that at the end of days the pain of the Tikkun process will be like a pregnant woman giving birth. The pregnancy may start with joy and ease but as it comes to the end we want to finish with the process as quickly as possible.

Many good people experience hardship in this generation. It comes in all aspects of life depending on the history of the individual Tikkun process.

People may live a good life and suddenly everything turns upside down and pain is coming from different directions. It is how God shows us his mercy. If God leaves us alone it is like a father that gave up on his child.

A process of painful cleansing must come before seeing the light. We should welcome the process because our goal is to see a new life and continuation of the light in the world. A pregnant woman waits for the moment to hold her baby and see his soul through his eyes. That baby for the mother represents the aspect of immortality because life continues. Accepting the process will lead us to the light at the end of the dark tunnel where we will see immortality.

בָּרָאוּי בָּדֵי שֵׁיִשְׁמַע אָבִיו הַמֵּלֵדְ וְתִהְיֵה עָלָיו ּתָשׁוּקָתוֹ – מֶה עַשָּׁה? אַמֶר, הוֹאָיל וְיַצָאתִי מהַיכַל אַבִי, אָעשֹׁה מִכָּאן וַהַּלְאַה כָּל מַה שָׁאַנִי רוֹצָה. מָה עֲשַׂה? הַלֶּךְ לְהָתְחַבֶּר לְזוֹנוֹת, וְהַתְלַכְלֵךְ בִּלְכְלוּךְ וְטִנֹפֵת עִמָּן, וְלֹא הָיָה נִמְצָא אֶלֶּא עָמָן בַּחָבּוּר שֵׁלַהֵן. כְּשֵׁהַגְבִירַה אמו פוקדת בכל יום על אותו הבן ויודעת שַּבְּנָה הָתִחַבֵּר עָם הַזּוֹנוֹת וְכַל חַבְרוּתוֹ הַיתִה עַמָהָן, מַתְחִילֵה לְבְכּוֹת וּלְמֵרֵר עַל בְּנָה.

26. ובאַתר דֹיִהַר בָּארַווֹ קִשׁוֹטֹ, וִיהֵא וַבְּאָה בִּדְּקָא 26. וּבִמְקוֹם שֵׁיֵלֵךְ בַּדֶרֶךְ אֲמֶת וִיהִיה צַדִּיק יאות, בֹּנִין דִישִּׁבִוע בִוּלְכָא אַבוּהַ, וִיהָא הִיאוּבְהֵיה עָּבֶּיה. בָּוֹה עַבַּר. אָבַוּר הוֹאִיל וִנָּפַהְנָּא בֵּוֹהַיּכָלָא דְאַבְּא, אַעָּבִיר בִּיכָּאוֹ וּלְהָלְאָה כָּל בָּוֹה דַאֲנָּא בָעֵיי. בְּוֹה עֵּבְר. אַזֶּל וְאָתִזַבָּר בִּזְּנִיוֹת, וְאָתַלְכִלֶּךְ בַּלְכִלוּכֵא דְטְזִּוּפֵא בַּהַרַיִיהוּ, וַלָּא הַוָה בִּשְּׁתְּכָווֹ אָלַא בַהַרַיִיהוּ, בְּוָבוּרֵא דְּלָהוֹן. דְבַּוּטְּרוֹנִיתָא אָבֵּייה פַּקְדַת בְּכֶל יוֹבָוּא עַכֹּל הַהוּא בֹרָא, וַיַּדְעַׂת דְּבָרָה בַּהָבִי זְוּנִוֹת אָתִוֹיַבֶּר, וְכֶּל וַיִּבְרוּהָא דיביה בַהַבִייהוּ הַנות. שַּׂרִיאַת לְבִּוּבְבֵּי, וּלְאָתְבָוּרָרָא עַׂל

אַמָרָה: וָאֵיךָ לֹא אֵבְכָּה, שֶׁהֵרִי בְּנָנוּ מְחוּץ לְהֵיכַל הַמֶּלֶךְ? וְלֹא דֵי שֵׁאֵינוֹ יוֹשֵׁב בְּהִיכַל הַמֵּלֶך, אָלָא שָהוּא יוֹשֶׁב עם הַזּוֹנוֹת! מַה

27. יוֹבֵוֹא וַזֶּדֹ עַאַל בַּוּלָבָא לָגַּבָּה, זַזְבוֹא לַה דְאָיהָי 27. יוֹם אַחַד נְכְנַס אֶלֵיהַ הַמֶּלֶדְּ וְרוֹאָה אוֹתַהּ בְּוּבַבְּה. שָּׂאִיל כָּה עַנֹל בָּוּה אַהְּ בָּכָאת. אָבִוּרָה וִכַּא בּוֹכָה. שׁוֹאֵל אוֹתָה: עַל מָה אַתְּ בּוֹכָה? אָבֹכֶּה, דְהָא בְּרָנָא לְבַר בְּוֹהֵיכָלָא דְבַּוּלְכָּא. וְלָא דֵּי דהוא לא יָתִיב בְּהֵיכָלָא דִבְּוּלְכָּא, אֶלָּא דְהוּוּא יָתִיב ַ בַּהַבִּי זוֹגוֹת. בַּוֹה זֵיבִורוּזָ כָּל בְּגַּי עָלְבָוּא, בְּרִיה דְבַוּלְכָא יֹאמְרוּ כָּל בְּנֵי הָעוֹלָם – שָׁבֶּן הַמֶּלֶךְ יוֹשֵׁב אָיהוּ דִּיָתִיב בָּבֵי זוֹנוֹת. שִּׂרִיאַת כְבִּוּבֶבֵי, וּכְאָתִוֹוֹנְגָּא בְּבֵית זונוֹת?! הִתְחִילְה לְבְבּוֹת וּלְהִתְחַנֵּן

# Isaiah 43:14

יי ,כֹּה-אָמַר יָהוָה גֹאַלְכֶם, קְדוֹשׁ יִשְׂרָאֵל: לְמַעַנְכֶם שִׁלַּחְתִּי בָבֶלָהיי ,כֹּה-אָמַר יִהוָה גֹאַלְכֶם, קְדוֹשׁ יִשְׂרָאֵל:

"Thus says YHVH your Redeemer, the Holy One of Israel, "For your sake I have sent (the Shechina) to Babylon"

The Zohar continues to explain the state of exile that we are in and tells us that the Shechina was sent to exile with us to give us support. The Shechina was residing in the Holy Temple, and after the destruction, she went to exile with us.

Genesis 2:10

"וְנָהָר יֹצֵא מֵעֵדֶן, לְהַשְׁקוֹת אֶת-הַגָּן; וּמִשָּׁם, יִפֶּרַד, וְהָיָה, לְאַרְבָּעָה רָאשִׁים"

"A river flowed out of Eden to water the garden, and there it divided and became four rivers."

The river is the aspect of Binah that brings life to the worlds below. When the Holy Tempe was standing the Shechina had continuous support from the 'river' of Binah. When the people developed greater desires for the self alone the spiritual vessel shrank and the river became dry.

Job 14:11

"אַזלוּ-מַיִם, מִנִּי-יַם; וְנַהַר, יֵחַרֵב וְיַבֵּשׁ"

"As water evaporates from the sea, And a river becomes parched and dried up,"

The disconnection of the people from the Light caused the destruction of the Holy Temple and the Shechina was removed from its dwelling place.

Shechina, שכינה, has two words יה and יה, meaning where the upper levels of Chokmah and Binah dwell.

Now the Shechina is wandering with us and can make temporary unification with the Light only on Shabbat, and when we make proper spiritual connections.

Rabbi Avraham Azulai and other great Kabbalists tell us that the main reason for Rabbi Shimon to write the Holy Zohar is to provide support for the Shechina while we are in exile.

When we study from the Zohar about the secrets of the upper levels we draw great light that is like the supernal river of Binah. It provides energy to the Shechina and she can help us and support our process.

28. אָבָּוֹר בַּוֹלְבָּא, דְּגִּינֶּךְ אַהְּדָּר כֵּיה, וְאַנְּתְּ עַּׂרְבָּא הַוֹּאִיל וְכַךְ הוּא, דִיכֵּיה, אַבִּוֹר בִוּלְבָּא הוֹאִיל וְכַךְ הוּא, דִיכֵּיה, אַבִּוֹר בִוּלְבָּא הוֹאִיל וְכַךְ הוּא, דִיכֵּיה, עַד דְּכָל בְּנִינְּה בְּנִינִיה בְּכִּנְּה וְנִּלְר, בְּכַבְּּוֹה וְנִלְּר, בְּכַבְּּוֹה בְּנִינִּיה בְּכִּיְה וְנִּוֹנְ אַ דְּיִלְּיִּ אַ דְּיִנְיִּ בְּנִינִיה בְּכַבְּּוֹה וְנְּלְר, בְּכַבְּּוֹה וְנִיְּלִי דְיִלִּי, אַוְּלִיוֹ דְיִלִי, אַוְּלִיוֹ דְּיִלִי, אַוְּלִיוֹ בְּנִינִיה בְּכַבְּּוֹה וְנָּרְ אִנְּיְבְּיִה בְּכַבְּּוֹה וְנְּלְר, בְּכַבְּּוֹה וְנִיְרָ בִּיִּבְּיִה בְּכִבְּּוֹה וְנְלְר, בְּכִבְּּוֹה וְנְּלְר, בְּכִבְּוֹה בְּנִינְיִי בְּרָבְיּא, בִּיִינִוֹיה בְּנִינְיִי בְּרָבְיּא, בִּינִינִיה בְּכָבְּוֹה וְנְּרָעוֹן בּלְּא, וְכָל זִיִיִּילִין דִּילִי, אַוְּלְנִוֹן בְּנִּיְנִי בְּבְּנִיה בְּבָּנִיה בְּנִינְילִין בְּיִבְּיוֹה בְּנִינְילִין דְּבְּינִילְוֹן בְּבְּיוֹה בְּנִינְילִיוֹן בְּרָבְא, בִּינִינִילוּ בְּלָּא, וְכָל זִיִיְילִיוֹן בְּיִבְּיוֹ בְּנְבְּיוֹ בְּבְּבְּיוֹה בְּבְּבְּיוֹה בְּבְּנִינְוֹיוֹ בְּיִבְיוֹיה, בְּבְּבְּיוֹה בְּבְּבְּיוֹה בְּבְּבְּיוֹיה, וְנִבְּילְוֹן בְּרָבִית בְּבְּבְּיוֹה בְּבְּבְּיוֹת בְּבְּבְּיוֹ בְּבְּיבְיוֹיוֹ בְּיִבְיוֹיבְּיוֹ בְּבְּבְּיוֹת בְּלְבְּא וְיִנְיְלְוֹן בְּיִבְּיתוֹן בִּרְבִיתְּיוֹ בְּיבְינִייְ בְּבְבְּוֹיוֹי, דְּבְּבְיוֹיה, בְּבְּבְּיוֹה, וְבְּבְּיבְיוֹיוֹ בְיִיבְּיי בְּבְּבְיוֹיה, בְּבְּבְּיוֹיה, בְּבְּבְּיוֹה בְּבְּבְּיוֹיוֹי בְּיבְיבְיוֹי בְּבְּבְיוֹיוֹי בְיִיבְיר בְּנְבְּבְּיבְיוֹ בְּבְיבְּיוֹם בְּיִבְיוֹיב בְּיבְּבְיוֹיה, בְּבְּבְּיוֹה, בְּיִבְּיבּיה, בִּילְבִייה, בְּבְּבְּבְיוֹיה, בְּבְּבְיוֹיה, בְּבְבְּבְיוֹב בְּבְּבְיבְיוֹ בְּבְּבְיבְיוֹיה, בְּיִבְייה, בְּיִבְּייבְיוֹיה, בְּיבְייה, בִּילְים בְּיבְיבְיבְייה בְּבְּבְיבְיבְיבְיבְיים בְּבְּבְיבְייבְייבְּים בְּבְבְּבְיבְיבְיבְיוֹיה, בְּיבְבְיבְיבְיבְיב בְּבְּבְיבְיבְיבְיבְיבְיבְיוֹ בְּבְבְיבְיבְיבְיבְיבְיים בְּבְבּבְיים בְּבְּבְיבְיבְיבְּיבְיבְיבְיבְיבְיבְיבְיבְיבְיים בְּבְבּבְיים בְּבְבּבְיבְיבְּים בְּיבּבְיים בְּבִיבְים בְּבְיבְּבְיים בְּבְיבְיבְיוֹים בְּבְיבְיבְיבְיבְים בְּבְבְיבְּיבְיבְיבְים בְּבְּב

29. קְיוֹּבִיין ְּ סָרַוֹז בְּבִּיּלְבַּיְרְבִיין. כָּוֹה עֲבַׁר בַּיִּלְבָּא. אַפִּיק לֵיה וּבְּלְבִּייה בִּיְבָּיִיה בִּיּנְוֹיְיכוּ הַּסְבְּלוּן בָּוֹזְרָא, וּבִּילְּקִיוּתָא הַבְּּוֹן. בּיִוֹן יְדַיְנִיְיכוּ הַּסְבְּלוּן בָּוֹזְרָא, וְבִילְּקִיוּתָא הַבְּוֹיִי יְתוּב וְהַבְּרִי יְתוּב בְּבִּיִי יְתוּב בּרבּא זוזִי.

30. פַּךְּ יִשְּׂרָאֵל בְּגוֹי דְּכַּוּלְכָּא לַּדִּישָּׂא אִינֿוּן. אָוֹזִית לוֹן לְּבִּילִים וְאִי תֵּיכִּוּא בְּתַּהוּא וְבְּוֹנָא לָא וֹזִאבוּ, גְּוֹנְרה דְּגְּוֹר לְבִּילִּא לְא וֹזִאבוּ, גְּוֹנְרה דְּגְּוֹר לְבִּילִים לְּנִילְא בְּרִיךְ הוּא בֵּין הַבְּתָרִים הָוָה אִתְּוֹזְוֹי לְכֵּיהֹנֵי לַּיֶּים, וְקִּיּרְשָׂא בְּרִיךְ הוּא אֵשְׁנֹּוֹז לְתְרֵין בִּוּלִין, וַזִּד בְּגִּיוֹ הַנִּים, וְקִּירְשִׁא בִּרִיךְ הוּא אֵשְׁנֹנוֹז לְתְרֵין בִּילִין, וַזִּד בְּגִּיוֹ הַּתִּרִים, וְקִּיְבְּיֹם, וְלִילְה. בְּא הוּא (דף קפּ"ט ע"ב) סְבָּה וְעִילְה. אָבְיִלְה, דָּא הוּא (דף קפּ"ט ע"ב) סְבָּה וְעִילְה. אְבְּוֹיִנוֹוּ גְּוֹי, וְלָא אִתְוֹזוֹוּ בְּּרִים, לָא הָנֵוִי גֹּוִי, וְלָא אִתְוֹזוֹוּ בְּרִים.

28. אָמַר הַמֶּלֶף: בִּשְׁבִילֵף אַחֲזִיר אוֹתוֹ, וְאֵהְ הָעַרְבָה שֶׁלוֹ. אָמְרָה: הַבִּי וַדַּאי. אָמַר הַמֶּלֶף: הוֹאִיל וְכָף הוֹא, לֹא צָרִיף לְהַחֲזִירוֹ בִּיוֹם בְּגָלוּי, שֶׁבּוּשָׁה עֲבוּרֵנוּ לְלֶכֶת בִּשְׁבִילוֹ לְבֵית זוֹנוֹת. וְאִם לֹא הָיָה בְּמוֹ זֶה שָׁטִנֵף אֶת עַצְמוֹ בְּךְ וְחִלֵּל בְּבוֹדִי, הָיִיתִי אֲנִי וְכָל הַחֲיָלוֹת שֶׁלִּי הוֹלְכִים בִּשְׁבִילוֹ בְּכַמָּה כְבוֹד וּבְכַמָּה חֲצוֹצְרוֹת לְפָנָיו, בְּכַמָּה בְּלֵי קְרֵב מִימִינוֹ חֲצוֹצְרוֹת לְפָנָיו, בְּכַמָּה בְּלֵי קְרֵב מִימִינוֹ וְנַדְעוּ כַלְּם שָׁהוּא בָּן הַמֶּלֶף. עַרְשָׁו בִּיוָן שֶׁהוּא טְנֵף אֶת עַצְמוֹ וְחַלֵּל אֶת בְּבוֹדִי, הוּא יַחֲזֹר בְּסֵתֶר שֶׁלֹא יַבִּירוּ בוֹ. חָזַר לַמֶּלֶף, וְנְתַן אוֹתוֹ לאמוֹ.

29. לְיָמִים סְרַח כְּמִקּדֶם. מֶה עָשָּׁה הַמֶּלֶּךְ? הוֹצִיא אוֹתוֹ וְאֶת אִמוֹ עִמּוֹ מִתוֹךְ הַהֵּיכְל וְאָמֵר: הֵלְכוּ שְׁנֵיכֶם, וּשְׁנֵיכֶם תִּסְבְּלוּ אֶת הַגָּלוּת וְהַמֵּלְקוּת שָׁם. כֵּיוָן שֶׁשְׁנֵיכֶם תִּסְבְּלוּ רְאֶחָד, אֲזַי אַדַע שֶׁבְּנִי יָשׁוּב בָּרָאוּי.

30. כָּךְ יִשְּׂרָאֵל, בְּנֵי הַמֶּלֶּךְ הַקְּדוֹשׁ הַם,
הוֹרִיד אוֹתָם לְמִצְרַיִם. וְאָם תֹאמֵר שֶׁבְּאוֹתוֹ
זְמֵן לֹא חָטְאוּ – הַגְּזֵרָה שֶׁגָּזַר הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ
זְמֵן לֹא חָטְאוּ – הַגְּזֵרָה שֶׁגָּזַר הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ
הוּא בִּבְרִית בֵּין הַבְּתָרִים הָיְיְתָה רְאוּיִה
לְהְתְקַיֵם, וְהַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא הִשְׁגִיחַ עֵל שְׁנֵי
דְבְרִים: אֶחָד עֵל אוֹתוֹ דְבּוּר שֶׁאָמֵר
אַבְרָהָם (בראשית טוֹ) בַּמָּה אֲדַע כִּי
אִירְשֶׁנָּה, זוֹהִי סִבְּה וְעַלְה. אֲבָל עַד שֶׁיִּצְאוּ
מִמְצְרַיִם לֹא הָיוּ וְלֹא הָיוּ וְרָאוּיִים בְּרָאוּי.

The process of exile was planned by God from the beginning. When God made the covenant with Abraham (then he was Abram) he revealed that there will be a hard process until

Genesis 15:5

"יִּוֹצֵא אֹתוֹ הַחוּצָה, וַיֹּאמֶר הַבֶּט-נָא הַשְּׁמִיְמָה וּסְפֹּר הַכּוֹכְבִים–אָם-תּוּכִּל, לְסְפֹּר אֹתָם; וַיּאמֶר לוֹ, כֹּה יִהְיֶה זְרְעֶּךְ "And He took him outside and said, "Now look toward the heavens, and count the stars, if you are able to count them." And He said to him, "So shall your descendants be." God took Abram out and showed him the plan for the future. Abram saw it but didn't see himself as part of the plan. He asked God in Genesis 15:8

"וַיּאמַר: אֱדֹנֶי יָהוָה, בַּמָּה אֶדַע כִּי אִירָשֶׁנָּה"

"He said, "O Lord GOD, how may I know that I will possess it?"

Then God took him through the process of the covenant, binding him to the right column and telling him:

Genesis 15:13

"וַיֹּאמֶר לָאָבָרֶם, יָדעַ תָּדַע כִּי-גָר יִהְיֶה זַרעַרְ בָּאָרֵץ לֹא לְהָם, וַעֲבָדוּם, וְעָנּוּ אֹתָם–אַרְבַּע מֵאוֹת, שָׁנָה

"descendants will be strangers in a land that is not theirs, where they will be enslaved and oppressed four hundred years"

The Israelites were in exile in Egypt for only 210 years. The number 400 mentioned in the verse represents the complete process that connects the souls of all Israelites on all levels and aspects of the YHVH name.

God also promised a day when He will release us from the difficult process. Isaiah 51:22

ַפֹּה-אָמַר אֱדֹנַיָךְ יָהוָה, וֵאלֹהַיִךְ יָרִיב עַמּוֹ, הָנֵּה לָקַחְתִּי מִיָּדֶךְ, אֱת-כּוֹס הַתַּרְעֵלָה—אֱת-קַבַּעַת כּוֹס חֲמָתִי, לֹא-תוֹסִיפִי "לשתותה עוד

"Thus says your Lord, YHVH, even your God Who contends for His people, "Behold, I have taken out of your hand the cup of reeling, The chalice of My anger; You will never drink it again"

הַחוֹחִים כַּן רַעיַתִי בִּין הַבַּנוֹת. רַצָה הַקְּרוֹשׁ בַרוּדְ הוּא לַעֲשׁוֹת אָת יִשְׂרָאֵל כָּמוֹ שֵׁלְמַעָלָה וַלְהִיוֹת שׁוֹשַׁנַה אֲחַת בַּאַרִץ כִּמוֹ שֵׁלְּמַעַלָה. והַשּׁוֹשַׁנָה שׁמַעלַה רִיחַ ונבחרה מכּל שׁאַר הַוּרַדִים שַּׁבַּעוֹלַם אֵינָה אֵלַא אוֹתַה שֵׁעוֹלַה בֵּין הַחוֹחִים. וְזוֹ דֵרֶךְ כַּרָאוּי. וְלַכֵּן זַרַע שְׁבָעִים זוּגוֹת, שֵׁהָיוּ שִׁבְעִים נֵפֵשׁ, וִהְכְנִיסֶם לְבֵין החוחים, ואותם חוחים, מיד שהיו הם שם זוגות, העלו ענפים ועלים ושלטו על העולם, ואַז פַרחַה ביניהם השׁוֹשׁנַה.

31. פַּתַח וָאָמַר, (שיר השירים ב) כְּשׁוֹשַׁנָּה בֵּין הַוֹווֹווָזִים 31. פַּתַח וָאָמַר, (שיר ב) כְּשׁוֹשַׁנָּה בֵּין בּוֹ רַעַּיַתִי בִּיוֹ הַבַּנוֹת. בַעָּא הּוּדְשָּׂא בִּרִיךְ הוּא לְבוּעַבִּד לוֹן לִישָּׂרָאֶל כְּגַּוונָא דְלְעַיֹּלָא וּלְבֵּוְהֵוִי שׁוֹשְׂנָה ווֵדְא בָּאַרְעָא, כָּגַּוונָא עָלַאָה. וְשׁוֹשָׂנָה דְסַלַּהָא רִיוַזא, וּאָתבּרִיר בִּכָּל שִּׂאָר וִורָדִיוֹ דְעַלבַא, לַא הַוִּי אַלַּא ההיא הסלקא בין החוווים. ודא ארווא כדקא גאות. וְעַבֹּל דָא זָרַע שִּׁבְעִין זוֹגִין, דָהָוו שִּׂבְעִין גַּפְשׂ, וְאֵעַיל לוֹן בין החוווים, ואינון חוווים, בער ההוו אינון ווגין הבון, סְלִיהָוּ עַגְּנְפִין וְטַרְפִין וּשִּׁלִיטוּ עַבׁל עַלְבַוּא, וּכְדִין פַרְזֵוֹת

32. כֵיוַן דְּבָעָא קּוּרְשָּׂא בְּרִיך הוא לְאַפַּקָא שׁוֹשַׂנָּה 32. כֵיוַן שֵׁרָצָה הַקְּרוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְהוֹצִיא וַלְקִים לַה בִּבִּינַיִיהוּ, כְּדֵיוֹ יַבְשׁוּ חוֹוֹוִים, וְאַוֹּדְרִיקוּ, וֹאָשְּׁהַצִּיאוּ, וַלָּא אָתוֹזְשִּׂבוּ לְכָלוּם. בְּשִּׂעַׂתָא דְאַזִּיל לְבִוּלְקָט שׁוֹשַׂנָּה דָא, לְאָפַקָא בְרֵיה בוּכְרֵיה, בְהַהוּא וֹבִינָּא אָזַׁל בַּוּלֹבָא גֹּוּ בַבָּוּה זַזְיִילִיזְ רַבְּרְבְנִּיזְ וְשַׂלִּיִטִיזְ, עַב דְגָּלִין פַרִישָּׂוֹ, וְאַפִּיק לְבֹרֵיה בּוּכְרֵיה בִּכַבָּה גִּבוּרִיוֹ, ואַייתי ביה להיכביה, ויַתיב סגי בבי בולכא.

שושַנַה וַלְלָקט אוֹתַה מְבֵּינֵיהֶם, אַז יַבְשׁוּ החוחים ונורקו והתכלו ולא נחשבו לכלום. בִּשַּׁעָה שָׁהוֹלֶךְ לְלְקִט אָת הַשׁוֹשַׁנָה הַזּוֹ וּלְהוֹצִיא בָנוֹ בָּכוֹרוֹ, בָּאוֹתוֹ זָמַן הַלַךְ הַמֶּלֶךְ בתוך כַּמַה חיַלוֹת גדוֹלים וְשַׁלִּיטִים עם דגלים פרושים, והוציא את בנו בכורו בכמה גבוּרוֹת, וָהַבִּיא אוֹתוֹ לְהֵיכֵלוֹ, וַיַשֶּׁב הַרְבֵּה בַּבִית הַמֵּלֵדְ.

Song of Songs 2:2

"כְּשׁוֹשַׁנָּה בֵּין הַחוֹחִים, כֵּן רַעְיָתִי בֵּין הַבָּנוֹת"

"Like a lily among the thorns, So is my darling among the maidens."

The Zohar reveals that God treats the Israelites as the supernal 'Lily', which is Malchut. The Lily has six leaves surrounding the center, like the six sefirot that feed Malchut. Because of its high connection, this Lily has a scent like no other flower in the world.

The Lily, Israel, went among the thorns that are the aspect of other nations. They went down to Egypt as 70 souls that God 'planted' among the thorns. The Egyptians were the aspect of thorns and with the energy and blessings of the Israelites, the Egyptians grew and controlled the world. The Lily could then grow and flourish among them.

The Holy One Blessed be He came to take his 'Lily' out of the 'thorns'. When the Lily was taken out of the thorns they dried out, wasted and considered to nothing. God brought the Israelites to the Holy Land and treated them as his firstborn in his palace. While on the path of spiritual growth, we are 'planted' among thorns. It's not an easy process but if we keep our desire for the Light together with spiritual connections then we are treated like the sons of God and when the time comes our pain is heard and we will be moved to our 'Promised Land'.

אותו, שבתוב ויחר אף ה' בישראל ויתנם בָיַר שׁוֹסִים וָגוֹ׳. סַרַח כְּמִקּדֵם וּמַרֵד בָּאַבִיו, הוציא אותו מביתו. מה עשו ישראל? ראו שָהרי התפּזרוּ בבבל והתערבוּ בעמים, לקחוּ נשים נַכריות והוֹלִידוּ מֵהֶם בַּנִים. עם כַּל זֵה האם הקדושה היתה אפוטרופוס עליהם.

33. כַּיווֹ דְּוֹזֶב לַגָּבִי אֲבוּהַ, אוֹכַזוֹ כֵיה, וְאַלָּהֵי כֵיה, 33. כֵּיווַ שַׁחַטָּא לְאָבִיו, הוֹכִיחַ אוֹתוֹ וְהַלְקָה דְּכָהִיבֹ, (שופטים ב) וַיִּזוֹר אַף יִיֶּ׳ בִּיִשִּׂרְאֵל וַיִּהְגֵּם בְּיֵר שׁוֹסִים וְגוֹי, סַרַוֹז כָּבִוּלְּקָדְבִיוֹן, וּבַוְרַד בְּאַבוּהָ, אֲפַּקָּיה בִּבִּיתֵיה. בַּוֹה עַבְּדוֹ יִשְּׂרָאֶל, וַזְבוּוּ דְּהָא אָתְבַּדְרוּ לְבַבֵּל, אָתעַּרבוּ בְעַבוּמֵיָא, נָּסִיבוּ נַּשִּׁיוֹ נַּכְרִיּוֹת, וְאוֹלִידוּ בְּנִיוֹ בּוֹּנְהוֹוֹּ. עָּם כָּל דָא, אִיבָּוא קַּדִישָּׂא דְוַת אַפַּטְּׂרוֹפּוֹסָא

.34 וַעֵל שֵׁעַשָּׁה כַּךְ, הַקָּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא אַמַר, הואיל וזו בּוּשָׁה, אַז שַׁיַבֹא בני מעצמוֹ. הוֹאיל וחלל כבודי, לא ראוי שאני אלך לשם להוציא אותו ולעשות לו נסים וגבורות במקדם. שבו הם בלי סיוע שהיו ראויים לו, בְּלִי נְסִים וְנָפָלֵאוֹת, אֱלַא כַּלַם מְפָזֵרִים, כַּלַם והאם הקדושה ערבה להם.

34. ועל דעַבר הָכִי, קוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא אָבֵר, הוֹאִיל וְכְסוּפֵא אֵיהוּ, כִּיתִי בְּרִי אִיהוּ בְּגַּרְבִּיה, הוֹאִיל וְזוֹכֵּל יָּקָרִי, כָּא אָתִּעָזֵיִי דִּאָנָא אֵיוַיִּל תַּבְּּוֹן כְאַפַּקָא כֵיה, וּלְבֵּוּעָבַר כֵיה גָּפִין וּגָּבוּוְרַן כְּבִוּלְקַדְבִוּיוֹ. תַבוּ אִינוּוֹ, בְּלַא סיועָא דְאָתַחָוֹוּ כּוֹוֹ, בִּכָּא פַכִּיאַוֹ וְנִּסִיוֹּ, אֶכַּא כַּכְּתוּ בותבדרו, בבלהו לאו בבוסבנו, ותבו להיכלא דבולכא עופים בעני, ושבו להיכל המלך בנושה, בָּכְסוּפַא, וְאֵיבָוּא הַדִּישָּׂא עַרבַת כוֹוֹ.

God brought the Israelites to the Promised Land but after the death of Joshua, they left the righteous path and lost the protection of God. Judges 2:14

וַיַּחַר-אַף יָהוָה, בִּיִשְׂרָאֵל, וַיִּתְּנֶם בִּיַד-שַּׁסִים, וַיַּשֹּׂסוּ אוֹתָם; וַיִּמְכֶּרֶם בְּיַד אוֹיְבַיהֶם, מְסְבִיב, וַלֹּא-יַכְלוּ עוֹד, לָעֲמֹד לְפְנֵי " "אוֹיַבֵיהֶם

"So the anger of YHVH was kindled against Israel, and he gave them over to plunderers, who plundered them. And he sold them into the hand of their surrounding enemies so that they could no longer withstand their enemies"

The anger of God is the aspect of the effect caused by the spiritual system when we disconnect ourselves from the Light of YHVH.

Without the Light, the Israelites are weak and their enemies can hurt them. They scattered all over the world, losing the strong connection to the Holy Land because it was desecrated by nations that took control over it.

We learned before that God didn't let Moses enter the land of Israel because they needed to continue with the process of earning the Final Redemption. Moses had a constant connection with the Light and if he were to enter the Land he would bring the end of correction and Mashiach.

Joshua conquered the Holy Land from the nations that represented the Klipot. They could get hold of the Land because the Israelites went down to Egypt to build their strength and growth as people of the Torah.

After Joshua, no one could take leadership and the people lost the path, bringing chaos onto themselves.

We need strong leaders to follow but unfortunately all leaders, on different levels, are under the control of the Klipot and the world is in chaos. It's true for heads of governments, big corporations and different religious groups of all faiths. The 'gravity' of the ego and the desire for the self of the leader separates him from the people he is supposed to lead and care for. Religious leaders and groups of spiritual teachings including Kabbalah also suffer from the same influence of klipot. The simple fact is that even if they have unity between the members of the group, they keep their own identity. Most of the righteous leaders left us in recent years, There are few righteous left but they won't try to lead big organizations because money corrupts. From time to time we hear about rabbis who disappear because of corruption, another one went to jail and others didn't get caught yet.

Leaders seek power and influence. Leaders of government will send soldiers to death because of stupid reasons. Organization leaders want the others to join them because they have a better message, teachings or whatever else. If you put them on the same street one door next to the other, you may see wars developing quickly even if they say, "There's only one God", "God is love", "God is unity" etc. It's true about God but the people are still far from true unity with their fellow men because when they put themselves as leaders, they naturally express some level of ego.

The Daily Zohar is not an organization and that is why we have students from all religious and spiritual organizations. They choose Rabbi Shimon and the Zohar as their teacher and leaders. That is why the Daily Zohar and Unity Zohar are important in unifying everyone under the teaching of the Zohar and not a person.

אָמוֹ. אָמֶר, מְכָּאן וָהַלְאָה הָאָם וּבְנָה יְסִבְּלוּ בַּמָּה רָעוֹת בָּאֵחַד. זֵהוּ שֵׁכַּתוּב, (ישעיה ו) ובפשעיכם שלחה אמכם. ועל זה פַתוב, (דברים ד) בַּצַר לְדְּ וּמְצֵאוּדְ כֹּל הַדְּבַרִים הָאֵלֶה בָּאָחַרִית הַיָּמִים. מָה זָה בָּאָחַרִית הַיָּמִים? אֵלָא זוֹ הָאָם הַקְּדוֹשָׁה, שֶׁהִיא אַחֲרִית הַיָּמִים, וְעִמָּה סָבְלוּ כֵּל מֵה שסבלו בגלות.

35. וַזֹאבוּ כִּבִּוּלְהַדְּבִוּיוֹ, בַּוֹה עַבֶּר קוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא. 35. חָטָאוּ כִּמְקְדֶם. מֵה עָשָּׁה הַקְּרוֹשׁ בָּרוֹךְ אַפִּיק לְהַאִי בְּרָא כְּבִוּלְלַדְּבִוּין בִּוהַיכָבֵיה, וְאִיבֵּוּה הוּא? הוֹצִיא אֶת הַבֵּן הַאֶּה בְּמִקּדֶם מִהֵיכָלוֹ עִם בַּהַבִּיה. אַבַּור, בִּנַבָּאוֹ וּלְהַלְאַה, אִיבִּוֹא וּבְרַה יִסְבְּלוּוֹ כַּמֵה בִּישִׂיוֹ כַּוֹוֶרָא, הָרָא הוּא דְכְתִיב, (ישעיה ג) וּבַפַשַּׁעַיכם שָּׂלָוַזָה אָבַּוֹכֶם. וְעַל דָא כָּתִיב, (דברים ד) בַּצַּר לָךָ וּבִיצָּאוּך כּל הַדְּבָרִים הָאֵכֶּה בִּאַוַיִרִית הַנָּבִוּים. בַּוֹאִי בְּאַוַיָרִית הַנָּבִוּים. אֵכַּא הַיא אִיבַוּא קרישא, דהיא אוורית היבוים, ועבוה סבלו כל בוה

36. וָאָלוּ יַחָזָרוּ בָתְשׁוּבָה – אֵפְלוּ רַעָה אַחַת אוֹ צַער אחַד שׁיַעבר עליהם, יחשב עליהם בָּאָלוּ סַבְלוּ הַכִּל. (וְאָם לֹא יִסְתֵם הַקֵּץ) וְאָם לֹא – בְּשֵׁיִסְתַּיֵם הַקָּץ (הָרֶע) וְכַל הַדּוֹרוֹת שָׁלּוֹ, כָּמוֹ שֵׁאֲמֶר הַמְנוֹרֵה הַקְּדוֹשָׁה, שׁבַּתוּב (ויקרא כה) לַצמיתת לַקֹּנה אֹתוֹ רַבִּי חִיָּיא, וַדַּאִי כָּךְ זֶה, וְעַל כֵּן נִמְשֶׁכֶת

36. וָאִילּוֹ יָהָדְרוּוֹ בְּתִיּוּבְתָא, אֲפִילּוֹ וַזְרֹ בִּישׁ, אוֹ וַזְרֹ צַּעַרא, דִיעַבר עַכּיִיהוּ, אָתְוַישֵּבׁ עַכִּיִיהוּ, כָאָלוּ סַבְּלוּ פלא (ס"א ואי לאו סתים קיצא) ואי לא, כד יסתיים קִיצָּא, (בישא) וְכֶל דָּרִין דִילֵיה. כְּמָה דְּאָמַר בּוּצִּינָא קַּדִּישָׁא, דִּכְתִּיבֹ, (ויקרא כה) כְּצְּבִּייתוּת כַּלְּוֹגֵּה אוֹתוֹ לְדוֹרוֹתֵיוֹ. וְכַל דָא, בְּתִיוּבְתַא הַלָּיֵא בִּוּלְּתָא. אֲבֵוֹר רְבִּיֹ לְדֹרְתָיוֹ. וְכָל זֶה, הַדָּבָר תָלוּי בִּתְשׁוּבָה. אָמֵר וֹזַיִּא, וַדָּאי הַכִּי הוּא. וְעַל דָּא גַּלוּתָא אָתְבִּוּשַׂרָ.

Because of the negativity and impurities created by the Israelites they were removed from the Holy Land. The prophet Isaiah delivers the word of God, putting the blame on the Israelites, saying that because of their iniquities God 'divorced' their mother, which is the Shechina.

Isaiah 50:1

ַפֿה אַמֶּר יהוָה, אַי זַה סָפּר כַּרִיתוּת אַמכם אַשֹּׁר שַׁלֶחַתִּיהַ, אוֹ מי מַנּוֹשִׁי, אַשַּׁר-מַכַרתִּי אַתכם לוֹ; הַן בַּעוֹנֹתִיכם " "נָמַכַּרְתֵּם, וּבִפִּשָּעִיכֵם שַׁלְּחָה אָמַכֵם

"Thus says YHVH: "Where is your mother's certificate of divorce, with which I sent her away? Or which of my creditors is it to whom I have sold you? Behold, for your iniquities you were sold, and for your transgressions your mother was sent away."

When the Holy Temple was in place and the priests conducted services, the Light could be in unification with the Shechina, keeping a steady flow of Light to the world. Without the Holy Temple, the Light can not be spread in the world. That created the aspect of 'divorce' because the Light can not be with the Shechina in his home, the Holy Temple. That is the state of the exile of the Shechina. She came out of the house with us to give us support and the ability to connect to the Light on Shabbat. It is the day that the Shechina can have unification with the Light for our benefit. That Shabbat is special. We welcome the Shabbat in a special way, we read the Torah using the process of seven elevations (Aliyot).

The Kabbalists teach us that Rabbi Shimon wrote the Zohar to have a connection for the Shechina supporting her unification with the Light, allowing us to bring Light into our lives and the world. Because the Zohar studies the Torah on a higher spiritual level it acts like a bridge to the upper Light and a small alternative to the Holy Temple. Rabbi Shimon was called Shabbat and Sinai, two names that represent the highest aspect of connection to the Torah.

Special Note for married couples:

The male-female unification is very important in this world to draw blessings. A married couple should make great efforts to respect each other and schedule unification on Friday night to benefit from the spiritual unification of the Light and the Shechina. Their unification with consciousness would draw great blessings to the family even if they lost the great love and passion they had before toward each other. This is a spiritual law that was designed to support the continuation of all aspects of life; from having children to fruitful relationships, success, and blessings to the family members and in work, business.

Those who think that they reached a 'dead-end' in their relationship should think seriously about those who are dependent on them and try harder before they go for divorce.

Schedule your Friday nights with purity and high consciousness for continuous blessings.

37. אַבַל הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא, כַּל מַה שׁראה (שַהַכָּה) (שַהַלַקה) לישׂראל בָּאַחַרִית הַיָּמִים הַזּוֹ. וּבְאַחַרִית הַיָּמִים הַזּוֹ יַעשה לָהֵם נִסִּים וּנָקָמוֹת, שֵׁכַּתוּב (ישעיה ב) וְהָיָה בָּאַחַרִית הַיַּמִים נַכוֹן יִהְיֵה הַר בּית ה׳ בָּרֹאשׁ הַהַרִים. מִי זָה רֹאשׁ הַהַרִים? זַה אַבְרַהַם הַזָּקָן, הַכּהֵן הַגַּדוֹל, הַרֹאשׁ שֵׁל הַכּּל. וֹמְשׁוּם שָׁהוּא רֹאשׁ, כּוֹס שֵׁל בָּרַכָה, יְהָיֶה נַכוֹן בָּרֹאשׁ הֶהָרִים, זֵה אַבְרָהָם הַזַּקֵן, רְאשׁוֹן לשאר ההרים, כּוֹס שַׁל בַּרַכַה, צריכַה להיוֹת מתקנת בימין.

37. אָבַל הּוּדְשָּׂא בַּרִיךְ הוּא, כַּל מַה דְּוָזְמֵי (ס"א דמתא) (נ"א דלקא) כוון כישראלי, בהאי אוורית היבוים, ובהאי אוורית היבוים יעביד כוון נפין ונוקבויו, דְּכָתִּיבֹ, (ישעיה ב') וְהָיָהֹ בְּאַוֹוַרִית הַיָּבִּים נָּכוּוֹ יְהָיֵה קר בית יַנִי בראש ההרים. מאן ראש ההרים. דא אָבַרָהָם סָבָא, (רנ"ב ע"ב) כַּהַנָּא רַבָּא, ראש דְּכֹלָא. וֹבְגִּין דְאִיהוּ ראשׁ, כּוֹס דְבַרְכָה, יְהָיֶה נָכוֹן בְּראשׁ הָהָרִים, דָּא אַבְרָהָם סְבָא, קַּדְבָּגָאָה לְשִּׂאַר הֵהָרִים. כוס דברכה, אַצְּטָרִיך לְבֵּוֹהֵוֵי בִּוּתַהָּנָא בִּיבִינָּא.

הַשָּׁלְחַן שָׁעוּר שֵׁנָּקָרָא (שָׁהוּא) זֵרָת לְבַרֶּךְ אָת הַקַּדוֹשׁ בַּרוּדְ הוּא, וְזָהוּ וְנָשַׂא מְגָבַעוֹת. מָה זָה מִגָּבַעוֹת? אֵלַא בִּינָה ובֵין בְּתוּלוֹת אַחריהַ רעוֹתיה, שׁעוּר הַזּרת הוּא. נשַׂא כּוֹס

38. (רנ"ב ע"ב) וְגַּשָּׂא (קי"ב ע"ב) בְּגְּּבְעּוֹת. אָצְּיֹּטְיֹרִיךְ 38. וְנִשָּׂא מִגְּבָעוֹת. צָרִיךְּ לִּהְיוֹת נִשְּׂא מִן 38. כֹבוהוֵי זָּהִיף בִוֹּ פַתּוֹרָא, שִׁיעוֹרָא דְאָהָרִי (ס"א דאיהו) וֶּרֶת, לְבָּרְכָא לְקּוּרְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא, וְדָא הוּא וְגַּשָּׂא בִוּגְּבְעוֹת. בִוּגְּבְעוֹת בַואי הוא. אֶכָּא בִינָה, ובִיןֹ בּתוּכּוֹת אַזוַבִיהָ רַעוֹבִיהָ, שִּׁיעוּרָא דְּיָּבֶת אִיהוּ. נִּשְּׂא שֵׁל בְּרָכָה מִנְּבָעוֹת וַדַּאִי, וְעַל כֵּן הַטּוֹב שֶׁיִּהְיֶה פוס דברכה בוגבעות ודאי, ועל דא טבא דיהא ליה לַבֶּן הַבְּכוֹר הָזֶה (יִשְׁרָאֵל) הוא בְּאַחֵרִית לָהָאי בָּרָא בּוּכָרָא, בְּאַזוֹרִית הַיָּנִים אִיהוּ.

The Zohar tells us that if the Israelites repent then even if they experience just one situation of hardship and pain, it would be considered for them as if they went through the entire suffering of the Exile.

Deuteronomy 4:30

".בַּצַר לְךָ—וּמְצָאוּךָ, כֹּל הַדְּבָרִים הָאֵלֶה; בְּאַחֲרִית, הַיָּמִים, וְשַׁבְתָּ עַד-יִהוָה אֱלֹהֶיךָ, וְשָׁמַעְתָּ בְּלְלוֹ״

"When you are in distress and all these things have come upon you, in the latter days you will return to YHVH your God and listen to His voice."

If the Israelites won't go back to the ways of YHVH, they will have to go through the entire correction process that is full of suffering, pain, and sorrow from one generation to the next. It will be so until the end of the generations or until they fully repent.

God will then remove all aspects of negativity from the world with miracles and vengeance to bring good to all of those who left after the cleansing process. Isaiah 2:2

"וְהָיָה בְּאַחֲרִית הַיָּמִים, נָכוֹן יִהְיֶה הַר בֵּית-יְהוָה בְּרֹאשׁ הֶהָרִים, וְנִשָּׂא, מִגְּבָעוֹת; וְנָהֲרוּ אֵלָיו, כָּל-הַגּוֹיִם"

"It shall come to pass in the latter days that the mountain of the house of YHVH shall be established as the highest of the mountains, and shall be lifted up above the hills; and all the nations shall flow to it"

Isaiah 2:3

ָּוֹהָלְכוּ עַמִּים רַבִּים, וְאָמָרוּ לְכוּ וַנַעֲלֵה אֱל-הַר-יִהוָה אֱל-בֵּית אֱלֹהֵי יַעֲקֹב, וְוֹרֵנוּ מִדְּרָכָיו, וְנֵלְכָה בִּאֹרְחֹתָיו: כִּי מִצִּיּוֹן "תַּצֵא תוֹרָה, וּדְבַר-יַהוָה מִירוּשָׁלְם"

"And many peoples will come and say, "Come, let us go up to the mountain of YHVH, To the house of the God of Jacob; That He may teach us concerning His ways And that we may walk in His paths." For the Torah will go forth from Zion And the word of YHVH from Jerusalem."

The above two verses tell us about the future. God will bring the Holy Temple, and the entire world will need and connect to the Light that comes out of it.

Those who already study the Torah through the Zohar and follow its spiritual laws earn the merits to be safe when God comes to cleanse the negativity from the world before bringing down the new and everlasting Holy Temple in Jerusalem.

Now it's the time to connect and follow the ways of the Zohar with purity. Tomorrow could be too late to change because the heart should be changed with faith and pure consciousness, not from fear when seeing the chaos spreading around. When we see how governments are in a fragile and volatile state, we know that it won't be long before Sat-an pushes one idiot at the top to make one wrong decision that would drag the whole world into wars and chaos.

בָּךְ הוֹא. בִּרֹאשׁ הֵהָרִים – זֵה יָמִין, אַבְרָהָם הַזָּקָן, שָׁהוּא וַדָּאי רֹאשׁ הַהַרִים. וְנְשַּׁא מָגָבַעוֹת – מִשְּׁעוּר הַגָּבַעוֹת, שֵׁהֶם רְצוֹנוֹ. וְיַפָּה אַמֶרתַ. וְנַהַרוּ אֵלֵיו כַּל הַגּוֹיִם, מִי הוּאַ? אַמַר לוֹ, וַאֵפָלוּ נַשִּׁים וּקָטַנִּים וְהַשַּׁמֵשׁ שֵׁעוֹבֵד עַל השׁלחַן, אף על גַּב שָׁאִינוֹ אוֹכל, צַריף לשׁמֹע ולומר אמן. (לְהַרִיק בַּרֶכָה לְכוֹס) שלא יאמר אדם: אני לא אכלתי, והואיל ולא הצטרפתי לוְמוּן, אַנִי לא אַשְׁמַע וְלֹא אמֵר אַמֵּן. הַכּל חַיִבִים בוֹ.

39. אָבור כַּיֹה שַּׁפִיר הַאַבוּרָתַ, הַאוֹ הָרַא וַדָּאוֹ הַכִּי הוא. 39. אַבור לוֹ, יַפָּה אַבַּוּרָתַ, שֵׁפָּסוּק זָה וַדְּאי בראש ההרים, דא יבוינא, אַבְרַהם סָבָא, דְאָיהוּ ראש ָהֶהָרִים וַדַּאִי. וְגִּשָּׂא בִוּגְּבְעוֹת, בִשִּׂיעוֹרָא דְּגָּבְעוֹת, דֹאָלנוֹן רעוֹתֵיה. וְשַׂפִיר הָאָבוֹרת. (ישעיה ב) וְנָּבְרוּ אֱכָיׁו פל הגוים. מאי הוא. אמר ליה, ואפילו נשים וקטנים וְשַׂבֵּושׁ דְּפַלָּווֹ עַל פַתּוֹרָא, אַף עַל גַּבֹּ דְאִיהוּ לַא אַכָּל, אָצִּטְּרִירְ כְּבִּישָּׁבִּועָ, וּכְבֵּיבִיר אָבֵוּן. (ס"א להריק ברכה לכוס דלא וכו') דְּלָא יָיְבָּוּא בָּר נַּשׁיֹ, אֲנָא לַא אֶכַלִּית, והואיל (דף ק"צ ע"א) דלא אַנטריפַנא לוֹבּווּוֹ, לא אַשְּׁבִּע וַלָּא אֵיבִא אַבֵּוֹ. הַכּל וַזַיִּבִין בֵּיה.

40. דַבַר אַחר ונַהרוּ אַלִיוֹ כַּל הַגּוֹיִם – אַף על גב שנשים וקטנים פטורים מן המצוות, בְּכוֹס שֵׁל בִּרְכָה הַכּל חַיַּבִים, וּבְלְבַד שֵׁיָדְעוּ אָת מִי מִבַרְכִים, וְזָהוּ וְנַהֵרוּ אֱלֵיו כַּל הַגּוֹיִם. בָּא רַבִּי יוֹסֵי וּנְשֵׁקוֹ. אֲמֶר, כַּמָה יַפָּה דָּבַר זֵה 40. דַבֶּר אֲזֶזר וְגַּהָרוּ אֱלֵיו כַּל הַגּוֹיִם, אָף עֵּל גַּב דְגַּשִּׂים וּהֶטַׂנִּים פטוּרִין בון הַבִּּנִצְוֹת, בְּכוֹס דְּבְרַכָה הַכּל וַזַיֵּבִיןֹ, בּלבַר דִינִּדְעוֹן לִבֵּואוֹ בִּנְרָכִיוֹ, וְדָא הִיא וְנָּהַרוּ אֵלְיוּ כָּל הַגּוֹיִם. אָתָא רִבִּי יוֹסֵי וּנְּשָׁהֵיהֹ, אָבֵור כַּבְּוֹה שַׁפָּיר בִוּכְּה דא, ובותיקא לווכא.

#### Isaiah 2:2

"וְהָיָה בְּאַחֵרִית הַיָּמִים, נָכוֹן יִהְיֶה הַר בִּית-יְהוָה בְּרֹאשׁ הֶהָרִים, וְנִשְּׂא, מִגְּבָעוֹת; וְנָהֵרוּ אֵלְיו, כָּל-הַגּוֹיִם"

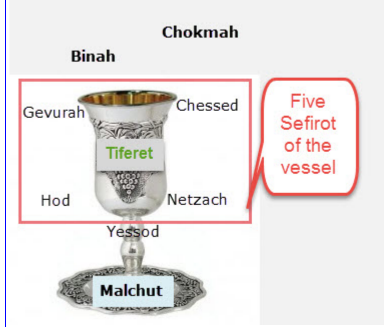
"It shall come to pass in the end of days that the mountain of the house of YHVH shall be established as the highest (head) of the mountains, and shall be above the hills; and all the nations shall flow to it"

This verse is about the revelation of the Third Holy Temple in Jerusalem that will bring Light for all nations of the world.

The Zohar brings another understanding of this verse and connects it to another aspect of great blessings.

The 'End of Days' is Malchut and the 'highest of the mountains' is Abraham and the aspect of Chessed. Like the high priest, he has a connection to Chokmah that is the 'head' and the highest of all.

Chessed is the head of the lower seven sefirot and continues the blessings to Malchut. 'Above the hills' is Binah that brings the blessings from Chokmah to Chessed that is the top of the vessel, which is the aspect of Malchut and the 'Cup of Blessings'.



The most important connection to the 'cup of blessings' is the Kiddush of Shabbat. It elevates us to Binah and 'fills' our cup with the Light of Shabbat.

Men and women are obligated to say kiddush on Shabbat to fulfill the precept from the 10 commandments (Exodus 20:7 and Deuteronomy 5:11).

The cup of blessings should be held with the right hand. The five fingers represent the five Sefirot of the vessel. The best way to hold the cup is to place the cup on the palm of the hand and the fingers pointing up but as long as the five fingers touch the cup, the blessings come down in full. The cup should be raised above the surface of the table for the aspect of elevating to Binah.

In the absence of a man (over 13 years old), women, married or not, should do Kiddush on Shabbat. Listening to full kiddush after Shabbat services and answering Amen is sufficient to make the connection.

You may ask more questions in the comments area below.

41. עַכְשָׁו יֵשׁ לְּדֵיֵק, אִם אַחֲרִית הַיָּמִים הַזּוֹ הִיא כּוֹס שֶׁל בְּרֶכָה מַמְּשׁ, מַה זֶּה הַר בֵּית הי׳ הָיָה לוֹ לְכְתִּב כָּךְ: וְהָיָה אַחֲרִית הַיָּמִים נְכוֹן יָהְיֶה בְּרֹאשׁ הָהָרִים. מַהוּ בְּאַחֲרִית הַיָּמִים נְכוֹן יִהְיֶה הַר בֵּית ה׳? אָמַר לוֹ, אַחֲרִית הַיָּמִים הוּא יְהְיֶּה הַר בֵּית ה׳? אָמַר לוֹ, אַחֲרִית הַיָּמִים הוּא הָעֵץ שֶׁל הַכּּל, מֵרֹאשׁוֹ וְעַד סוֹפוֹ, שֶׁהוּא עֵץ טוֹב וְרַע. וּבָא הַפְּסוּק לְבָרֵר בְּאַחֲרִית הַיָּמִים, וְהוֹצִיא הַר בִּית ה׳, זֶה טוֹב בְּלִי רַע. הַר בִּית ה׳ וַדָּאי שָׁאֵין שֶׁם חֵלֶק לַצַּד הָאַחֵר, שָׁהַרִי

41. הַשְּׂהָא אֵית כְּבִיִיּכָּא, אִי הַאי אַזוַרִית הַיָּבִּוּם, אִיהוּ בּוֹס דִבְּרָכָה בַּוּבְּוֹשׁ, בַּוֹהוּ הַר בֵּית יְיָי, הֲוָה כֵּיה כְּבִּרְכָה בִּוֹבְּוֹשׁ, בַּוֹהוּ הַר בֵּית יְיָי, הֲוָה כֵּיה כְּבִּרְכָה בָּוֹה הַיְבִּים נְּכוּוֹ יִהְיֶה בְּרֹאשׁ הָּבְּרִים. בַּיהוּ בְּצִּקְזַוְרִית הַיָּבִּוּם נְּכוּוֹ יִהְיֶה הַר בֵּית יְיָי. אֲבַּוֹר כֵּיה, אַזְוֹרִית הַיְּבִּוֹם אִיהוּ אִילְנָּא כּפְּלֹא, בֵּוֹרִישֵׁיה וְעַד סִיפֵּיה, דְּהוּא אִילְנָּא דְּטוֹב וְרָע. וְאָתָא הְּרָא לְבְרְרָא בְּאַזְזַרִית הַיָּבִיוֹם, וְאַפֵּילְ הַר בִּית יְיִי, דְּא טוֹב בְּלְא רְעַ. הַר בִּית הַיִּי, דֹּא טוֹב בְּלְא רְעַ. הַר בִּית הַיִּי, בִּית בִּית.

נְבְחַר הַר בִּית ה' מִתּוֹךְ הָעֵץ, שֶׁהוּא אַחֲרִית הַיָּמִים. וְזוֹהִי כּוֹס שֶׁל בְּרָכָה, שֶׁהוּא נָכוֹן בִּרֹאשׁ הֶהָרִים.

יִיָּ׳ וַדַּאִי דְּכֵית תַּבָּוֹן זוּוּלָקָא לְסִטְּרָא אַזְוַרָא, דְּהָא אָתְבְּרִיר הַר בִּית יִיָּ׳, כִוגוֹ אִילָנָא דְאִיהוּ אַזְוַרִית הַיָּכִּים. וַדָּא אִיהוּ כּוֹס דְּבָרֶכָה, דְּאִיהוּ נָּכוֹן בְּרִאשׁ הַהָּרִים.

#### Isaiah 2:2

"וְהָיָה בָּאַחֵרִית הַיָּמִים, נָכוֹן יִהְיֶה הַר בֶּית-יָהוָה בָּראשׁ הֶהַרִים, וְנָשָּׂא, מִגְּבָעוֹת; וְנָהֵרוּ אֵלִיו, כָּל-הַגּוֹיִם"

"It shall come to pass in the end of days that the mountain of the house of YHVH shall be established as the highest (head) of the mountains, and shall be above the hills; and all the nations shall flow to it"

The Zohar continues the study of this verse and says that we need to clarify what seems to be a conflict. If the 'End of Days' is Malchut, and the 'Cup of Blessings', than what is the 'Mountain of the House' when it also represents Malchut?

The explanation of the Zohar is that the 'End of Days' is all the 10 sefirot of Malchut from its top to bottom with the aspect of 'Good and Bad'. Those who have merits connect and receive from the 'Good' and those without merits receive from the 'Bad'. At the 'End of Days,' the house on the mountain of YHVH is the Holy Temple. It will be completely pure without any aspect of 'bad' that comes from the 'other side'. The Holy Temple will fill the cup, which is Malchut with the blessing that is pure Light.

43. עַּל הַהִיא בִּוּפָּה דְאַוֹזְבֵּוּי קּוּדְשָּׂא בְּרִיךְ הוּא לְבוּשֶׂה, בְּגִּין דְאַף עַׂל גַּב דְיִשְּׂרָאֵל זְזִבִּין בְּבֵּיה בְּכָל דָּרָא וְדָרָא, לְא בְּעֵּי בִּוּאוֹ דְּנִיבָּוּא עָׂלַיִּיהוּ דַּלְטוֹוְרִיןֹ. בְּנָּלְוֹ, בְּוֹהוֹשֵׂעַ, הָא אוּקְבּוּיהְ דְּכְהִיבֹ, (הושע א) הְּוֹזִכַּת דְּבֶּר יְיִי בְּהוֹשֵׂעַ, הָא אוּקְבוּוּהְ בִּוֹלְרָא (הושע ב) וְהָיָה בִּוֹסְפָּר בְּנֵּי יִשְּׂרָאֵל כְּוֹזוֹל בִּוֹלְ דָּא בָּרִיךְ לוֹן בְּכַבְּוֹה בִּרְכָּאוֹ, לְאָהַדְּרָא הַיִּים וְגֹּוֹי, וּבְגִּיוֹ דָּא בָּרִיךְ לוֹן בְּכַבְּוֹה בִּרְכָּאוֹ, לְאָהַדְּרָא בְּרִיךְ לוֹן בְּכַבְּוֹה בִּרְכָּאוֹ, לְאָהַדְּיָא, וְלָא בְּרִיךְ לוֹן לְנַבֵּי אֲבוּהוֹן דְּבִשְּׂבוִיָּא, וְלָא בְּרִיךְ לוֹן לְנַבְּי וְבִילְיִה, וְלָא בְּרִיךְ לוֹן לְנַבְּי וְּבִילְיה, וֹלְאַהְבָּא לוֹן לְנַבְּי וְבִינְהוֹן דְּבִשְּׂבוִיִּא, וְלָא בְּרִיךְ לוֹן בְּבַבְּיוֹהוֹן דְּבִשְּׁבוֹיִיא, וְלָא בְּרִיךְ בְּיֹן בְּיִבְּיוֹים בְּרִיךְ בְּיִיוֹן בְּיִבְּיוֹה בְּרְיִים בְּיִבְּיוֹיִבְּיִים וְנֹוֹי בְּבְבְּיוֹם בְּיִבְּיִם בְּוֹן בְּבְבִינִייִם וְנִגוֹי. וִבְּיִבְּיִא לוֹן לְנִבְיּוֹ לְנִיבְּיִים וְנִגוֹייִבְּיִא, וֹלְאָהְבָּא לוֹן לְנַבְּבִי בְּבִבְּיוֹבְיוֹין בְּעִיבְּנִייִּא, וְלָּא בְּבִיבְּיִיה בְּיִבְּא לוֹן בְּבְבְּיִנְבְיוֹים בְּיִבְּיוֹיִבְיִים וְבוֹיוֹן בְּבִבְּיִים וְבֹּיוֹים בְּיִבְּיִבְּבְייִים וְבִּוֹים בְּיִים וְבִּוֹים בְּבִּיִים וְבִּיִּים בְּיִיּיִבְיִים וְבְּיוֹים בְּיִים וְבְּבִיבְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִיוֹיִים בְּיוֹבְיִים בְּבִיבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיוֹבְיּי בְּיִים בְּבְּיִים בְּיוֹבְייִים וְּוֹיִים בְּבְּיוֹבְיִים בְּיוֹיִבְיִים בְּיִבְּיוֹם בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְיוֹבְיוֹים בְּבְיוֹבְייִים בְּיוֹבְבְייוֹם בְּיוֹים בְּיוֹבְייִיא, וְבְיּיִים בְּבִיבְּיוֹבְייִים בְּבְיוֹבְיוֹים בְּיוֹים בְּבְיוֹבְבְיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְייִים בְּיִישְׁיִבְייִבְיים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְיים בְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹם בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּבְּיוֹבְיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוּ

42. אָמַר רַבִּי יוֹסֵי, אַשְׁרֵי הַדֶּרֶךְ הַזּוֹ שֶׁזְכִינוֹ לַדְּבָר הַזָּה. אָמַר לוֹ, מִמִּי שְׁמַעְתָּ אוֹתוֹ? אָמַר לוֹ, יוֹם אֶחָד הָיִיתִי הוֹלֵךְ בַּדֶּרֶךְ וְשְׁמַעְתִּי לוֹ, יוֹם אֶחָד הָיִיתִי הוֹלֵךְ בַּדֶּרֶךְ וְשְׁמַעְתִּי אֶת רַב הַמְנוּנְא סְבָא (לְרַבִּי שְׁמְעוֹן) שָׁהָיָה דּוֹרֵשׁ אֶת הַפְּּסוּק הַזָּה לְרַב אָחָרוֹ צְרוֹר בִּכְנַףְ לְבוּשִׁי שֶׁלֹא יָסוּר מִמֶּנִי אָתוֹ צְרוֹר בִּכְנַף לְבוּשִׁי שֶׁלֹא יָסוּר מִמֶּנִי לוֹ, וַדֵּאי שֶׁלֹא יָסוּר מִמֶּנִי לְּעוֹלְמִים. אָמַר לוֹ, וַדֵּאי שֶׁלֹא יָסוּר מְמֶנִי נְאוֹר מְחַבְּי הַעוֹלְי, וְאִם נְאוֹר מִהְנִּלְרָה הַקְּדוֹשְׁה. אַשְׁרֵי הָעוֹלְי שֶׁלֹא שָׁלֹא יָסוּר מִמֶּנִי שָׁלֹא יָסוּר מִמְּנִי אָרִר אוֹתוֹ בִּשְׁלֹשִׁים אוֹ שָּלֹא יָסוּר מִמְּנִי קְשְׁרִים בְּכִיסִי שֶׁלֹא יָסוּר מִמֶנִי לְּעוֹלְמִים. בְּכִיסִי שֶׁלֹא יָסוּר מִמֶּנִי לְעוֹלְמִים.

43. על אותו דָבָר שֶׁהֶרְאָה הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא לְמשֶׁה, מִשׁוּם שֶׁאַף עֵל גַּב שֶׁיִּשְׂרָאֵל חָטְאוּ לְפָנָיו בְּכָל דּוֹר וְדוֹר, לֹא רְצָה מִי שְׁיֹּאמֶר עֲלֵיהֶם לְשׁוֹן הָרָע. מְנַיִּן לְנוּי? מֵהוֹשֵׁע, שֶׁיֹּאמֵר עֲלֵיהֶם לְשׁוֹן הָרָע. מְנַיִּן לְנוּי? מֵהוֹשֵׁע, שֶׁיָּאמֵר עֲלֵיהֶם לְשׁוֹן הָרָע. מְנַיִּן לְנוּי? מֵהוֹשֵׁע, דְּבֶרוּ הֹ בְּהוֹשֵׁע, דְבֵרי בֹּאְרוּ אֶת הַדְּבָר. וְעֵל כֵּן הָיָה מִסְפַּר בְּנִי יְשִׁרְאֵל בְּחוֹל הַיָּם וְגוֹי. וּמְשׁוּם כָּדְ בַּרַדְ אוֹתָם בְּבְּרְ אוֹתְם בְּבְרַבּוֹת, לַחֲזֹר בִּרְשׁוּבְה וְלַהֲשִׁיבְם לִאביהם שִׁבּשִׁמִים, ולֹא זִז משׁם הַקְּדוֹשׁ לִאביהם שִׁבּשִׁמִים, ולֹא זִז משׁם הַקְּדוֹשׁ

אַעַּבִי בִּוהַבָּוֹן, עַד דִּקּוּדְשָּׂא בִּרִיךְ הוּא בַוּוֹוֹל עַּל װוֹבַיִּיהוּ, בִּרוּדְ הוּא עֵד שֶׁמְחַל עַל חֲטָאִיהֶם וְהִתְנַקּוּ וֹאָתנִּקִיאוּ הַבֵּויה.

Rabbi Yosi tells Rabbi Echa that while he was walking on the way, he saw and listened to Ray Hamnuna Saya discussing a study related to the End of Days. He was happy and made a knot on his garments so he will never lose this study.

Rabbi Echa said that a holy thing like this came from a holy light and how blessed is the generation that great pillars sustain the world. He continued to say that if rabbi Yosi made one knot on his garments, he will make 30 or 40 knots in his pocket.

To understand their words and the Zohar in generals we need to understand the terms the Zohar uses in describing different situations.

The garment is the surrounding light of a person and a 'knot' is a strong connection or a transformation of the study into light that expands the surrounding light and stays forever with the person even if the physical garment is worn out and thrown away.

Many times in the Zohar we read that the students are walking on 'the way' and different things happen to them. 'The way' is a high spiritual study that takes the students on a spiritual path of study. In the study of Rabbi Yosi, he sees Rav Hamnuna Sava that had a soul from the world of Atzilut. The Holy Ari in the gate of Reincarnations reveals that Rav Hamnuna had a spark of the soul of Moses.

The 'pocket' of Rabbi Echa is the aspect of the inner light of the garments that is closer to the soul.

All of our studies become connected to our surrounding light. With acts of prayers, Tzedakah and sharing we internalize the outer/surrounding Light into our vessel.

הָעוֹלָם, אִשָּׁה אַחַת שָׁלַחָהַ לִיִשְׂרָאֵל וּדְבוֹרַה שְּׁמָה, שֶׁבָּתוּב (שופטים ד) וְהִיא יוֹשֵׁבֵת תַחַת תֹמֵר דִבוֹרָה. זָהוּ רֹתֵם. וְהַחֲזִירַתִם לְמוּטָב, שֵׁכַּתוּב (שם ה) עַד שַׁקַמְתִּי דְּבוֹרָה.

44. אַכּיהוּ בוה כתיב ביה, (מלכים א יט) ויבא וישוב 44. מה כַתוּב בּאליַהוּ? (מלכים-א יט) וַיבֹא תַּנַזַת רֹדֶם אֶּנָזֶדֹ וְגַּוֹ׳, אָבַּוֹר בָּוּאַרִיהֹ דְּעַּׂלְבַּוּא, אָהָתַא נַיֵּשֶׁב נַּתַחַת רֹדֶם אֶּחָד וְגוֹ׳. אָמַר, רִבּוֹן כוֹוֹ כישראַל, ודבורה שורת דְּכָהִיב, (שופטים ד) וְהָיֹא יוֹשֶׂבֶת הַוֹוֶת תבֵּיר דְבוֹרָה. דא הוא רתם, ואָהַדְרַת לוֹן לְמוּטָבֹ, דְּכְתִּיבֹ, (שופטים ה) עַּד שַּׂהָבְתִתִי דְבוֹרָה. וָאָנָא עַאכִית בֶּינַיִיהוּ, וְאָכַרְוִית וֹאַנִי נִכְנַסְתִי בִינִיהֶם, וִהְכַרְוֹתִי לְפְנֵיהֶם וְלֹא בְּבוֹיִיהוּ וִכָּא יַכִּיכְנַא.

45. עד שהיה יושב, התגלה עליו הקדוש בַּרוּדְ הוּא. אַמֶּר לוֹ, מֶה לְדְּ פה אֵלְיַהוּ? בָּרִאשׁוֹנָה הָיִיתָ מִקַטָרֵג וּמְקַנֵּא עַל הַבִּרית, וּמְשֵּׁרָאִיתִי בִּדְּ שֵׁקְנָאתַ עַלַי בְּאוֹתַה בִּרִית, נַטַלְתִּי אוֹתַהּ בָּרָצוֹנוֹ שֵׁל משֵׁה וְנַתַתִּי לְדְּ, עֲד שַׁמֹשֶׁה הַיָה אוֹמֶר, (במדבר כה) הָנְנִי נֹתֵן לוֹ אָת בַּרִיתִי שַׁלוֹם. עַכִשַׁו שַׁהוּא שֵׁלָּדְּ, אֵינוֹ ראוּי לְדְּ לְקַטְרֵג עַלֵיו, הַיַה לְדְּ לְהַשְׁאִיר אֵת קנאתד לי, כמו בראשונה שהיתה שלי, נתתי אותו לידי אחר ולא קטרגתי עליו.

45. עַבר דְּהָנָה יָתִיבֹ, אִתְגָּבל עָב'יה קוּדְשָּׂא בִּרִיך הוא, אָבַור כֵּיה בַּוֹה כָּךְ פַה אַכִּיָּהוּ, בְּקַּדְבִוּיתָא קָא הַוֵית בִּיקְטִּרְגָּא וּבִיקָנֵּי עַכֹּל בְּרִית, וּבִוּדְוַזְבֵוינָא בַּךְ דְּקַנִּית עַכַּי בֹּהַהוּא בִּרִית, נַּטִּלִית כֵּיה בִּרעוֹ דְבוּשָּׁה, וְיָהִיבְנָּא כְּךְּ, עַּר דָּבוּשָׂה (רי"ב ע"א) הָוָה אָבֵיר (במדבר כה) הְנָּנִי נותן כו את בריתי שָּׁכוֹם. הַשִּּיהַא דְאִיהוּ דִיכְרָ, כְא אָתוֹזוֹנִי כֶּרָ כִּלְּפִינִרגָּא עֵּכּוֹיי, הַנָּה כִּרְ כִבְּיִשְּׁבֵּּה הָנִּייִרְ כִיי, בְּבָּוֹה בְּקַרְבִוּיתָא דְהָוָה דִיכִּי, שְּׂבַקְנָּא כֵיה כִיּדְא אַוְזַרְא, ולא הטריגנא עלוי.

For the background story, I suggest reading 1 Kings 18 http://www.mechonmamre.org/p/pt/pt09a18.htm

In short, the story tells what lead to the killing of 450 idol worship prophets by Elijah. They were serving King Ahab and Elijah was running away from the wrath of the king. Note: In chapter 18 we read how God answered Elijah's prayer. It was the time of the afternoon and many people read "Elijah Opened" from Tikunei Zohar, before praying the afternoon prayer of Mincha. We Also mention that event during the Selichot that we do every morning before and during Rosh Hashanah and Yom Kippur prayers. As God answered Elijah's prayer so we want to use the same channel opened by Elijah for our own prayers.

1 Kings 19:4

ָּיָהוֹא-הָלַרְ בַּמִּדְבָּר, דֵּרֵךְ יוֹם, וַיָּבֹא, וַיֵּשֶׁב תַּחַת רֹתֶם אחת (אֱחָד); וַיִּשְׁאַל אֱת-נַפְשׁוֹ, לְמוּת, וַיֹּאמֶר רַב עַתָּה יִהוָה "קַח נַפִּשִּׁי, כִּי-לֹא-טוֹב אָנֹכִי מֵאֱבֹתָי

"But he himself went a day's journey into the wilderness, and came and sat down under a juniper tree; and he requested for himself that he might die, and said, "It is enough; now, O YHVH, take my life, for I am not better than my fathers."

Elijah was The Zohar reveals that Elijah sat under a tree, reflecting on his mission, and the unsuccessful outcome of making the people to repentance. He asked God to take his life for his failure. The tree that Elijah was sitting under was the tree that the judge Deborah was sitting under the same tree. In her time the land and the people were in peace.

Judges 4:5

".וָהָיא יוֹשֶׁבֶת תַּחַת-תֹּמֶר דָבוֹרָה, בֵּין הַרָמָה וּבֵין בִּית-אָל–בָּהַר אָפְרַיִם; וַיַּעַלוּ אָלֵיה בְּנֵי יִשְׂרָאָל, לַמְשְׁפְּט״

"She used to sit under the palm tree of Deborah between Ramah and Bethel in the hill country of Ephraim; and the sons of Israel came up to her for judgment."

There's a famous book of the Ramak (Rabbi Moshe Cordovero), named "the Palm of Debora". It's the ultimate book about becoming righteousness and I highly recommend reading it.

ה' היא. כּיוַן שׁלֹא רַצית להַנִּיחַ לי את פּידְּ, יַבַרא בַּמַקוֹם שׁל אוֹתוֹ הַפַּה. שַׁנִינוּ, בּאוֹתָה שַׁעָה הָעָבָרָה מִמֵּנוּ אוֹתַה מַתַּנָה שֵׁנַתֵּן לוֹ משָׁה. שַּׁשַּׁנִינוּ, מַה שֵּׁכַּתוּב (מלכים-א יט) וַיַּלְדְּ בַּכֹחַ הַאכילה הַהיא וגוֹ׳ עד הַר מְבַקָשׁ? אֶלָא לְבַקשׁ בִּמְקֹדֵם מֵאוֹתוֹ שֵׁיַרשׁ בָּהַר הַאֵּלֹהִים אָת הַבְּרִית הַזּוֹ. פְּנָחַס הוּא אליהוי, ודאי בדרגה אחת. אמר לו משה, אין אתה יכול לקבל ממני, אלא לד לתינוקות

בַּתוּב, (מיכה ז) וַאֵשָׁלַח לְפַנִידְּ אֵת משֵׁה

46. בַוֹה כְּלֶך פָהֹ, בַוֹאִי פָהֹ. בְּרִית כַּזְּיֶּיבָוּא, פָה יְיָי אִיהוּ. 46. מַה לְּךְ פֹה. מַה זֶה פֹה? בְּרִית הַקּדֶשׁ פֶּה בּיוֹן דְּלָא בָּעָאת לְשַּׂבְּקָא לי פּוּבְּוֹך, יֵתוּב בַּאָתָר דְּהַהוּא פובוא. תַנָּוֹ, בְּהָהִיא שָּׁעַׂתָא, אָתַעַּבַר בְנִּיה הָהוֹא נְבַוֹבְוֹא דֹיָהַב כֵּיה משַּה. דִּתְנַוֹּ, מַאִי דְּכְתִּיבֹ, (מלכים א יט) וַיֵּלֶרְ בָּכוֹוַ הָאֶכִילָה הָהִיא וְגוֹי. עַּר הַר הָאֶלהִים זוורבה. לבותבע בותבון, וכי בותבון הוה בעי. אבא האלהים חרב - לבקש משם. וכי משם היה לבותבע בבולקדביו, בוההוא דירית בהר האלהים, בֹּרִית דָּא. פַגָּעוֹס הוּא אֵלְיָהוּ, וַדַּאי בִּדַרְגָּא וַזְדָא. אֲבֵּר כֵיה בוּשַּׂה, כֵית אַנָּת יָכִיל לְקַבְּלָא בִוּנָאי, אַלָּא זִּיל ַכִּינֹוּ לַיִּיהוּ דְיִשְׂרָאֵכּי, ובֵּואִינוּוֹ הִרְנִוֹז, וְאִינוֹוֹ יַהְבֹּי כָּךְ, וְכַךְ שֶׁל יִשְׂרָאֵל וֹמֵהֶם תַּרְוִיחַ וְהֵם יִתְּנוּ כְּךְּ. וְכַךְ

47. כַּבַּוֹה טִּיבוּ עַבִּיד קּוּדְשַּׂא בִּרִיךְ הוּא בְּכַל דָּרָא 47. כַּמַה טוֹב עַשַּה הַקּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא בְּכַל וְדָרָא לְיִשְּׂרָאֵל. הָא זְזַזִּי, בָּוֹה בָּתִיבֹ, (מיכה ו) וָאֵשִּׁלַזֹז דּוֹר לְיִשְׂרָאֵל. בּא וּרְאַה מַה

אַהַרן וּמְרַיָם. וַהַרִי כַּמָה נָבִיאִים הַיוּ אַחַרי משָׁה! וַאָשָׁלָח לְפַנִידְּ אָת משֵׁה אָהָרן וְאֵלְעַוַר ופנחס יהושע ואליהו ואלישע וכמה שאר צדיקים וחסידים היה צריך לומר, אז למה שׁלשׁת אלה? אלא אמר הקדושׁ בּרוּדְ הוּא,

לְפַנִּיך אָת מֹשֵּׁה אָהֶרן וּמִרְיָם. וְהָא כַּמָּה נִּבִיאֵי הַווֹ לְבָתַר בוֹשָּׂה, (דף ק"צ ע"ב) וָאֶשִּׂילַווֹ לְפַנִּיך אֶת בוּשָּׂה אַברן ואַלִּשָּׂיל, וְכַבָּּוֹה יִהוֹשָּׁעַ וְאֵלִיהוּ וְאֵלִישִּׂיל, וְכַבָּּוֹה אָּאַר אַדִּיכּלִי וַנְזַסִיבִי כִּוּבְּעַי כֵּיִה. אַכֵּיוֹ הְּלְנָא אֲכִוּאי. אֶכֶּא אָבֵּור הָּוּדִשָּׂא בִּרִיך הֹוּא, עַבִּוּי, בְּנֵּי, אֲבַוּאי כָּא עִמִּי, בְּנֵי, לְמָה לֹא תִזְבְּרוּ אֶת בְּל הַטּוֹבוֹת הִדְבְּרוּן לְכָכ טָבִין דִּעָבְדִית לְכוּ, דְשַּׁדְרִית לְכוּ לִבוּשׁוֹה שֶׁעְשִׂיתִי לְכֶם, שֶׁשְּׁלַחְוּתִי לְכֶם אֶת משֶׁה

When Elijah was under the palm of Deborah he fell asleep and was awaken by an angel that gave him food and sent him on a journey of 40 days and 40 nights until he arrived Mount Horeb, which is another name to Mount Sinai. The Torah tells us that the one meal given to Elijah by the angel was enough energy to sustain him for the 40 days and 40 nights long trip.

Elijah found rest in a cave on the mountain. A message from God came to him asking the purpose of his presence on the mountain.

- 1 Kings 19:9 "מַה-לְּךָ פה אֱלִיָהו" "What are you doing here, Elijah?" Elijah replied:
- 1 Kings 19:10
- וַיאמר קַנּא קנָאתי לִיהוָה אַלֹהִי צַבָּאוֹת, כִּי-עַזבוּ בַרִיתַרְ בַּנַי יִשׂרָאַל–את-מזבּחתירְ הַרָסוּ, ואת-נבִיאירְ הַרגוּ בחַרב; " "וַאָּוַתֶר אַנִי לבַדִּי, וַיִּבַקשׁוּ אֵת-נַפְשִׁי לקַחְתַּהּ

"He said, "I have been very zealous for YHVH, the God of hosts; for the sons of Israel have forsaken Your covenant, torn down Your altars and killed Your prophets with the sword. And I alone am left; and they seek my life, to take it away."

Elijah was sent out of the cave to stand in front of YHVH. YHVH revealed himself through the elements of Wind, Earth, and Fire and was asked the same question "What are you doing here, Elijah?" and he gave the same exact answer (1 Kings 19:14). The first answer was before God's revelation and the second was after.

The Zohar reveals that Elijah the prophet is Pinchas, even though there were about 600 years between the time of Pinchas and Elijah.

Pinchas received the blessing of the covenant of peace "ברית שלום" and when he killed the prophets of idol worship, he broke the aspect of 'peace' from the blessing given to him through Moses and now it was taken away from him. That made him feel the aspect of death (1 Kings 19:4) and the desire to come back to the root of the blessing and renew it.

Moses said that he can't receive the blessing of the "covenant of peace" but it will go to the newly born children of Israel. This way Elijah can share the blessing.

Elijah visits and participates in every circumcision. During the ceremony and before the Mohel (the one who does the circumcision) remove the foreskin, he points to the chair and says; "זֶה הַכְּסֵא שֶׁל אֱלֹיָהוּ הַנָּבִיא מַלְאַךְ הַבְּרִית זְכוּר לַטוֹב" "This is the chair of Elijah the prophet, the angel of the covenant of good memory". The word 'covenant' is mentioned several times during the ceremony.

Elijah/Pinchas continues to support the covenant of peace through the children of Israel. He connects to the new life joining the covenant of Abraham and keeps his immortal state. Elijah also the one that will announce the coming of Mashiach and the final peace.

48. לְמֶלֶךְ בָּשָׂר וָדָם שָׁיֵשׁ לוֹ מְדִינָה, וְשָׁלַח אֵלֶיהָ אֲנָשִׁים גְּדוֹלִים, שָׂרִים וְשַׁלִּיטִים, שֻּׁיְנְהֲלוּ אֶת הָעָם וִיעַיְנוּ בָהֶם וּבְדִינֵיהֶם. מִי צְרִיךְ לִהְיוֹת זָקוּק בִּמְזוֹנֶם וּבַדְּבָרִים שָּיִצְטָרְכוּ, הֲלֹא לֹא עֵם הַמְּדִינָה?! הֲרֵי בְּעַל בְּרְחָם יִצְטָרְכוּ לְהַשְׁגִּיחַ עַל דַּרְבֵיהֶם וְלָתֵת לֹהם כַּבוֹד. 48. לְבֶּוּלֶךְ בְּשָּׂר וְדָם, דְּאִית כֵּיה בְּוְדִינְּהָא, וְשְּׂדֵר לְנֵּבְרֹין, אַפַּרְכִּין רַבְּרְבְנִין, דִיהוּן בְּינִּהְכֵּי עַבְּוּא, וְבְּיַלִייִנִין בְּהוּ, וּבְּדִינִיְיהוּ. בַּוּאוֹ אִצְּטְירִיךְ לְבָּוּהָנֵי זְּקוּקּ בְּנִיןְיהוּ, בְּבִּוּלִין דְיִּצְּטְיְרְכוּן. לְאוֹ עַבְּוּא דִּבְּוִדִינְּהָא, בַעַל בְּהוּוֹנְיִיהוּ, בְּבִּוּלִין דְיִּצְּטְיְרְכוּן. לְאוֹ עַבְּוּא דִּבְּוִדְינְּהָא, בַּעַל בְּהוּ, וּלְבֵּוּיהֵב לְהוּ יְצְּטְרָכוּ לְעַיִינָּא בְּהוּ, וּלְבֵּוּיהֵב לְהוּ יְצְּטְרָכוּ לְעַיִינָּא בְּהוּ, וּלְבֵּוּיהֵב לְהוּ יְצְּטְרָכוּ לְעַיִינָּא בְּהוּ, וּלְבֵּוּיהַב לְהוּ יְצְּטְרָכוּ לְעַיִינָּא בְּהוּ, וּלְבֵּוּיהַב לְהוּ יְצְּבְּרָא.

49. שַׁלַחַתִּי אֵת משֶׁה, הוּא הָבִיא לְפָנֵיכֵם מָן לַאֵכל, וְנָהֵל אַתְכָם וְאֵת בְּנֵיכָם וְאֵת וָהִשָּׁתַּדֵּל בַהַמְתַכֵם, מה בַּדִינֵיכֶם (בִּמְזוֹנוֹתֵיכֶם) וּבְכַּל שׁהצטַרַכְהֵּם. שַׁלַחָתִּי אֵת אַהַרֹץ, הַבִּיא (לְכֶם עַנְנֵי) הֵיכֵלוֹת שֵׁל עַנְנֵי כַבוֹד לְכַסּוֹת עַלֵּיכֵם כמו מלכים. רחץ אתכם בטללי כבוד שלא יָרַקָבוּ לְבוּשֵׁיכֶם וּמִנָעֱלֵיכֶם, שֵׁהַיוּ מִתְחַדְשִׁים בַּבַל יוֹם. שַׁלַחָתִּי לִמְרַיַם, הַבִּיאָה בָאֵר לָהַשָּׁקוֹת אֵתְכֵם, וּשָּׁתִיתֵם אֲתֵם וּבְהֵמְתְכֵם. הם נתנו לכם, ומשלהם אכלתם ושתיתם וִישַּׁבְתֵּם בִּחָפַּת הַכַּבוֹד שֵׁלְהֵם, וּמְשֵּׁלְכֵם לֹא נְתַתֵּם לָהָם. וְלֹא עוֹד, אֵלַא שֵׁהִשְּׁתַּדְּלוּ עליכם ולקחו על צוארם את משאבם, וָהֵיִיתֵם מְחַרְפִּים וּמְגַדְּפִים אוֹתַם.

69. שַּׂדְּרִית לְבוּשֶׂה, אִיהוּ אֵיְתֵני קְבוּיִיכוּ בִּוֹ לְבֵּייִכוּ וּלְבְּנִיִיכוּ וִלְבְּנִיִיכוּ וְלְבְּנִיִיכוּ וְלְבְּנִיִּכוּ וְלְבְּנִיִּכוּ וְלְבְּנִיִּיכוּ וְלְבְּנִיִּיכוּ וְלְבְּנִיִּיכוּ וְלְבְּנִיִּיכוּ וְלְבְּנִיִּיכוּ וְלְבְּנִיִּיכוּ וְלְבְּנִיִּיכוּ וְלְבְּנִיִּכוּ וְלְבִּיִּיכוּ וְלְבְּנִיִּיכוּ וְלְבִּיִּיכוּ וְלְבִּיִּלְוֹ בִּעְּנְּנִיּלְוֹ בִּעְּנְּנִיּלְוֹ בִּעְבְּלִיוֹ וְנְבְּוֹיִבוּ לְכוּוֹ וְנְבְּעִיִּרְכוּוֹ עְנְבוֹ וְלְבְּתִּיוֹ וְנְשְׁנְהִיכוּ לְבוּנִיְוֹ וְנְשְׁנְהִיכוּ לְבוּנִיְוֹ וְנְשְׁנְהִיכוּן וְבְּנִייְכוּ לְבוּנִייְרוּוֹ בְּנִינְרְכוּוֹ בְּעִייְרְכוּוֹ עְנִבוֹ וְנְבְּיִוֹיְנִוּ בְּנִיְרְכוּוֹ בְּעִיִּרְכוּוֹ בְּעִיִּרְכוּוֹ בְּעִיִּבְּלוֹן בְּעִיִּבְּלוֹיוֹ בְּעִיִּבְּלוֹן בְּעִיִּבְּלוֹן בְּעִיִּבְּלוֹן בְּעִיִּבְּלוֹן בְּעִיִּבְּלוֹן בְּעִיִּבְּלוֹן בְּעִיִּבְּלוֹן בְּעִיִּבְּלוֹן בְּנִיְנְתוּוֹן בְּיִוֹיְתוּוֹן בְּיִוֹיְתוּוֹן בְּיוֹיְתוּוֹן בְּיִוֹיְתוּוֹן בְּיוֹיְבְּיוֹן בְּיוֹיְבְּיוֹן בְּיוֹיְבְּיוֹן בְּיוֹיְבְּיוֹן בְּיוֹיְבְּיוֹן בְּיוֹיְתוּוֹן בְּיִוֹיְתוּוֹן בְּיוֹיִבְּיוֹן בְּיוֹיִבְּיוֹן בְּיוֹיִבְּעוֹיוֹ בְּוֹיִיבוּוֹיוֹ בְּוֹיִיתְוּוֹ בְּוֹיִבְּעוֹיִוֹן בְּוֹיִיבוּוֹיוֹ בְּוֹיִיבְּעוֹיוֹ בְּבְּיוֹבְיוֹלוֹ בְּנִיבְּיוֹלְ בְּיוֹיְבְּיוֹיְם בְּוֹבְיוֹבְיוֹלוּ בְּנִיוֹיְבְנִיוֹ בְּבְיוֹיִבְּנִיוֹן בְּנִיוֹיְבְנִיוֹ בְיוֹיְבְנִייְבְּיוֹ בְּיוֹיוֹבְנִיוֹ בְּבְיוֹיְבְּיוֹיְנְבְיוֹ בְיוֹיוֹ בְּבְיוֹיִבְיוֹן בְּיוֹיוֹבְנְבִיוֹ בְּבְיוֹיוֹבְנִינְם בְּיוֹבְבִיוֹ בְבְיוֹי בְּבְּיוֹבְיוֹלוּ בְּבְּיוֹבְיוֹלוּ בְּנִיוֹבְיוֹלוּ בְנִיוֹיוְבְנִיוֹ בְּבְיוֹיוְבְנִיוֹ בְּבְיוֹיוְבְנִיוֹ בְּבְיוֹיוֹ בְבִיוֹ בְבִיוֹי בְבְיוֹיוְבְבִיוֹ בְבְיוֹי בְבְּבְיוֹבְיוֹ בְבְיוֹי בְבְיוֹיוֹ בְבְיוֹי בְבְיוֹיוֹבְיוֹם בְּבְיוֹי בְבִייוֹ בְבִיוֹי בְּבְיוֹיוֹבְייוֹ בְנִייוֹ בְּבְייוֹ בְנִייו

## Micah 6:4

ַרָּי הֶעֵלְתִיךָ מֶאֶרֵץ מִצְרַיִם, וּמְבֵּית עֲבָדִים פִּדִיתִיך; וָאֵשְׁלַח לְפָנֵיךָ, אֶת-מֹשֶׁה אַהַרֹן וּמְרַיַם"

"Indeed, I brought you up from the land of Egypt And ransomed you from the house of slavery, And I sent before you Moses, Aaron and Miriam"

The Holy One Blessed be He, provides for the Israelites with love and compassion. The Zohar asks why in addition to the three, the verse doesn't include Elazar, Pinchas, Joshua, Elijah, Elisha, and other great Tzadikim. The explanation is that the verse is in the form of a question as to why don't you (Israelites) remember the good that I did for you by sending Moses, Aaron, and Miriam.

Moses was sent to bring the Manna, lead the people with justice and provide everything they needed. Aaron was sent to bring the clouds of honors to protect them like kings and wash them with dew that renewed their clothes and shoes. Miriam was sent to bring the water that followed them during their journeys in the wilderness.

God scolds the Israelites telling them that they enjoyed everything while giving nothing from their own. Even though Moses, Aaron, and Miriam did a lot for them, they were hostile and disrespected them.

Micah 6:8

"הָגִיד לְךָּ אָדָם, מַה-טוֹב; וּמָה-יְהוָה דּוֹרֵשׁ מִמְּךָ, כִּי אִם-עֲשׂוֹת מִשְׁפָּט וְאַהֲבַת חֶסֶד, וְהַצְנֵעַ לֶכֶת, עִם-אֱלֹהֶיף"

"He has told you, O man, what is good; And what does YHVH require of you But to do justice, to love kindness, And to walk humbly with your God?"

The prophet tells us what God expects from us. The keywords are "Walk humbly with your God". Everything we do should be with the consciousness of being with God because it is the absolute truth. Our soul is an actual part of the Light of the Creator. When we connect our soul with the Light of the Creator we grow in a pure way. When we study the Torah using the Zohar and follow the true teaching of the Torah then we can merit the final redemption and the promise that the prophet brings in Micah 7:15 "הַנֶּי צֶאַתָּך, מֵאֶרֵץ מִצְרֵיִם, אַרְאָנוּ, נָפְלְאוֹת

"As in the days when you came out from the land of Egypt, I will show you miracles." We are in the state of 'Egypt', enslaved to our material desires and comfort that is the aspect of darkness. The Zohar, Torah and the Tzadikim are our Moses, Aaron, and Miriam that provide all that we need to be ready for the revelation of the great Light.

50. אָמַר רַבִּי יוֹסֵי, לֹא הָיָה אָב רַחֲמָן עַל בְּנִיו כְּמוֹ הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוֹא, וּפְסוּק הוֹא שָּׁבְּתוּב, (מלכים-א ח) לֹא נָפַל דְּבָר אֶחְד מְכּל דְּבָרוֹ הַטּוֹב וְגוֹ׳. בֹּא וּרְאֵה רַחֲמָנוּתוֹ: מִכּל דְּבָרוֹ הַטּוֹב וְגוֹ׳. בֹא וּרְאֵה רַחֲמָנוּתוֹ: אִלּוּ אָמֵר לֹא נָפַל דְּבָר אֶחְד מִכְּל דְּבְרוֹ וְלֹא יִתַר – נוֹחַ לְעוֹלְם שֶׁלֹא נִבְרָא. אֲבָל מִשְׁאָמֵר מִבְּל דְּבָרוֹ הַטּוֹב, וְהוֹצִיא הְרַע מִשְׁאָמֵר מִבְּל דְּבָרוֹ הַטּוֹב, וְהוֹצִיא הְרַע לִא רָצָה לַעֲשׁוֹת. לְאַחוֹר, שְׁהֵרֵי דְּבָר שָׁל רַע לֹא רָצָה לַעֲשׁוֹת.

50. אָבֵּור רָבִּי יוֹסֵי, לָאוֹ הַנְּהֹ אַבְּא רַוְזַבְּוֹן עַׂל בְּנוֹי בְּקֹירְ הַוֹא, וּקְרָא הוּא דְּכְתִּיבׁ, (מלכים א בְּקֹירְ הִיבֹּי אָבִּיר לֹא נְּפֶל דְּבָּרוֹ הַפּוֹב וְגִּוֹי. תָא וְזִוֹיִ רְאַ יִּפְל דְּבָרוֹ הַפּוֹב וְגִּוֹי. תָא וְזִוֹיִ וְלָא יַתִּיר, נְזֹזַ לְעָׂלְכָּיִא דְּכָּא אִתְּבְּרִי. אֲבָל בִּוֹדְ אָנִוֹר בִּוֹפּל דְּבָרוֹ הַפּוֹב וְגִּוֹי. תָא וְזִוֹיִי וְלָא יַתִּיר, נְזֹזַ לְעָׂלְכָּיִא דְּכָּא אִתְּבְּרִי. אֲבָל בּוֹדְאָבִוֹר בִּוֹפּל דְּבָרוֹ וְלָא יַתִּיר, נִזֹזַ לְעָּלְכִּיא דְּכָא אִתְּבְּרִי. אֲבָל בִּוֹלְ דְּבָרוֹ הַפּוֹב וְבִּילוֹ הַפְּיֹל דְּבָרוֹ הַפּוֹל בְּרָי הַבְּישׁ לַאֲזוֹוֹרָא, דְּהָא בִּוֹלְה דְּבִישׁ לַאֲזוֹוֹרָא, בְּבִּיל בְּבִּילוֹ בְּלִילְבְּר.

51. וְאַף עֵל גַּב שֶׁהְפְּחִיד וְהֵרִים רְצוּעָה, בָּאָה הָאֵם וְהָחֲזִיקָה בִּזְרוֹעַ יְמִינוֹ, וְעָמְדָה הָרְצוּעָה בָּאָה בִּזְרוֹעַ יְמִינוֹ, וְעָמְדָה הָרְצוּעָה בְּמְקוֹמָה וְלֹא יָרְדָה לְמַשָּה, וְלֹא נַּעֲשָׂה (הַדִּין), מִשׁוּם שֶׁבְּעֵצָה אַחַת הִיוּ נַּעֲשָׂה (הַדִּין), מִשׁוּם שֶׁבְּעֵצָה אַחַת הָיוּ שְׁאָחַז שְׁבִּיה – אוֹתוֹ שֶׁהְפְחִיד, וְאוֹתוֹ שֶׁאָחַז בִּימִינוֹ.

51. וְאַף עַּל גַּבֹ דְאַגְּוֹים, וְאָרִים רְצוּעָה, אָתָאת אָבָּוא וְאָתָּקָפָּת בִּדְרוֹעֵיה יְבִוּנָא, וְקָם רְצוּעָה בְּקִיוּבֵויה, וְלָא גְּתְעַבִּיר, בְּגִּין דִּבְעַיִּטְא וְזַדָא הֲוֹוֹ נַּאָוֹית כְּתַהָּא, וְלָא אִתְעַבִּיר, בְּגִּין דִּבְעֵיטָא וְזַדָא הֲוֹוֹ תַּרְוַוְיִיהוּ, אִיהוּ דְאַגְּוֹים, וְאִיהוּ דַּאֲזִוֹירַת בִּיְבִּינֹיה.

52. וְאָם תֹאמֵר, מִנַּיִן לְנוּ? זֶה מִדְּבֶר שֶׁהוּא בְּגַלוּי, שֶׁבְּתוּב לֶךְ רֵד כִּי שִׁחֵת עַמְךְּ. הִתְחִיל לְנְיִּ לְנִיּ שְׁתַת עַמְךְּ. הִתְחִיל לְנְיִים רְצוּעָה, וּמשֶׁה, שֶׁלֹּא הָיָה יוֹדֵעַ דַּרְבְּה שֵׁל אֵם, שְׁתַק. כֵּיוָן שֶׁרָאָה הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא בְּדְּ, רָמֵז לוֹ, וְהִבָּה בּוֹ וְאָמֵר וְעַתָּה הַנִּיחָה לִי. כִּיְדְ הוּא מִשֶּׁה וְאָחֵז בִּוְרוֹעוֹ שֶׁל הַקְּדוֹשׁ מִשֶּׁה וְאָחֵז בִּוְרוֹעוֹ שֶׁל הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְ הוּא, שֶׁבָּתוּב וְכֹר לְאֵבְרָהָם. זוֹ וְרוֹעַ בָּרוּדְ הוּא, שֶׁבָּתוּב וְכֹר לְאַבְרָהָם. זוֹ וְרוֹעַ יַּמִין, וּמִשׁוּם כַּדְּ לֹא יַרְדָה הַרְצוּעָה.

52. וְאִי תֵּיכָּוֹא בְוּנֶּכְּןְּ. בִּוּבִּוֹכְּה דְּאִיהִי בְּאִרְנַּבְּיָּא, הַכְתִּיבׁ כֵּרְ תִּיֹנִא בִי שִּׁנִחת עַבְּוֹךְ, שָּׂבִי לְאָרְבָּוֹא רְצֹּוּעָה, וּבוֹשֶּׂה דְּכָא בַּרְ בִּי שִׁנְחת עַבְּוֹךְ, שָׂבִי לְאָרְבָוֹא רְצֹוּעָה, וּבוֹשֶּׂה דְּכָא בְּרִיךְ הוּא בַּךְ, אַנְּהְיד כֵּיה, וּבְּטֵשׁ בִּיה וְאָבֵּוֹר וְעַׂתָּה בְּרִיךְ הוּא בַּךְ, אַנְּהְיד כֵּיה, וְבָּטִשׁ בִּיה וְאָבֵּוֹר וְעַׂתָּה בַּרְיךְ הוּא, דְּכְתִּיב וְכוֹר לְאַבְּרָהָם, דָּא דְּלְוּיִשׁ בִּרִיךְ הוּא, דְּכְתִּיב וְכוֹר לְאַבְּרָהָם, דָּא דְּרִוּעֵיה יִבּוּעָיה יְבִּיּעִה.

<sup>1</sup> Kings 8:56

<sup>ָּ</sup>בֶּרוּךְ יְהוָה, אֲשֶׁר נָתַן מְנוּחָה לְעַמּוֹ יִשְׂרָאֵל, כְּכֹל, אֲשֶׁר דְּבֵּר: לֹא-נָפַל דְּבָר אֶחָד, מִכֹּל דְּבָרוֹ הַטּוֹב, אֲשֶׁר דְּבֶּר. לֹא-נָפַל דְּבָר אֶחָד, מִכֹּל דְּבָרוֹ הַטּוֹב, אֲשֶׁר דְּבֶּר. בְּיִד "מֹשֶׁה עַבְדּוֹ מֹשֶׁה עַבְדּוֹ "מֹשֶׁה עַבְדּוֹ

<sup>&</sup>quot;Blessed be YHVH, who has given rest to His people Israel, according to all that He promised; not one word has failed of all His good promise, which He promised through Moses His servant."

The Zohar looks at this verse and explains that God follows and fulfill all the good that he promises. If the verse was without the word 'good' to state that God follows and fulfills all his words, including the good and the bad, then the world wouldn't be able to endure the difficulties we would've experienced in such a case. God with his infinite compassion and mercy doesn't want to inflict pain on his people so he leaves the bad behind and slows to fulfill them.

The Zohar explains it like a father that raises his hand to slap his child for his wrongdoing. The mother comes and holds his hand from coming down with its judgment. Both father and mother share the same plan to avoid judgments and help their child grow on the righteous path with love and mercy.

Exodus 32:7

"וַיַדַבֵּר יִהוָה, אֱל-מֹשָׁה: לֶךְ-רֵד–כִּי שָׁחֵת עַמְּךְ, אֲשֵׁר הֶעֱלֵיתָ מֵאֶרֵץ מִצְרַיִם"

"Then YHVH said to Moses, "Go down, because your people, whom you brought up out of Egypt, have become corrupt."

Exodus 32:10

"וְעַתָּה הַנִּיחָה לִּי, וְיִחַר-אַפִּי בָהֵם וַאַכַלֵּם; וְאֵעֱשֵׂה אוֹתִךּ, לְגוֹי גָּדוֹל

"Now leave me alone so that my anger may burn against them and that I may destroy them. Then I will make you into a great nation."

These verses relate to what we just learned. When the people were busy making the Golden Calf, God told Moses to go down to see the spiritual corruption the people are engaging with. Moses didn't jump to stop God from the judgment that was about to follow. God then continued in a form of asking Moses "Now leave me alone so that my anger may burn against them". Moses 'got it' and acted immediately to stop God from going with this harsh judgment.

Exodus 32:11

ַ וַיְחַל מֹשֶׁה, אֶת-פְּנֵי יְהוָה אֱלֹהָיו; וַיִּאֹמֶר, לָמָה יְהוָה יֶחֱרֶה אַפְּךְ בְּעַמֶּךְ, אֲשֶׁר הוֹצֵאת מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם, בִּכֹחַ גָּדוֹל וּבְיָד "

"But Moses sought the favor of YHVH his God. "Lord," he said, "why should your anger burn against your people, whom you brought out of Egypt with great power and a mighty hand?"

Moses continued with his plea until God accepted;

Exodus 32:14

"וַיַּנֶחֶם, יִהוָה, עַל-הָרֶעָה, אֲשֵׁר דְּבֵּר לַעֲשׂוֹת לְעַמּוֹ.".

"Then YHVH relented and did not bring on his people the disaster he had threatened." The examples above are big and far from our day to day actions but the principal works for every little wrong thing that we do. We cannot hide from the cause and effect system but we can 'sweeten' the judgment by making an immediate correction and draw the light of mercy by doing Tzedakah, Torah study (Zohar) and acts of kindness. B"H I'll expand on this important subject in future studies.

יַדַעָתִּי אָת בֶּרוּר הַדַּבַר, עַד שִׁנְהַיָה לְפָנֵי הַמָּנוֹרָה הַקָּדוֹשָׁה. כִּשֶׁבָּאוּ לְפָנֵי רַבִּי שִׁמְעוֹן, קַדוֹשִׁים, הַכַּנְסוּ אֲהוּבֵי הַמֵּלֶדְ, הַכַּנְסוּ אֲהוּבִים שלי, הכנסו אהובים אלה לאלה.

53. וָאֵי תִּיבֶוֹא, אָבֵּוֹא דַאִיהִי רְגַּיֹלָה לָאָוֹוֶדְא בְּרַצוֹּעָה 53. וָאָם תֹאמֶר, הָאָם שָׁהִיא רְגִילָה לָאָחוֹ דְבוּלְבָּא, אָן דְוַת, דְשַּׁבְּקַת בִּוּכָּה כְבוּשֵׁה. שַּאִיכוֹנַא בִּרְצוּעֵת הַמֶּלֶךְ, הֵיכָן הָיְתָה שֶׁהִשְּׁאִירָה אֶת וּאָבױנָּא וְהָא כָּא יְדַעְנָּא בְּרִירָא דְבִוּכְּה, עַד דְנְּהָנִי הָבִייה בַּדָּבָר לְמשֶׁה? שָׁאַלְתִּי וְאָמַרְתִּי, וַהַרִי לֹא דבוצינא קדישא. כד אתו לקבויה דרבי שבעוו, וזבוא בּאַנָּפַיִיהוּ סִיבָוֹן. אָבַור עוֹכלוּ בְּגֵּי כַּוְדִישִּיֹן, עוֹכלוּ רְוֹזִיבִוין בְּפְנֵיהֶם סִימָן. אָמַר, הִבְּנְסוּ בְנִים דבולפא, עולו רוזיבוין דילי, עולו רוזיבוין אַלין בּאַלּיוֹ.

54. שֶׁאָמֵר רַבִּי אַבְּא, כָּל הַחֲבֵרִים הַלְּלוּ שֶׁאָמֵן אוֹהֲבִים זֶה אֶת זֶה, מִסְתַּלְּקִים מֵהְעוֹלְם שֶׁאֵין אוֹהֲבִים זֶה אֶת זֶה, מִסְתַּלְּקִים מֵהְעוֹלְם שֶׁבִּרִים שֶּׁהָּיִע זְמַנְּם. כָּל הַחֲבֵרִים בְּיָמִיו שֶׁל רַבִּי שִׁמְעוֹן, אַהֲבַת נֶפֶשׁ וְרוּחַ הָיְתָה בֵינִיהֶם, שִּׁמְעוֹן, אַהֲבַת נֶפֶשׁ וְרוּחַ הָיְתָה בֵינִיהֶם, שְׁמִים כָּךְּ בְּדוֹרוֹ שֶׁל רַבִּי שִׁמְעוֹן הִיוּ בְּגְּלוּי. שֶׁהְיָה רַבִּי שִׁמְעוֹן אוֹמֵר, כָּל הַחֲבִרִים שֶׁאֵין שְּׁהָיָה רְבִּי שְׁמָעוֹן אוֹמֵר, כָּל הַחֲבַרִים שֶׁלֹא לְלֶכֶת בְּדֶּרְהְיִם אֵלֶה וְעִוֹּך – שֶׁעוֹשִׁים בְּהּ בְּנְם, שֶׁהְרִי בְּתְּלִרְה אֲהָבְה וְאַחְק, וְיִצְחָק אֶת אַבְרָהָם, הִיוּ בְּתָחְ בִּקִים זֶה בְּזֶה, נְיִי בְּתְחִם זֶה בְּזֶה, נְיִי בְּתְחָם זֶה בְּזֶה בְּזֶה, נִים בְּתִּבִים בְּאֹתְה דְּנְמָא הֵם צְרִיכִים, וְלֹא לְעֲשׁוֹת בָּנֵם בְּאֹתְה דְּנְמָא הֵם צְרִיכִים, וְלֹא לְעֲשׁוֹת בָּנֵם.

54. דְאָבֵור רִבִּי אַבְּא, כָּל אִכֵּיוֹ זוֹדְרַיִּיא, דְּלָא רְוֹזִיבִּוּוֹ אֵבְיֹּוֹ לְאַבֵּיוֹ לְאַבֵּיוֹ, אִסְהָלְּהֹּ בֵּוֹעַׂלְבָּוֹא עַֹּד לָא בְּוֹטָוֹא זִבְּנַיִּיהוּ, אֵבֵּיוֹ לְאַבֵּיוֹ, וִבְּגִּיוֹ דְּרַבִּי שִּׂבְּוֹעוֹוֹ, רְוֹזִיבוּוּ דְּגַבְּשָׂא וְרוּוֹזִא בָּלֹוֹבוּי דְּבַּבְיִיא דְּלָא רְוֹזִיבוּוּ דְּאַנְוֹלוֹן, כָּל עִבְּיִיִּא דְּלָא רְוֹזִיבוּ וְאַזְוֹוָה וְּקְשׁוֹטֹּ אֵבְיֹוֹ לְאָבֵּיוֹ, גַּרְבִּיוֹ דְּלָא לִיבֵּךְ בְּאַרְוֹיִבוּ וְאַזְוֹוָה וְּקְשׁוֹטֹּ אֵבְיֹרְוֹן בְּבִּי שִּבְּרְוֹיִם לְיִצְּיֹוֶלְ, יִבְּרְבִּי שְּבְּרָוֹז בֵּיִישָׁר. וְעוֹד הְעַבְּרִיןֹ בְּבְּעֹעוֹן דְּלָא לִיבֵּרְ בְּאַרְוֹז בֵּיִשְׂר. וְעוֹדְּ בְּיִבְּיִי אְ בְּלְאַבְרְוֹן בְּבְּבְיְיִבְא אוֹרִיִיְתָא רְוֹזִיבוּוּ וְאַזְוֹוָה וְּקְשׁוֹטֹּ בְּרְבָּבְ הָבְּרְבְּיִם רְוֹזִיבוּוּ בְּבְּרְבְּבְּרְבְּבְּ בְּרָבְיִי אְבְּרָבְּבְירְבִּי עִּבְּרְרָבְם רְוֹזִיבוּוּ וְאַזְוֹוָה וְּקְשׁוֹטֹּ בְּרָבְּבְרְהָם רְוֹזִיםוּ לְיִצְּנְוֹלְ, וִבְּרְרָבְם רְוֹזִיבוּוּ וְאַזְוֹוְה וְּקְשׁוֹטֹּ בְּרָבְבְּבְּרְהָם רְוֹזִיבוּוּ בְּבְּרְבְּבְּרְבְּרְבְּבְּרְבִייִי אְ בְּרָא. זִיבְּרָרְהָם רְנִיזִייִם לְיִצְּנְוֹלְ, וִנְבְּרְבִייִי אְבְּרְבִייִּם לְּבְּרְבִייִי אְ בְּיִוֹזִיבוּוֹ וְבְּבְרְיִים בְּנְבְּבְּרְבִיי שִּבְּרְוֹייִהוֹן בְּיִבְּבְּרְוֹי בְּבְּרְבִיוֹן בְּבְּרְבִייִי עִבְּרִינְיוֹלְ בְּבְּבְיבְיִי בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְּבְּיִים בְּבִיוֹים בְּוֹיִיבְּוֹי בְּבְּבְיִין וְבְּבְּבְיוֹן וְבִּיוֹים בְּבִּיְיִבְּרְ בְּבִיבְּיוֹבְיוֹ בְּבְּבְיבְיוֹים בְּיִבְּבְיוֹים בְּבִּיוֹ בְּבִיוֹבְיוֹים בְּיִנְיִבְּיוֹי בְּבִייִים בְּבְבְיוֹיִבְיוֹים בְּיִבְּיִים בְּבִיוֹים בְּיִבְּבְייִים בְּיִבְּיִייִים בְּיִים בְּבְיִים בְּיוֹבְיִייִים בְּיִבְּבְּיִבְּיִים בְּבְיבְיִים בְּבְיבְייִבְּיִבְּיוֹים בְּבְּבְיוֹיוֹי בְּבִייוֹ בְּבְּיוֹבְיוֹי בְּיִים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְייוֹי בְּבִייְם בְּבְיִייִם בְּיוֹבְיִייִים בְּיִים בְּבְיוֹבְיִייִים בְּיִים בְּבְיוֹיוֹי בְּבְיבְייִים בְּבְיוֹיוֹיוֹי בְיִבְיִייִים בְּיְנְבְיוֹיבְיוֹי בְּבְיוֹיוֹי בְבְיוֹי בְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְיבְּבְיוֹי בְּיוֹבְיוֹיוֹם בְּבְבְּבְיוֹי בְּיוֹבְייוֹיבְייוֹ בְּב

Rabbi Aba says that friends that didn't have true love among them, leave the world before their time. During the time of Rabbi Shimon, there was a true love among the friends on the levels of Nefesh and Ruach, which are the aspects of love through actions and love and unity with their hearts and spiritual connections. For that reason, the secrets of the Torah were revealed in the generation of Rabbi Shimon.

Rabbi Shimon used to say that the friends that do not love each other cause themselves to walk on the wrong path and also put flaws in their Torah studies that have love, unity, and truth.

Love, אהבה is numerically 13. The actions with love are the aspect of Malchut. Love from the heart is the aspect of Zeir Anpin. True love is a result of acting with love from the heart. The two aspects, 13+13=26, which is numerically YHVH יהוה. It brings great revelation of Light.

The love among Rabbi Shimon and his friends was so pure and true that they affected their entire generation with great revelations of Light and Torah secrets.

The Zohar tells us that Abraham loved Isaac, Isaac loved Abraham and both of them hugged Jacob with love, unity, and truth.

Abraham is the right column, Isaac is left and Jacob represents the unification of both as the central column, balance and it is called 'truth'. Micah 7:20 "truth to Jacob..". The Torah is truth and channels the love of God to us. To feel this love, we need to have an affinity with it by loving each other unconditionally and study the Zohar.

Most people express love with hidden personal agendas. The outcome of such corrupted love is experiencing lack and separation. Without true love and connection to the Light through the Torah and its precepts, the nourishment 'feed' from the upper levels cannot be established to preserve unity in truth.

There are many relationships that started with love and later the empty bond maintained by personal agenda related to children, money, social status and similar. Nothing is lost until we give up. For those who want to make efforts in saving their relationships, I suggest focusing on one or more positive traits that they can find in the other person and learn to love and respect it. If they don't find any positive traits then there's blindness caused by the negativity that can be broken with a lot of light earned through the desire to find it and studies. When you find positive traits, share

it with the other person and start building on it. If your hearts are in truth, then with the study of Zohar both of you have a good chance to 'restart' the relationship with true and balanced love.

55. כֵּייֶן ְ דְּיָזְבָּיא סִיבִּוֹ בְּאַנְּפַיִּיהוּ, וְאָבֵּוֹר כֹּוֹן דָּכִיּ. אָבְּוֹרוּ כֵּייָן דְּיָזְבָּיא סִיבִּוֹ בְּאַנְּפַיִּיהוּ, וְאָבֵּוֹר כֹּוֹן דָּכִיּ אָבְּוֹרוּ כֵּיה וַדַּאי רוּוֹז גְּבוּאָה שָּׂרָא עַׁל בּוּצִיּנָא קַּדִּישְׂא, וְדָּכִי אִצְּיְלְּיוֹן וְאָבֵּוֹר, זוֹד בִּוּלְּהֹ בִּוֹאִינִּוֹן בִּוּלְיוֹ דְּלְּוֹזִישׁוּ כִי בִוּגוֹ בִישׁ בְּוִתִיבְּתָא דְּגְּנְיִן בְּלְּאֹ אָבְּוֹרוּ בְּאִתְנֵּבְּיִּא בִּוֹלְה דָא סִתְרָא אִיהִי, וְאַבָּיֹן בְּאַנְנֵּלְיִא בְּנִי רְזוֹיבִוּא לְכוּ בְּנִי רְזוֹיבִּוֹא, בְּנִי רְזוֹיבִוּא, בְּנִי רְזוֹיבִוּא, בְּנִי רְזוֹיבִּוֹי אַנְּפִיןֹ בְּאַנְּפִיּיןֹ, (דף קצ"א ע"א) כָּל אַנְּפִיןֹ וּלְנְיִא. וּלְּנִבְיוֹ בְּאַנְּפִיןֹ בְּאַנְּפִיןֹ, (דף קצ"א ע"א) כָּל אַנְּפִין יִיִּיִּהוּ יְסִבְּבִּיוֹן בְּיִּיִי אַנְּפִין בְּאַנְּפִיןֹ, (דף קצ"א ע"א) בָּל אַנְּפִין יִיִּבְיּא.

56. בְּנֵי. זזוֹבָא דְּעָבְרוֹ (ערב רב) עַּבְּוֹא דִּלְבַר. אַשְּׂתְּחָפוּ בֵּיה עַבְּוֹא קְּדִישָּׂא, בְּאִבְּוֹא זָזְאבּוֹ, דְּכְתִּיבֹ קְּוֹם עַשְׁהַׁתְּפֵּוּ בֵּיה עַבְּוֹא קַדִּישָׂא, בְּאִבְּוֹא זָזְאבּוֹ, דְּכְתִּיבֹ קּוֹם עַשׁׁה כְּנוֹּ אֶכְהִים, אֱכֹהִים וַדַּאִי. כְּבוֹד יִשְּׂרָאֵל דָּא, אִיהוּ דְּשַׂרְיָא עָבֹיִיהוּ כְּאִבְּוֹא עַל בְּנִיןֹ, וְדָא הוּא רְזָּא דִּכְתִּיבֹ, (תהלים קו) וַיָּבִּוִירוּ אֶת כְּבוֹדְם בְּתַבְנִּית שׂוֹר. דְבְּנִרְנוּ כִשְּׁיִרְאֵל, אִבָּוֹא דִּלְהוֹוֹן. וְעַל דָא בִּוֹדְם בְּתַבְנִּיתוּ שִׂוֹר. דְבָּנְרְנוּ כִשְּׁיִבְינְּאָא דִוֹבְיִרוּ עַבְּוֹר בְּבוֹר. דְּנָּרְנוּוּ כִשְּׁיִכִינְּתָא דְבְּנִירוּ אָת בְּבוֹרְם, וְעָל דָא וַיְּכִּוֹירוּ אֶת בְּבוֹרְם, דְּבְּנִירוּ אֶת בְּבוֹרְם, בְּבִּרְבוּ בִּנְבְיִּתוּ שִׁוֹר. בְּבְּנִרְנוֹ בְּעָבְּרָנוֹי שִׁוֹר.

57. הָכָּא אִיהוּ רָזָּא דְּבִּוּלְּהֹ, תָּא זְזִזֵּי, כְּנַתָּהָא זֹּוֹ שְּׂבָּוִרִם דְּזִילְ בִּישִׂין, נְּפַּק זַזִּד עַׂרְעֹיְרָא, בְּוּקְטְּרְנָּא, דְּזִילְ בִּישִׂין, נְּפַּק זַזִּד עַׂרְעֹיְרָא, בְּוּקְטְּרְנָּא, בְּוֹיִבְּעָר, הִיּרְרְדִיִין בִּישִׂין, נְּפַּק זַזִּד עַׂרְעֹיִרְא, בְּוּקְטְּרְנָּא, בְּלְבִּישִׁא, כְּנַזְיְהָא עְׂכְּנִא, וְבָּעִי לְנַיִּוְיִתְא לְתַרֵּבְ בִּיתִּבְּוֹן, וּבְעֵי לְנַיְוִיתְא לְתַרָּבְּעֹ בְּעִי לְבִּיִי לְבִּיּא, לְנַיִּיְתְא בְּלְבוּשְּׁא, כְנַנִּיְוֹהָא עָלְכְּוּא. וְנְיִזִיִית הוּא בִּלְבוּשְׂא, לְּצֵ"ג ע"ב) בַּוְדְבָּנְאָה רְלְנִיא, וְבָּלִי לְבִיּע, שׁוֹר, דִּיּיוּקְנָּא דְשׁוֹר, וְמַּדְבָּעֹ (קִי"ח ע"א) אָבוֹת לְנַוֹּיְקִין בִּר שׁוֹר, בְּלְנִיא, וְכַלְּהִי דְּאָבוֹת זְּיִלְיוֹ בַּר שׁוֹר, כְּבְּיִבְּע, שִׁוֹר אִיהוּ, וְעַלֹּל דָּא בְּתִיבֹן אַרְבַע (קִי"ח ע"א) אָבוֹת כְּבְּוֹהְ הִילִנְיִה יְנִינְתִּא דְּאָבוֹת זְּיִנְיִהְין בַּר שׁוֹר, בְּלְנִיא, וְעַלֵּל דָּא בְּתִיבֹּע, וַיְבָּיִרוּ שְׁוֹר, וְעַלְּבָע, וְעָבִירוּ שְׁוֹר, וְעִבְּלִיה, וְעֵלֵל דָּא בְּתִיבוֹ, וַיְנְבִיירוּ אֶת בְּבוֹיִם בּר שִׁוֹר. בְּיִבְיוֹה, וְעַלֵּל דָּא בְּתִיבֹ, וַיְבְּיִירוּ אָת בְּבַלִיה, וְעַלֵּל דָּא בְּתִּיבוֹן בְּעִירוּ עְּבִּירוּ שִּוֹר, וְעָלֵּל בְּיִים, וְעַלֵּל דָּא בְּתְּנִיבְּי, וְיִבְּיִרוּ שְׁנִבְיוֹר שְׁוֹר, וְעִבְּלִים, וְעַלֵּין בְּיִבְיים, וְעַלֵּל בְּיִבְיוֹן בְּיִבְיוֹב בְּיִים בְּיִּים בְּיִבְיוֹם בְּיִבְיוֹר בְּיִבְּיִים, וְעַבֹּל בְּיִבְיוֹה בְּיִבְיוֹה בְּיִבְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִר בְּיִנִים בְּיִים בְּיבְּיִיוֹיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִילְיוֹים בְּיִייוֹין בְּיִילְיוִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיוֹים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְייִיוֹים בְּיבְּיבְייִיוּיוּים בְּיִים בְּיבְּיבִיים בְּיבְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְי

55. בֵּיוָן שֶׁרָאָה סִימֶן בִּפְנֵיהֶם וְאָמֵר לָהֶם בְּּךְ, אָמְרוּ לוֹ, וַדֵּאִי רוּחַ נְבוּאָה שׁוֹרָה עֵל בָּבְּר, אָמְרוּ לוֹ, וַדֵּאִי רוּחַ נְבוּאָה שׁוֹרָה עֵל הַבְּּנִוֹיְה הַקְּרוֹשְׁה, וְכָךְ אָנוּ צְרִיכִים לָדַעַת. בְּבְּר אָחָד מֵאוֹתָם בְּבְּרִים שֶׁלְחֲשׁוּ לִי מִתּוֹךְ רֹאשׁ הַיְשִׁיבְה שֶׁל גַּן דְּבְרִים שֶׁלְחֲשׁוּ לִי מִתּוֹךְ רֹאשׁ הַיְשִׁיבְה שֶׁל גַּן עֵדֶן, שֶׁלֹא אָמְרוּ בְּגָלוּי דְּבָר זֶה, סֵתֶר הוּא. וְאַמֵר לָכֶם, בְּנֵי אֲהוּבִי, בְּנֵי אֲהוּבִי נַפְשִׁי, מְה וְאֹמֵר לָכֶם, בְּנֵי אֲהוּבִי, בְּנִי אֲהוּבִי נַפְשִׁי, מְה אֶעֲשֶׂה. אָמְרוּ לִי בְּלַחַשׁ, וַאֲנִי אֹמֵר בְּגְלוּי, כְּל לִי בְּלַחַשׁ, וַאֲנִי אֹמֵר בְּגְלוּי, כְּל הַנִּים יִסְתַּמְכוּ בְּנִים (שְׁכִינָה), כְּל הַפָּנִים יִסְתַּמְכוּ בְּנֵים וְשִׁנִים (שְׁכִינָה), כְּל הַפָּנִים יִסְתַּמְכוּ בְּזָה.

56. בָּנִי, הַחַטְּא שָׁעָשׂוּ (עֵרֶב רַב) הָעָם שָׁבַּחוּץ, וְהִשְּׁתַּפְּפּוּ בוֹ הָעָם הַקְּדוֹשׁ – בָּאֵם שָׁבַּחוּץ, וְהִשְּׁתַּבְּפִּפּוּ בוֹ הָעָם הַקְּדוֹשׁ – בָּאֵם הַם חְטְאוּ, שֶׁבָּתוּב קוּם עֲשֵׂה לְנוּ אֱלֹהִים, אֱלֹהִים וַדַּאי. בְּבוֹד יִשְּׂרָאֵל הַיֶּה, הוּא שֶׁשׁוֹרֶה עֻלֶּיה, בְּאֵם עַל בָּנִים, וְוֶהוּ סוֹד הַבְּּתוּב (תהלים קו) וַיָּמִירוּ אֶת בְּבוֹדְם הַבְּתִבְּנִית שׁוֹר. זֶה בְּבוֹדְם שֶׁל יִשְׂרָאֵל, הָאִפְּא שֶׁלְּיִה שָׁלְיִם וֹנֶהוּ שֶׁבְּנִית שׁוֹר. זֶה בְּבוֹדְם שֶׁל יִשְׂרָאֵל, הָאִבְּא שָׁבְּיִה שָּׁבְּנִית שְׁבִּינָה לִגְלוֹת בַּגְּלוּת עִפְּהֶם. וְעַל זֶה שָׁגִּרִמוּ לַבְּיִר אֵת בְּבוֹדָם. בַּמֵה? בְּתַבְנִית שׁוֹר.

57. פָּאן הוּא סוֹד הַדְּבָר. בֹּא וּרְאֵה, לְמַטָּה בְּתוֹדְ שִׁמְרֵי הַיַּיִן הַשְּׁמְרִים הָרָעִים, יָצָא מַפְּגִּיעַ אֶּחָד, מְקַטְרֵג, מַזִּיק קַדְמוֹן, וְהוּא בְּסוֹד דְּמוּת אָדְם. כְּשָׁקְרֵב לְתוֹדְ הַקּדֶשׁ, כֵּיוָן שְׁמְּעֲבָר מִשְּׁם וְרוֹצֶה לֶרֶדֶת לְמַטָּה, רוֹצֶה לְהָתְלַבֵּשׁ בִּלְבוּשׁ לְהַיִּיק אֶת הָעוֹלָם. וְיוֹרֵד לְהָתְלַבֵּשׁ בְּלְבוּשׁ לְהַיִּיק אֶת הָעוֹלָם. וְיוֹרֵד הוּא וּמַרְבְּבוֹת שׁוֹר, וְהַאשׁוֹן שֶׁהוּא לֹוֹקַת – תַּבְנִית שׁוֹר, דְּמוּת שׁוֹר, וְרִאשׁוֹן לַנְיִיקִין מֵאוֹתֶם אַרְבָּעָה. הוּא שׁוֹר. וְהֵם לַנְּיִיקִין מֵאוֹתְם אַרְבָּעָה. הוּא שׁוֹר. וְהֵם אַרְבָּעָה אָבוֹת לְהַיִּיק לְעוֹלְם, וְכָל שְׁלשֶׁת אֲבוֹת הַנְּיִיקִין בְּּרָט לַשׁוֹר, כַּלְם שָׁלוֹ, וְעַל זֶה בְּתַבְנִית שׁוֹר.

58. מַה זָּה אֹבֵל עֵשֶׂב? הָרִי דְּרַשְׁנוּ בוֹ, אֲבָל עַקַר הַדְּבָר מִתּמְצִית שֶׁל לֶחֶם וְשִׁבְעָה מִינֵי דָּגָן אֵין לוֹ בָּהֶם חֵלֶק. וּמִשׁוּם כְּךְ הָאֵם לֹא דְּיְתָה שָׁם, וְלֹא נָאָה לָה לִהְיוֹת שָׁם. וּמִשׁוּם שָׁהָ, וְלֹא נָאָה לָה לִהְיוֹת שָׁם. וּמִשׁוּם שָׁהָאָב הָיָה יוֹדֵע אֶת רַחֲמָנוּת הָאֵם וְדַרְכָּה, אָמַר לְמֹשֶׁה, בְּנִי אֲהוּבִי, הָעֵצָה בָּזֶה תָּמִיד בִּשְׁנִיהֶם. וְזָהוּ שֶׁלְּחֲשׁוּ לִי בְּלַחַשׁ, שֶׁלֹא רָאוּי לְגַלוֹת, שֶׁהַבן לֹא יֵדע, וְיִרְאָה שֶׁהְבִי רְצוּעָה מִּבְלִה, וְתָמִיד יִפְחַד. אֲבָל שְׁנִיהֶם בְּעֵצָה זוֹ וּבְעֵצָה אַחַת.

58. פַוהוּ אוֹכֵל עַשֶּׁב. הָא דַּרְשִּׂינְּוֹ בֵּיה. אֲבָל עַנְּהְרָא דְּהוּ מְּהְנִיֹּה בְּהוּ מִבְּנִלְּה, בִּוּהַבְּנִצִּית דְּכְּנִיֹם וְשִּׁבְעָה זְינִי דְּנָּוֹ, כֵּית כֵּיה בְּהוּ לְבֵּיתֹ הַבְּוֹי, בִּבְּרָא הִיבְּיא לְא הֲוָת תַּבְּוֹּ, וְכָּא יֵאוֹת לְהֹּ לְבֵּוֹתִי תַּבְּוֹּ, וְבְּנִי דְיֹנִיְ הְצִּיְּא הְּוֹא דִּלְּהְא, בְּנִי רְוֹזִיבְּוֹא הִילְה, בְּנִי רְוֹזִיבְוֹא הִילְה, בְּנִי רְוֹזִיבְוֹא הִילְה, בְּנִי רְוֹזִיבְוֹא הְיֹלְה, עַיִּיְשׁׁה, בְּנִי רְוֹזִיבְוֹא הִילְה, בְּנִי רְוֹזִיבְוֹא הִיּרְר. וְדָא הוּא דְּלְוֹזִישׁוּ כִּי בְּלְוֹזִישׁוּ, בְּנִי רְוֹזִיבְוֹע הְבְּרָא הִיּר. וְדָא הוּא דִּלְוֹזִישׁוּ לְיִ בְּלְוֹזִישׁוּ, בְּנִי הְנִיְיִהוּ בְּעִיּיִה בְּלְּוֹזִישׁוּ, בְּנִילְּא וְזְוֹיִי לְנִבְּלְא הִוֹיִר. וְנְדְא הוּא דְּלְוֹזִישׁוּ לְיִבְּלְא הְבְּרָא לְא יְנְדְּרֵע, וְיִיוֹבוֹּ בְּנִייְהוּ בְּעִיּיִה וְבְּבְּיִי הְוֹיִבְּוֹי הְבְּבְּיִי הְוֹיִיהוּ בְּעִייִיהוּ בְּנִייְיִהוּ בְּנִייְהוֹי בְּבְּיִי בְּבְּיִייִהוּ בְּעִייִיהוּ בְּנִייְיִהוּ בְּנִייְיִהוּ בְּבְּיִייִם לְּבְּיִרְא הְיִנְיִיהוּ בְּנִייְיִהוּ בְּעִייִיה בְּבְּיִייִּהוּ בְּעִייִיה בְּיִייִּהְ בְּבְּיִייִּה בְּבְּיִייִם לְּבְּיִנְיִיה בְּבְּיִנְיִייִם לְּיִייִיה בְּבְּיִייִים בְּיִינִייִּה בְּבְּיִייִּה בְּבְיִייִּבְּיוֹי בְּבְּיִייִּשְׁת וְזוֹיִבְיי בְּבְּבְּיִייִים לְּבְּיִייִים לְּבְּיִייִם לְּבְּיִייִים בְּיִּבְיִייִים בְּוֹיִייִים בְּבְּיִייִים בְּבְיוֹיִים בְּיִינִייִים בְּיִינִייִים בְּיוֹיִישְׁיִים בְּוֹיִייִים בְּיוֹיְיִישׁוּ בְּבְיִייִם בְּיוֹייִים בְּיִייִים בְּיִינְיִים בְּיִייִים בְּיוֹיִייִים בְּיִייִים בְּיִינְיִייִים בְּבְיוֹיִישְׁבְּיִים בְּיִינְיִים בְּיִייִים בְּיִינְייִים בְּיִייִים בְּבְיוֹייִים בְּיִינְייִבְּיוֹים בְּבְייִייִים בְּבְיוֹייִים בְּיבְייִייִים בְּבְיבְייִים בְּבְיוֹיִים בְּבְּבְיוֹייִים בְּיוֹיוְייִים בְּיִינְייִים בְּיוֹיוְיִישְׁיוֹים בְּבְיוֹייִים בְּבְּבְייִים בְּיבְּבְיוֹייִים בְּבְּיוֹייִים בְּיִיבְיוֹיוֹים בְּיבְיוֹים בְּיוֹיים בְּיוֹיוִים בְּיבְּיוֹיים בְּיוֹייִים בְּיבְיבְייוֹים בְּיבְייִים בְּבְיבְּיוֹיים בְּיוֹיים בְּבְייִייִים בְּיוֹייִים בְּיוֹיים בְּיוֹיים בְּיבְייִים בְּיוֹייִי

59. בֹא וּרְאֵה, כָּתוּב וַיַּרְא הָעֶם כִּי בֹשֵׁשׁ משֶׁה. מִי זֶה הָעֶם? הֵם הָעֶרְב רַב. מִי הָעֵרְב רַב? וְכִי לוֹדִים וְכוּשִׁים וְכַפְּתוֹרִים וְתוֹגַרְמִים הִיוּ, שֶׁכְּּרְאוּ לְהֶם עֵרֶב רַב? וַהְלֹא מִצְרִיִּים הִיוּ, וּמִמְצְרַיִם נְסְעוּ. וְאָלוּ הָיוּ עִרְבּוּבְיָה שֶׁל עַמִּים רַבִּים, כָּךְ הָיָה לוֹ לְכְתֹב: עֵרֶב רַב עָלוּ אִתָּם לפי הַערבּוּביה שׁלהם. 59. תָא זְזַזֵּי כְּתִיבֹ (שמות לכ) וַיַּרְא הָעָּם כִּי בֹשֵׁשׁ מֹשְׁה. בַּאֹן הָעָם. אִינִּוּן עֵּרֶבֹ רַבֹּ. וַכִּי מֹשְׁה. בַּאֹן הָעָם. אִינִּוּן עֵּרֶבֹ רַבֹּ. וְכִיּ כּוּוֹי, בְּקָּרָאוֹ כּוֹוֹ, וְכִּפְּתּוֹרִים וְתוּגַּרְבִּיִם הַוֹוֹ, דְּקָּרָאוֹ כּוֹוֹ עֵּרֶבֹ רַבֹּ, וְהָכֹּא בִוּצְּרִיִּים הָוֹוֹ, וּבִּוּבִּיְצְרַיִם נַּטְּכֹוֹ, וְאָכּוֹּ הְוֹוֹ עֵּרֶבֹ רַבֹּ, וַהְכֹּא בִוּצְרִיִּים הָוֹוֹ, וּבִוּבִּוּצְיַרִים נַּטְּכֹוֹ, וְאָכּוֹּ הְוֹוֹ עֵּרֶבֹּ רָבִּוֹלְ הָבִּיֹּא דְעַבִּיוֹ סַגִּיאִיןֹ, הָכִי הְנָה כִּיה לְבִּיכְתַבּ, עֵּרֶבֹ רַבֹּ עָבֹרֹּ אָתָם כִּפִּי עַרְבּוּבִיָּא דְּכָּהוֹוֹן.

60. אֶלָּא עֶרֶב רַב עָלָה אִתָּם – עַם אֶחָד הָיָה וְלָשׁוֹן אַחַת, אֲבָל כָּל מְכַשְּׁפֵּי מִצְרַיִם וְכָל חַרָשֵׁמִיהֶם הִיּוּ אֵלֶה, שֶׁכְּתוּב בָּהֶם (שמות חַרְטַמֵּיהֶם הִיּוּ אֵלֶה, שֶׁכְּתוּב בָּהֶם (שמות ז) וַיַּעֲשׂוּ גַם הֵם חַרְטַמֵּי מִצְרַיִם. שֶׁרָצוּ לַעֲמֹד בְּנָגֶד נִפְּלְאוֹת הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא. כֵּיוָן שֶׁרָאוּ הַנִּפְּים וְהַנִּפְּלָאוֹת שֶׁעְשָׂה משֶׁה בְּמִצְרַיִם, חָוְרוּ לְמשֶׁה. אָמֵר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְמשֶׁה, חְבוֹן הָעוֹלָם, אֵל הְנַבְּנִן שֶׁרָאוּ גְבוּרְתְךָּ הֵם רוֹצִים לְהִתְנַיֵּר. יִיִרְאוּ בַּיִּין שֻׁלִים, גְבוּרְתְךְ בְּכַל יוֹם, וְיֵדְעוּ שֶׁאֵין אֱלוֹהַ מִבּּלעִדיּד. וִקבּל אוֹתָם משׁה. מִשָּה.

60. אֶפֶּא (שמות יב) עֵּרֶב רַב עָנְה אָתָם. עַבְּא זוֹד הַּנְה, וְכִּישִׁן זוֹד, אֲבָּל כָּל וְזִרְשֵׁי בִּיצְרִים, וְכָל וֹזִרְשֹׁי בִּיצְרִים, וְכָל וֹזִרְשֹׁי בִּיצְרִים, וְכָל וֹזִרְשֹׂיה בִּבְּרִיךְ הוּא, פֵינָן דְּנִזְבוּוּ נִּסִין וּפְּלִיאָן דְּעָבֹּר בוּשְׂה בְּבִירְ הִיּא כְּבוּשָׂה, עָבִּר כִיה קּוּדְשָׂא בְּרִיךְ הוּא כְּבוּשָׂה, כָּיוֹן דְּנִזְבוּוּ נִּסִין וּפְּלִיאָן דְּעָבֹּר בוּשְׂה בִּבוּ בוּשְׂה בְּבוּירְהָא בְּרִיךְ הוּא כְּבוּשָׂה, כִּיוֹן דְיִזִבוּוּ נְּבִּירְהָא דִיכְּךְ, בְּעָבֹּר בוּשְׂה, בִּיעוֹן דְיִנְבוּי בּוּשְׁה הִיבְרִיךְ הִא בְּרִיךְ הוּא כְּבוּשְׁה, כִּיוֹן דְיִזְבוּוּ נְּבְּבֹל כוֹן . אָבַוּר בוּשְׂה, בִּיאָה בְּרִיךְ הִא בְּרִיךְ הִיּא כְּבוּשְׁה, כִּיוֹן דְיִזְבוּוּ נְּבִּרְיְהָא דִיכְּךְ, בְּעָּאוֹן לְּאִתְנִּיִירְא. דִּילְבְּיא בְּרִיךְ הִיּף בְּבְּל יוֹבְיא, וְיִנְּדְעוֹן דְבַלִית אֶלְּהָא בַּר בוּשְׁה, בִּינְוֹן דְּיִזְבוּוּ נְּבְּל כוֹן בִּשְׁה, וְנִבְּיִבְּל כוֹן בִּשְׁה.

#### Exodus 12:38

<sup>&</sup>quot;וְגַם עַרֶב רַב עָלָה אָתָּם וְצֹאון וּבָקָר מִקְנֵה כָּבֵד מְאֹד

<sup>&</sup>quot;A mixed multitude also went up with them, along with flocks and herds, a very large number of livestock."

They were called 'Mixed Multitude' and not by the name of their nation and language that was one.

They were the magicians and witchcraft wizards of Egypt. They saw the miracles and wonders Moses did in Egypt and they followed him.

God told Moses not to accept them but Moses insisted to support their desire to join the Israelites. He believed that they will convert when they see the wonders of the Holy One Blessed be He every day and know that there's only one God.

61. לָפָּה קָרָא לָהֶם עֵרֶב רַב? אֶלָּא כָּל מְבַשְּׁפִי מִצְרַיִם הָיוּ, וּבְרֹאשָׁם יוֹנוֹס וְיִמְבְּרוּס, וּבִשְׁעוֹת הַיּוֹם הָיוּ עוֹשִׁים כִּשְׁפֵיהֶם תָּמִיד. וְכָּל הַמְּבַשְׁפִים הַלָּלוּ הָעֶלְיוֹנִים הָיוּ מִסְתַּבְּלִים מִבּאֲשֶׁר נוֹטֶה הַשָּׁמֶשׁ, מֵרֵאשִׁית שֵׁשׁ שָׁעוֹת וָחֵצִי עַד רַאשִׁית תַּשַּׁע וְחַצִּי, שֶׁהַיְנוּ עֵרֶב הַגְּדוֹל. כָּל אוֹתָם מְכַשְׁפִים קְטַנִּים, מִהְחִלַּת הַשָּׁעוַחַצִי עַד חֲצוֹת הַלַּיְלָה.

61. אָבַיאי הָּרָא לוֹן עַּרֶב רַב. אֶכְּיֹא כָּל זְזִרְשִׂין דְּבִּיצְּרִים הַחָּוֹ, וּבְרֵישִׂיהוֹן (בלק קצ"ד ע"א) יוֹנוֹס (אמרו המגיהים אולי אלו הם יוחני וממרא שנזכרו בשמות רבה פרשת ט' דף ע"ב ע"ג שורה ל"א אמרו יוחני וממרא אל משה תבן אתה מכניס לעפריים) וְיִּבְּבְּרוּס, וּבְשַׁעַּתִי דְּיוֹבְיא הָוֹוֹ עַבְּבִי הָּרִיר וְזֵרְשַׂיִיהוּ. וְכָל אִכֵּין וְזִרְשִׁין עַּכְּאִין, הָווֹ עַבְּבִי הָּרִיר וְזֵרְשַׂיִיהוּ. וְכָל אִכֵּין וְזִרְשִׁין עַּכְּאִין, הָווֹ בִּמְבִּר בָּבִי נְּבִי נְּבִי עָּבְיִיהוּ. וְכָל אִכֵּין וְזִרְשִׁין עַּבְּאִיֹן, הָווֹ עַבְּבִי בִּוּכִי נְּבִי נְּבִי שִּׁיְרוּהָ, וְבְשִׁית שְׁעוֹת בְּבִי וְבִּיִּי עַּבְּרוּס, וּבְּשַׂית שְׁעוֹת בְּבִי וְבִיי בְּבִי נְּבִי עָבְּרִים וְיִבְשִׁי, בִּשִּירוּתָא דְּשִּית שְׁעוֹת וּבְּיוֹנְיִ עַרְב בְּבְּרִבְּא. כָּל אִינִּוּן וְזַרְשִׁין וְעִיִין, בִוּשִּירוּתָא דְבִשְּעַע וּבְוֹוֹיבְא, עַרְב בְּבָּא. כָּל אִינִּוּן וְזִרְשִיין וְעִרְשִׁין וְעִיִּיוֹן, בִוּשִׂירוּתָא דְּבַשְּעַע וּבְוֹזיִבְיה, עַר בּרַבְא. כָּל אִינִּוּן וְזִרְשִיין וְעִיִּיוֹן, בִּוּשִיירוּתָא דְּבַשְּעַע וּבְּוֹזיִבְּה, עַר בּרַבְּא. כָּל אִינִּוּן וְיִרְשִיין וְעִיִּין, בִּוֹשִירוּת, עִר בּלּא. בִּל אִינִין וְיִים בּרִים, בּוֹבִיירוּת, עִר בּלּא.

The Zohar asks; why weren't they call 'mixed multitude' and explains that they were all the magicians of Egypt. Their leaders were Yonus and Yombrus. The higher level magicians were always doing their magics when the sun was at the evening time, after six and half hours of the day. The small magicians were doing their magic from nine and a half hours of the day until midnight.

62. אוֹתָם עֶלְיוֹנִים שֶׁבָּהֶם הָיוּ מִסְתַּבְּלִים מְבְּשָׁנוֹטֶה הַשָּׁמֶשׁ, שְּהֲרִי אָז מֵתְחִילִים הְשַׁע מֵאוֹת וְתִשְּׁעִים וְחָמֵשׁ דְּרָגוֹת לְשׁוֹטֵט עֵל הָרֵי הַחשָׁך, וְרוּחָם הָיְתָה מְשׁוֹטֶטֶת עֵל בָּל אוֹתָם מְכַשְּׁבִים (דְּרָגוֹת) בְּכִשְׁפֵיהֶם. וְאֵלֶה הָיוּ עְלִשִּׁכִם (דְּרָגוֹת) בְּכִשְׁפֵיהֶם. וְאֵלֶה הָיִּ עְלִשִּׁכִּים בּל מַה שָׁהֵם רוֹצִים, עַד שָׁבָּל הַמִּצְרַיִם בְּאֵלֵה הָיָה מִבְטֶחָם. וְקָרְאוּ לְהֶם עֵרְב רַב, מְשׁׁנִישׁ לְהֶם עֵרְב רָב, מְשׁׁנִישׁ לְהֶם עֵרְב קְטָן, מִתַּשִּׁע שְׁעוֹת וְחַצִי וּמַשָּׁת שְׁעוֹת וְעִל בַּדְּ וְגִם עָרְב רָב עַלָּה אִתַּם.

62. אִינֿוּן עִּפְּאִין דִבְּהוּ, הֲוֹו בִּוּסְתַּבְּכֵל בִוּבִּי נְּטֵּי שִּׂבְּוּשָׂא.

דְּהָא בְּדִין שָּׂרָאוֹ הְשַׁעֹ בְּאָה וְתִשְּׂעִין וַוְזַבִּשׁ דַּרְנִּין,

לְבְּישַׂפְּטְׂא עַׂל טוֹנֵרִי וֹזְשׁוּךְ. וְרוּוָזָא דִּכְּהוֹן, הֲוָה (בּלק

קצ"א ע"א) בְּוֹשַׂיּסְׂא עַׂל כָּל אִינֿוּן וְזַרְשִׁין (נ"א

דרגין) בְּזַיְרְשִׂיִיהוּ. וְאָכֵּיוֹ הֲוֹו עַבְּדֵי, כָּל בַּוֹה דְאִינֿוּן בְּעָאוֹן.

עַּר דְּכָל בִּוּצְּיִיהוּ. וְאָכֵיוֹ הֲוֹו עַבְּדֵי, כָּל בַּוֹה דְאִינֿוּן בְּעָאוֹן.

עַר דְּכָל בִּוּצְיִיְהוּ. וְאָכֵיוֹ הֲוֹה. וְקָּרָאוֹ לוֹן

עַר ב רַב. בְּגִּין דְאִית עַרְב וְעַיְרָא, בִּוּהְשַׂעֹ שָׁעוֹות (דף

קצ"א ע"ב) וּבֶּוּוְזְצָּה וּלְתַהָּא, דָּא עַׂרֶב וְעִירָא. וּהְרֵי

עַרב אַנֹה אִתַם.

The high-level magicians were waiting for the sun to come down. At that time 995 levels of negativity began to wander around the land, These negative spiritual forces could connect with the magicians and do whatever they want and all Egyptians trusted them. The word for 'Mixed', 'Urch', pronounced 'Erev', also means 'evening' and it's related to the times the negative forces were mixed. That is why it says that 'A mixed multitude also went up with them'.

63. וְחָבְמָתָם הָיְתָה רַבָּה, וְהֵם הִסְתַּבְּלוּ בִּשְׁעוֹת הַיּוֹם, וְהָסְתַּבְּלוּ בְּדַרְגַּת משֶׁה, וְרָאוּ שֶׁהְוֹת הַיִּלֹם, וְהָסְתַּבְּלוּ בְּדֵרְגַּת משֶׁה, וְרָאוּ שֶׁהְרִי בְּכָל הַצְּדָרִים בְּשֵׁשׁ משֶׁה: בְּשֵׁשׁ שָׁעוֹת ראשונות של היוֹם, שהם לא יכוֹלים לשׁלֹט

63. וְזָוֹכְבְּוּתָא דִּלְּהוֹוֹ, הֲוָה סַגִּּי. וְאִינִּוּן אָסְתָּכָּלוּ בְּשַּׂעְׂתֵּי דְיוֹבָוּא, וְאָסְתָּכָּלוּ בְּדַרְגָּא דְבוּשָׁה, וְזָוֹבוּוּ דְּהָא בְּכָל סִלְרִין בְשֵּׁשׁ בוּשָּׁה: בְשֵּׁשׁ שַּׁעְׁתֵּי קַּדְבָּוּאִין דְיוֹבְוּא, דְאִינִּוּוֹ בְּהֶם, (בִּגְלֵל שֵׁשׁ) בְּשֵׁשׁ דְּרְגוֹת עֶלְיוֹנוֹת שָׁאוֹחֲזִים בּוֹ (שֶׁאוֹחֲז בָּהֶם). וּבְכָל הַצְּדְדִים הָיָה בְּשֵׁשׁ, וּבְעַטְרוֹת הַשֵּׁשׁ הַלְּלוּ הָיָה עָתִיד לְרֶדֶת מִן הָהָר, שֶׁכָּתוּב כִּי בשֵׁשׁ משֶׁה לְרֶדֶת מַן הַהַר.

לָא יַכְכִּיּן ְּ לְשַּׁפְּטָאָה בְּהוּ, (נ"א בגין שית) בְּשִּׁית דַּרְגִּיןֹ עִּבְּאִיןֹ דְאַוְזִדִינְּוֹ בֵּיה (נ"א דאחיד בהו.) וּבְּכָל סִטְּרִיןֹ בְּשִּׂית הֲוָה, וּבְעַּטְּׂרִין דְאָכֵּיוֹ שִּׁית, הֲוָה זַבִּיוֹ לֶרֶדֶת בִּוֹּ הָהָר, דְּכְהִיב כִּי בֹשַּׁשׁ בוּשָּׂה לְרֶדֶת בִוּן הָהָר.

He wisdom of the Erev Rav, 'Mix Multitude' was great. They could see in the first six hours of the day.

Exodus 32:1

ײַרְא הָעָם, כִּי-בֹשֵשׁ מֹשֶׁה לָרֶדֶת מִן-הָהָר; וַיִּקְהֵל הָעָם עַל-אַהֲרֹן, וַיּאֹמְרוּ אֵלָיו קוּם עֲשַה-לְנוּ אֱלֹהִים אֲשֶׁר יֵלְכוּ " לָפָנֵינוּ—כִּי-זֵה מֹשֵּה הָאִישׁ אֲשֶׁר הָעֵלְנוּ מֵאֵרֵץ מִצְרַיִם, לֹא יָדַעְנוּ מֵה-הָיָה לוֹ."

"The people saw that Moses delayed to come down from the mountain, the people assembled about Aaron and said to him, "Come, make us a god who will go before us; as for this Moses, the man who brought us up from the land of Egypt, we do not know what has become of him."

The word 'delayed' can also be read as 'with six'. These six hours of the day, the Erev Rav couldn't have control because Moses was connected to the six Sefirot of Zeir Anpin, the levels that he was about to come down from the mountain.

. 64 מִיַּד וַיִּקָהֶל הַעָם עַל אֲהַרֹן, (שֶׁכֶּךְ לְמַדְנוּ, שַׁבָּאוֹתָהּ שָׁעָה שֵׁיָרַד מֹשֵׁה וִקְבֵּל הַתּוֹרָה לְבַדּוֹ כָּלָלוּת כָּל יִשְׂרָאֵל, וְהוּא קְבֵּל הַתּוֹרָה בָּעוֹלָם. וַאֶפָלוּ מִגְלַת אֶסְתֵּר שֶׁכָּתוּב (אסתר ט) וַקבֶּל הַיָּהוּדִים, וַקבָּלוּ הַיָּהוּדִים הָיָה צָרִיךְ לְהִיוֹת! מַהוּ וְקָבַּל? אֱלָא זֵה מֹשֵׁה שֵׁהוּא הַיָּהוּדִים, כָּלַלוּת כָּל הַיָּהוּדִים. וַיִּקְהֵל הָעָם עַל אַהַרֹן) לָפָה עַל אַהַרֹן? כָּדֵי לִהַכָּלֵל בְּצַד הַנָּמִין, שַׁהַרִי הֶם הַשְּׁמֹאל רַצוּ מִמְנוּ, וּכְדֵי שיהיה בלול בימין, התבנסו על אהרן, וַיֹּאמֶרוּ אֱלֵיו קוּם עֲשֶׂה לַנוּ אֱלֹהִים. (אֱלֹהִים וַדַאי רָצוּ צַד הַשָּׁמֹאל. אֲשֶׁר יֵלְכוּ, אֲשֶׁר יֵלֵרְ ֹהָיָה צָרִיךְ לִהְיוֹת! מַהוּ אֲשֶׁר יֵלְכוּ? אֶלָא אֱלֹהִים, שֵׁשׁ מַדְרֵגוֹת הֵן, (שֵׁשֶׁת יְמֵי הַמַּעֲשָה), כַּלָּם בְּצַד הַשָּׁמֹאל שֵׁל אֱלֹהִים, שֵׁשׁ ָהָן. שָׁאָם תּאֹמַר שֶׁהָרֵי הָן שֶׁבַע, אוֹתוֹ ָּהָאֱלֹהִים הָעֵלִיוֹן לֹא נִכְנָס בְּכְלַל).

64. בִּיֵּד וַיִּפְּהֵל הָעָם עַּל אֲהֵרוֹ, (דהכי תנינן דבההיא שעתא דנחית משה וקביל אורייתא בלחודוי כללא דכל ישראל ואיהו קביל אורייתא בעלמא. ואפילו מגילת אסתר דכתיב (אסתר ט') וקבל היהודים. וקבלו היהודים מבעי ליה. מאי וקבל אלא דא משה דאיהו היהודים כללא דיהודאי. ויקהל העם על אהרן) אֲבַּאִי מַל אֲהַרוֹ, בְּגִּיוֹ לְאִתְּכַּלְּלֵא בְּסִינְרָא דִּימִינְּא, דְּהָא אִינֹוּן שָׂבְּאַלְּא בְּעוֹ בִּנִּיה, וּבְּגִּיוֹ דְּכֹּהֵנִי כָּלִיל בִּיבִינְנָא, אְתְּבְּנָשׁוּ עַׂל אַהְרוֹ, וַיֹּאבְוֹרוּ אֵכְיוֹ קוֹם עֲשֵׁה כְנִיֹ אֲכֹרִים. (אלהים עַּל אַהְרוֹ, וַיֹּאבְוֹרוּ אֵכְיוֹ קוֹם עֲשֵׁה כְנִוֹ אֲבֹרוֹ, וַיֹּאבְוֹרוּ אֵכְיוֹ קוֹם עֻשֵּׁה כְנִוֹ אֲבֹרוֹ, וַיֹּאבְוֹרוּ אֵכְיוֹ קוֹם עֲשֵׁה כְנֵוֹ אֲברוֹ, וַיֹּאבְוֹרוּ אֵלְיוֹ קוֹם עֻשֵּׁה כְנוֹ אשר ילך מבעי ליה. ודאי בעו סטר שמאלא. אשר ילכו אשר ילכו אשר ילכו אלהים שית דרגא אינון (ד"א ששת ימי המעשה) כלהו בסטר שמאלא דאלהים שית אינון. דאי תימא דהא שבע אינון. ההוא אלהים עילאה לא עאל בכללא).

Immediately after, 'the people assembled about Aaron'. Why Aaron, the Zohar asks and answers that it was done to connect to the Right, Chessed that Aaron represented. They asked him "Come, make us a god who will go before us".

The Erev Rav wanted to have access to the side and energy that Moses had access to in order to bring about the Golden Calf.

65. בֹא וּרָאֵה, כָּל זְמֵן שֶׁהָיָה מֹשֶׁה בְּמִצְרַיִם, לא הַזְּבִּיר הַשֵּׁם שֶׁל אֱלֹהִים, אֶלָּא שֵׁם שֶׁל ה׳, וְעַל זֶה קָשֶׁה לוֹ לְפַרְעה, כְּדֵי שֶׁלֹא יִהְיֶה תֹקֶף לָאוֹתוֹ הַצֵּד הַאֲחֵר וִלֹא יִתְחַזֵּק בַּעוֹלֵם. עַכְשֵׁו 65. תַּא וְזוֹי, כָּל וְבִוֹּגָא דְּהָוָה מּשֶּׁה בְּבִּוּצְירִים, שְּׂבָּוּא דְיִיְי, וְעַבֹּל דָּא קַשְּׂיָא כֵיה בְּצִיין דְּלָא יְהַא תּוּקְפָּא לְהַהוּא סִטְּרָא אַוְזַרָא, לְפַּרְעַה בְּגִּיוֹ דְּלָא יְהֵא תּוּקְפָּא לְהַהוּא סִטְּרָא אַוְזַרָא,

וְלָא יִתְתָּקַף בְּעָּלְכָּוּא. הַשְּׂתָּא בָּעוּ הַהִּיא בִּוּלָה, וְהַיִּיגֹּוּ קּוּם עֲשֵׁה לְנוּ אֱלֹהִים. לְנוּ דַּיְיִקָּא, דְּאֲנָּן צְּׂרִיכִין לְהַאי בִּוּלְה, לְתַּקְּפָּא סִטְּרָא דִּיכָּן, דְּהַוָּה אִתְדַּוֹזִיְא עַר הַשְּׂתָא.

66. אֲשֶׂר זִילְבוּיזְ כֵּיה עִוֹבְדָא. מִיבְּדָא. אָי זַּוְבִּיזֹן כֵּיה עִוֹבְדָא. הִיכָּן כְּבִּוּהַךְ אִנְּיִ כִּרְּוּ, שָׁבְּיִרוּ. אֶבְּירוּ. עִבְּיִרוּ בְּבָּיה דְּאָזִיל וְבִּי אֲלָהִים אֲשֶׁר זֵלְכוּ כְּפְּזֵּינוּ, בְּבִּיה דְאָזִיל יִבְּר. דִּלְבוּ, (שמות יג) וַיִּיָּ הוֹכֵּךְ כִּפְּזִיהּ דְאָזִיל יִבְּר. דִּלְבוּ, (שמות יג) וַיִּיָּ הוֹכֵךְ כִּפְּזֵיה דְאָזִיל יִבְּר. דִּלְבוּ אִיף הָכִי אָבְּיִרוּ, אָבְּיוֹ כִיִּה עִוֹבְּדָא.

67. הַא זְזַזֵּי, כָּל אֲנָגַי לְגַוּ, וְכָל אִינִּוּן דְּנַטְּבִי לּוֹן. וְכָל אִינִּוּן דְּנַטְבִי לּוֹן בְּבַרְבִּרָא, לְא הֲוֹוּ זִיּפְיֶּין אֶפְּלֵא לְבַּנְּיִ יִשְּׂרָאֵל בְּמִיְרִיּן, הֲוֹוּ אַנְּלוּ לְבַּרְלִיתָא, לְבַּנְּיִרְיִתְא, וְהָּא זְזִזֵּי, כָּל אִינִּוּן בְּעִיבִי עָאנִין וְתוֹרִין, הְוֹוּ אַוְּלוּ לְבַּרְ בִּנִיְרָבְּעִין בְּעִיבִי עָאנִין וְתוֹרִין, הְוֹוּ אַוְּלוּ לְבַּרְ בִּנִיְיִתָּא, לְבַּתְּרֵיְיִתָּא, וְהָּא זְזְזֵיּי, כָּל אִינִּוּן אַרְבְּעִין נְּעִיבְרַ רַבּ, וְכָל אִינִּוּן בְּעִיבִי עָאנִין וְתוֹרִין, הְוּוֹ אַוְּלוּ לְבַּר בִּנִייְ הִיּעָּל בְּבְּנִייְהָא, שֹׁוּם לְּכְלוּכָא שְׂנִים לְבָּר הַוּוֹי, וְהָלוּ לְבַּר זְיִיְהָא, שִׁוֹם לְכְּלוּכְיִי הְיִּהְוֹן וְתוֹרִין, שִׁוֹם לְכְלוּכְּיִי וְיָבְי וְנְיִי הְאָלוֹן בְּנִיְיִי וְהָלְּהְ בְּנִיוֹן בְּבְּרָא, שֹׁוֹם לְכְּלוּכְיִי הְבְּיוֹוֹי וְלָּבְר בְּבוֹי וְנְיִי וְהָלְּבְּרְא, שִׁוֹם לְבְּר הְוֹוּ בְּוֹיִי וְלָּבְר הְבוּוֹי, וְנְלְּבְּרְ הְבִּיוֹן בְּבְּרְא, שִׁוֹם לְבְּרְבְּיִילוּ בְּבְּרָא, שִׁנִּים לְבָּר הְנִייִי הְאָל בְּלְבִי וְיִבְּלְיוֹן בְּיבְּרָא, שְׁנִוֹיִי וְלְּבְּרְ הְבִּוֹי וְנְיִיבְּי וְבְּלִיוֹם בְּבְּבְּבְיוֹי וְנִייְ הְבּוֹן בְּיבְּבְּבְּרָא, שִׁנְם בְּנִייִים בְּנִייְים בְּבְּיוֹי בְּבְּבְּבְּיוֹים בְּבְּבְּבְיוֹים בְּיִבְּלְיוֹן בְּבְּבְּיוֹיוֹ בְּיִים בְּיִים בְּוֹיוֹי בְּוֹיִים בְּיִים בְּבְּיִיוֹן בְּיִיבְים בְּבִּיוֹי בְּיוֹיוֹוּ בְּיִיְלְים בְּבִּיוֹי בְּבְּבְּבְּיוֹיִים בְּיִים בְּעִבְּיוֹי בְּבְּיוֹי בְּבְּבְיוֹי בְּבְּבְּיוֹי בְּבְּיוֹים בְּבְּבְּיוֹיוֹם בְּבְּבְיוֹיוּ בְּיוֹיוֹם בְּיִבְּיוֹי בְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹיוֹם בְּיוֹבְיוֹים בְּבְּבְיוֹיוּבְיוֹים בְּבְּבְיוֹיוּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹבְיוֹם בְּבְּבְיוֹבְיוֹם בְּיוֹם בְּבְּבְיוֹבְיוֹי בְּבְּבְיוֹבְיוֹם בְּבְּבְּבְיוֹיוּ בְּבְּבְיוֹיוֹיוּבְיוֹים בְּבְּבְבְּיוֹיוֹם בְּבְּבְיוֹיוֹם בְּבר בְּבְּיוֹיוֹם בְּבְיבְיוֹים בְּבְּיוֹיוֹם בְּבְבוּבְיוֹיוֹם בְּבְבְיבְיוֹיוֹים בְּבְּבְיוֹיוֹיוֹים בְּבְיוֹיוֹיוֹים בְּבְבוֹיוֹיוֹיוֹבְבְיוֹיוֹם בְּבְבְּבְיוֹיוּבְּבְיוֹיוֹם בְּבְבְּבְּבְיוֹיוֹיוֹם בְּבְבְּבְיוֹיוּבְיוֹיוֹם בְּבְבְּבְיוֹיוֹם בְבְבְּיוֹיוֹי

ָרצוּ אֶת אוֹתוֹ הַדָּבָר, וְזֶהוּ קוּם עֲשֵׂה לְנוּ אֱלֹהִים. לְנוּ דַּוְקָא, שֶׁאָנוּ צְרִיכִים אֶת הַדְּבָר הַזֶּה לְחַזֵּק אֶת הַצַּד שֶׁלְנוּ, שֶׁהָיָה דְחוּי עַד עַכִשָּׁו.

66. אֲשֶׁר יֵלְכוּ לְפָנֵינוּ. מָה אָמְרוּ? אֶלֶּא כְּךְ אָמְרוּ, אָנוּ רוֹאִים שָׁאַתֶּם יִשְׂרָאֵל, כָּל טוּב וְכָל הַכָּבוֹד שֶׁל הָעוֹלְם לָכֶם, וְאָנוּ דְחוּיִים בַּחוּץ. שֶׁלְכֶם – (שמות יג) וַה׳ הֹלֵךְ לְפְנֵיהֶם יוֹמָם. אַף כְּדְ אֱלֹהִים אֲשֶׁר יֵלְכוּ לְפָנֵינוּ, כְּמוֹ שָׁה׳ הוֹלֵךְ לִפְנֵיכֶם. שֶׁהְרֵי יֵשׁ לְנוּ רְשׁוּת לַצַּד שֶׁלָנוּ לָלֶכֶת אַף כָּדְ לְפָנֵינוּ, אִם נְזַמֵּן לוֹ מעשה.

67. בֹּא וּרְאֵה, כָּל עַנְגֵי הַכָּבוֹד שֶׁהְלְכוּ בַּמְּדְבָּר, לֹא הִיוּ מְכַפִּים אֶלָּא רַק אֶת בְּגֵי יִשְּׁרָאֵל לְבַדָּם, וְאוֹתוֹ עֲנַן בְּבוֹד שֶׁבָּתוּב וַה׳ יִשְׂרָאֵל לְבַדָּם, וְאוֹתוֹ עֲנַן בְּבוֹד שֶׁבָּתוּב וַה׳ הֹלֵךְ לִפְּנֵיהֶם. וְהָעֵרב רַב הֹלֶךּ לִפְנֵיהֶם יִוֹמֶם, הוֹלֶךְ לִפְּנֵיהֶם וְהָעֶרב רַב הוֹלְכִים מְחוּץ לַמַּחְנָה בָּאַחֲרוֹנָה. וּבֹא רְאֵה, בִּלְרִים מְחוּץ לַמַּחְנָה בָּאַחֲרוֹנָה. וּבֹא רְאֵה, בָּל אוֹתָם אַרְבָּעִים שָׁנִים שֶׁנִים שֶׁהְלְכוּ יִשְׂרָאֵל בַּמְרְבָּר, שׁוּם לִכְלוּדְּ וְטִנּוּף לֹא הְיָה בְּתוֹךְ הַעְנִים בִּפְנִים. וְעַל זֶה צֹאן וּבָקְר שֶׁהִיּ הְחוּץ, וְכָל אוֹתָם שֶׁשׁוֹמְרִים אוֹתָם שֶׁשׁוֹמְרִים אוֹתָם שְׁשׁוֹמְרִים אוֹתָם שָׁשׁוֹמְרִים אוֹתָם.

The clouds of honor that covered and protected the Israelites during their journeys in the wilderness. They were only above the camps of the Israelites. The mixed multitude, Erev Rav, and the animals were outside the camps and the protection of the clouds. Inside the boundary of the clouds, there was no filth, dirt and or waste. The animals were eating grass outside the camps and had wasted. Also, the people that were guarding them.

88. אָבַּוֹר רָבִּי אֶלְעָוָּר, אַבְּא, אֵי הָכִי אִינֹּוּן עַׂרֶב רַב לָא הְּוֹוֹ אַכְּבֵּי בִוֹן בִּיּנָּא. אֲבַּוֹר כֵּיה וַדַּאי הָכִי הוּא. אֶכָּא בְּוֹה דְּיָהְבִּין כּוֹן יִשְּׂרָאֵל, כְּבִּוֹאן דְיָהִיב לְעַבְּדִיה. וּבִּוּבִּוֹה הְוֹוֹ אֲכְבֵּי. בְּוֹה דְּאִשְּׂהְאֵר בִּוּבְּתַר רֵיזוֹיָא, פְּסוֹכֶּת. אַכְרֵיוֹ וְאָבֵּוֹר, (שמות טז) וּבְנֵּי יִשְּׂרָאֵל אָכְלוּ אֶת וּלְּרָא אַכְרִיוֹ וְאָבֵּוֹר, (שמות טז) וּבְנֵּי יִשְּׂרָאֵל אָכְלוּ אֶת הַבְּיוֹ אַרְבְּעִים שִׁנְּה. בְּנֵי יִשְׂרָאֵל, וְלָא אַוְזְרָא. וַיִּרְאוּ בְנִּי יִשְׂרָאֵל וַ וִיֹאבוּרוּ בִּוֹן הוּא, וְלָא שְׂאֵר עֵּרֶב רַב, עָאִנִּי וְתִּוֹר, דַּבָּוֹ וֹבְיֹיִבוּוֹ בִּינִייהוּ.

68. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזֶר, אַבָּא, אָם כָּדְּ, אוֹתָם עֵּרֶב רַב לֹא הָיוּ אוֹכְלִים מִן הַמָּן? אָמַר לוֹ, וַבְּאי כָּדְּ הוּא, אֶלְּא רַק מֵה שֶׁנּוֹתְנִים לָהֶם יִשְׂרָאֵל, כְּמִי שֶׁנוֹתֵן לְעַבְדּוֹ. וּמִמֶּה הָיוּ אוֹכְלִים? מִתַּמְצִית, מֵה שֶׁנִּשְׁאַר אַחַר אוֹכְלִים? מִתַּמְצִית, מֵה שֶׁנִּשְׁאַר אַחַר הָרַחִים, פְּסֹלֶת. וְהַכָּתוּב מַכְרִיז וְאוֹמֵר, (שם הָרַחַיִם, פְּסֹלֶת. וְהַבָּתוּב מַכְרִיז וְאוֹמֵר, (שם טִוֹ) וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל אָכְלוּ אֶת הַמָּן אַרְבָּעִים שְׁנָה. בְּנֵי יִשְׂרָאֵל, וְלֹא אֲחֵרִים. וַיִּרְאוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל, וְלֹא אֲחָרִים. וַיִּרְאוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל וַיֹּאמְרוּ מֶן הוּא, וְלֹא שְׁאָר הָעֵרָב רַב, צֹאן וּבָּקר שֵׁהָיוּ בְּינִיהָם.

Rabbi Elazar asks his father; weren't the Erev Rav eating from the Manna? And Rabbi Shimon answers; certainly so. They were only eating from what the Israelites were giving them like a person gives leftovers to his servant.

Exodus 16:35

"וּבנִי יִשֹּרָאַל אָכלוּ אַת הַמָּן אָרבּעִים שׁנָה עָד בֹּאָם אַל אַרץ נוֹשָׁבַת אַת הַמָּן אַכלוּ עַד בֹּאָם אַל קצָה אַרץ כּנַען". "The sons of Israel ate the manna forty years until they came to an inhabited land; they ate the manna until they came to the border of the land of Canaan."

When the Torah says, 'sons of Israel,' it always refers to the twelve tribes of Israel, excluding the Erev Rav. This verse tells us that only the Israelites ate the manna. Lesson:

The Erev Ray were called by this name because their souls were mixed form the good and bad side.

The Zohar reveals that after the sin in the Garden of Eden, Adam was away from Eve for 130 years. During this time he sinned with the female of the other side. The adverse outcome of this relationship was the creation of negative souls mixed with some good from the side of Adam. These souls incarnated in the Erev Rav. The female side of the soul has a stronger impact on the vessel that the souls bond with. Therefore, the Erev Rav were mostly negative with a great desire for the self alone.

As incarnation of Abel, son of Adam, he knew about this aspect of correction and wanted to correct the "Sin of Adam/his father" by allowing the Erev Rav to join the Israelites in the exodus from Egypt. By taking them along on the spiritual journey to the Land of Israel, he hoped to elevate their souls, even though God had advised him against it. Because the Creator did not agree with Moses's decision, the Torah refers to the Erev Rav as "the People" not as the Children of Israel.

The Zohar nowadays gives protection like what the cloud of honors gave the Israelites in the wilderness. When we are under the 'clouds' that are the studies of the Zohar, we have protection. There are many souls of the Erev Ray that the small spark of good in them is attracted to the Zohar. They fail when they let the desire for the self alone seek 'Shortcuts' (See DZ 2934 < https://dailyzohar.com/daily-zohar-2934/ >) that is the aspect of looking for a 'Golden Calf' to have a god that they can see and touch. Those who are looking for 'Shortcuts' should fight the attraction to the 'Golden Calf' and study for the sake of revealing Light and follow the spiritual laws that the Zohar teaches us. Only then we can get under the 'Clouds' and benefit from them.

בַּבָּלֵל עָמַבֶם, אוֹ שֵׁיָהְיֵה לַנוּ מִי שֵׁיֵלֶךְ לְפַנֵינוּ בְּמוֹ שָׁהוֹלֶךְ אֵלֹהֵיכֶם לְפָנֵיכֶם. אָמֶר אָהַרֹּן, לְהַפָּרִידָם מִתּוֹךְ הַעָם הַקַּרוֹשׁ עַר שֵׁיָבֹא

69. עַּד הַשִּׂהָא, הַוּוֹ אָתִכַּפַיָּין אִינוּוֹ עַרֶב רַב וְהַשִּׂהָא 69. עַד עַכְשַׁו הָיוּ כְנוּעִים אוֹתָם עַרב רַב, ָּלָבוּוּ וּבְעַוּ עַוֹּבֶדָא, לְאַהָּהְפָּאַ לְסִיְּרָא אַוְזְרָא. אָבִורוּ, אוֹ וְעַרְשִׁוֹ עִמְדוּ וְרָצוּ מַעֲשֶׂה לְחַזֵּק אֶת הַצִּר נְּהָא כַּכָּנָגָא עַבָּוּא זְוֹדָא, וְגָּהָנֵי בִּכְכָלָא עַבִּּוכוּן, אוֹ יְהֵא כָן בְּאַמְרוּ, אוֹ נִהְיֶה כַלְנוּ עֵם אֶחָד וְנִהְיֶה בִּגאוֹ דְיֵבַרְ קָבְנִגָּא, כְבָּוֹה דְיֵבַרְ אֶכְּנְבַכוּוֹ קָבִּוּכוּוֹ. אָבַוּר אַהַרוֹ, זוֹס ושָּׁלוֹם דְאָכֵיוֹ יִשְּׂתַתְּפוּוֹ בְעַבוּא קַדִּישָּׂא, חַס וְשַׁלוֹם שֵׁאֵלֵה יִשְׁתַּתִּפּוּ בָּעָם הַקְּדוֹשׁ לְבֶּוֹהֹוֵי כּבָּלָא בְּלֶלָא וְזַדְא, וְלָא יִתְעָּרְבוּוּ עַבָּוֹא בַּוֹדִישָּׂא לִהְיוֹת הַכּּל בְּלֶל אֶחָד, וְלֹא יִתְעָרְבוּ הָעָם בְּעַבָּוֹא דָּא, כְּלָלָא זְזַדָּא, אֶלָּא טִּב אִיהוּ לְאַפַרִשָּׂא כוֹן הַקּּדוֹשׁ בָּעָם הַזָּה בִּכְלָל אֶחָד, אֶלָּא טוֹב בונו עַבוא הַדִּישָׂא, עַד דְיֵיתִי בוּשָּׂה.

While Moses was around, the negative side of the Erev Rav was subdued. Now that he was away on the mountain for forty days, they felt that it was time to raise the power of the other-side. They wanted to be an integral part of the Israelites or have their own God leading them as God leads them.

Aaron thought that mixing the Erev Rav with the holy children of Israel if not acceptable. He chose to keep them away until Moses comes back.

ַ מִישַׂרָאֵל שַׁהָשָׁתַתִּפוּ עָמַהֶם בַּלֶב. וּמְשׁוּם כַּדְּ, בְּשֶׁבָּא משָׁה, הִצְטַרְדְּ לְבַרֶר וּלְלַבֵּן אֵת הַעָם הַקָּדוֹשׁ מֵאוֹתוֹ חֵטָא, וְהָשְׁקָה אוֹתַם הַשְּׁקַיֵה,

70. וְאַהֶּרוֹ לְטַבֹ אָתִבְּוווֹ, אֵכַּא סַגִּיאִיוֹ הַווֹ בִּייִשְּׂרָאֵל 70. וְאַהַרוֹ הַתְבַּוּן לְטוֹב, אֵלָא שָׁהִיוּ רְבִּים דֹאִשִּׂתָּתָּפַוּ בַּהֲדַיִיהוּ בְּלִבָּא. וּבְגִּיוֹ כַּךְ, כַּד אָתָא בוּשֶּׂה, אֹצָּטָרִיךְ לִבָּרָרָא וּלְלַבְּנָּא לְעַבָּוּא קֹדִישָּׂא בּובִּחוּא ווֹבָא, וְאַשְּׂנָהִי כוֹן שַּׂהָיוּ, עַר דְאָתְבְּרִירוּ (דף קצ"ב עַד שֶּׁכֵּלָם נִבְרְרוּ וְלֹא נִשְּׁאֲרָה בָהֶם פְּסֹלֶת ע"א) כַּלְּהוֹ וְלָא אִשְּׂהָאֵר בְּהוֹ פַסוֹלֵת כִּלַל.

Aaron's intention was pure, but many from the Israelites were weak in heart and followed the Erev Rav. Aaron allowed them to create the Golden Calf to stay far from the Israelites. When Moses came back and saw them celebrating their new God, it angered Moses. He broke the tablets, and the Erev Rav run away from him (Ramban on Exodus 32). He took the Golden Calf, burned it and ground it to powder. Then he spread the dust over water and made the Israelites drink this water to find out those with a corrupted consciousness. He had to make this process of selection to remove the evil from spreading in the camps of the children of Israel. Lesson;

The process of Moses's use is similar to the method used by the priest to find out if a woman was unfaithful to her husband (check links below). Moses transformed the golden idol to thin powder that doesn't have form or energy due to the process of fire and grinding. They were humiliated when they see the 'Golden Calf, comes out with their body waste.

Another aspect of the process is to check if the corrupted consciousness gives energy back to the 'consumed' idol. Those with strong faith could overcome the idol's force in their body. If the 'immune' system is active, the person is cleared from the sin, and if not, It would then be shown on the body.

Additional read: Unfaithful woman

https://dailyzohar.com/daily-zohar-2744/ https://dailyzohar.com/daily-zohar-2745/

71. אַמַר לַהָם אַהַרֹן, פַּרַקוּ נִזְמֵי הַזָּהַב. וְכִי לא היה להם זהב אחר? אלא אמר אהרץ, בָּעוֹד שַׁיֵשׁ לַהֶם קַטַטָה עָם בְּנֵיהֶם וּנָשֵּׁיהֶם, יִתעַכָּבוּ, וּבֵין כַּדְ יַבֹא מֹשֶׁה. בֹא וּרְאָה, שַׁנִינוּ קשים גרים לישראל כּסַפַּחַת בּבשׁר הַחִי, כַּל שַׁכַן אלה שַׁלֹא הַיוּ גרים כַּרָאוּי. מה הם עשוּ? ויתפַּרָקוּ כַּל הַעָם אֵת נִוְמֵי הַזָּהָב אֵשֵׁר באזניהם. כמה אלפים ורבבות היו מנזמיהם

71. אָבַיר כוֹּוֹן אַהַרוֹּ, (שמות לב) פַרַקּוּ גֹּוְבֵיי הַנְּהָבֹ, וְכִי לַא הַוָה לוֹן דָהָבָא אַזוַרָא. אֵלָא אָבִור אַהָרוֹ, בְּעוֹד דָאִית כּוֹן הָטָטָה בִּבְנַיִיהוּ וּבְנָשַׂיִיהוּ, יִתְעַבְּבוּוֹ, וּבִיןֹ כַּךְ יֶיתֵי בוּשָּׂה. תַא וווֹי, תַנִּינַוֹ קשִּׁים נַּרִים לִישָּרְאֵל כְּסַפּוּות בַבְשַּׂר הַנוֹי, כַּל שַּׁבּן אַלִּיוֹ, דַלָא הַווֹ גַּרִים כִּדְקָא יָאוֹת. אִינֿוּן בָּוּה עָבִרוּוּ. וַיִּתפַרַקּוּ כָּל הָעָב אֶת נִּוֹבֵוּי הַוָּהָב אֱשֵּׂר בּאָוֹנִיהָם. כַּבִּוֹה אָלפִי וַרְבְווֹן הֵוֹוֹ בִּוֹנָבִייהוֹן תַבְּוֹן.

Exodus 32:2

"וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם, אַהָרֹן, פָּרְקוּ נִזְמֵי הַזָּהָב, אֲשֶׁר בְּאָזְנֵי נְשֵׁיכֶם בְּנֵיכֶם וּבִנֹתֵיכֵם; וִהָבִיאוּ, אֵלָי

שם.

"Aaron said to them, "Tear off the gold rings which are in the ears of your wives, your sons, and your daughters, and bring them to me."

The people had a lot of gold, but Aaron asked them to tear off the gold from the ears of their wives and children. Aaron expected the people to have the objections of their family to give the gold they are wearing and delay the process until Moses comes back. There were about two and a half million Erev Rav that came out of Egypt attached to the Israelites. They were not converted, and their presence was like unwanted skin growth.

וגוֹ׳. אַהרן לא נשמר מאותם שני חכמים שָׁהַיוּ בָרָאשָׁיהָם שֵׁל אוֹתוֹ עָרַב רַב, אֲחַד ַמָהֶם הַיָּה לְפַנָיו, וָהַאֲחֶר הַיָּה עוֹשֶׂה בְּכָשַׁפִים. פיון ששניהם התיעצו כאחד, לקחו את אותו זהב, (אֶחָד) שני שׁלישׁ בּיַד אַחַת, וּשׁלישׁ

72. בַוֹה כַתִּיבֹ, וַיַּהָּוֹז בִּיַּדֶב וַיַּצָּר אוֹתוֹ בַוֹזַרָטֹ וְגוֹי. אֲהַרוֹּ -72. מַה כַּתוּב? וַיָּקַח מִיָּדָם וַיַּצַר אתוֹ בַּחַרָט לא אָסַתְבַּוּר, בוּאִינוּוֹ תָרִין וַזְכַיבִיוֹין, דְּהַווֹ בְּרִישֵׂיהוֹוֹ דָּהָהוֹא עַּרֶב רֶב. ווֹד בִּנַּיִיהוֹ הַנָה הָבֵיה, וְאָווַרָא הַנְה עַביר בוורשוי. כּיווֹ דתרווייהו אָתיִיעַטוּ כּווַדָא, נַטְלוּ הַהִיא דַּהֲבָא, (חד) הְרֵין שִׁלִּישֵׂי בִּירָא דְחַד, וּשִּׁלִישׂ בִּירָא דִאַוֹזְרָא. בִּגִּין דִּהָּכִי אָצִּטְּרִיךְ בְּהַהוּא זִּינָא בַּיִּד הָאַחֶרֶת. מְשׁוּם שֵׁכַּךְ צָרִידְ בָּאוֹתוֹ מִין

# Exodus 32:4

"וַיָּקַח מָיָדָם, וַיָּצַר אֹתוֹ בַּחֵרֶט, וַיַּעֲשָׂהוּ, עָגֵל מַסֶּכָה; וַיֹּאמָרוּ—אֵלֶה אֱלֹהֶיךְ יִשְׁרָאַל, אֲשֶׁר הַעֲלוּךְ מָאָרֵץ מִצְרַים" "He took this from their hand, and fashioned it with a graving tool and made it into a molten calf; and they said, "This is your god, O Israel, who brought you up from the land of Egypt."

Yunus and Yombrus were the top wizards and leaders of the Erev Rav. They were the children of Balaam and knew how to make the Golden Calf. Aaron didn't see their witchcraft on the gold. One of them had two-third of the gold in his hand, and the other had one third. That process was needed together with the Right aspect of Aaron to bring the Golden Calf to life.

# Lesson:

The Erev Rav still exists in our time. They can be found among the Israelites all over the world with souls that have aspects of negativity from those who came out from Egypt. They are always 'attached' like growth to 'bodies' that produce well in all aspects of life. They are greedy with a desire to control everything. Many of them can be found as leaders of countries and communities. Even Rabbis can be from the Erev Ray, especially those who seek to have greater influence. Do not judge people, avoid those who are not true to the teachings of Torah and Kabbalah. If they offer 'shortcuts,' avoid!. Ask them how to make a gram of gold or a simple way to boil water in their hands. They are all charlatans. If they offer big and deliver little, they can not be trusted. Avoid them!

We wait for Moses even if he is late because when he comes, he will bring with him all the light we need, needing no 'idols' of this world.

אַהַרֹן מָשׁוּחַ שֵׁל הָאֵל הַגָּדוֹל, בַּחַסִידוּתִדְּ נָפַלוּ כַּמָה מֵהָעָם הַקָּרוֹשׁ, וְאַתַּה לֹא הַיִּיתַ יוֹדַעַ לִהְשַּׁמֵר. מָה עַשׂוּ? כְּשֵּׁהְגִּיעוּ שֵׁשׁ שַׁעוֹת וָהַיּוֹם הָיָה בִּמְשִׁקָּל, לַקְחוּ אֵת אוֹתוֹ זָהָב שַׁפַּרקוּ מאַזניהם. מה הַטַעם? משׁוּם שׁמִי שצריד לעשות בשוף, לא מתבקש לחוס

73. בַּכָה רַבִּי שִּׂבְעוֹן, אָבֵור אָי וָזָסִירֵא הַדִּישַׂא, אָהַרן 73. בַּכָה רַבִּי שִׁמְעוֹן, אַמַר, אֵי חַסִיד קְדוֹשׁ, בְּשִּׂיוֹזְא דֶאֶלְהָא רַבְּא, בַּוֹזְסִירוּתְרְ נַפַלוֹ כַבְּוֹה בִּוֹעַבְּא קרישא. ואַנָּת לַא הַוִית יַדְעֹ לַאָסְתַבְּוַרָא. בַּוֹהוּ עַבְּדוּ. כָּד בַּוֹטוֹ שִּׂית שַּׁעַׂתִיוֹ, וְיוֹבֵוּא הַוָה בְבַוּתִקּכֵּא, נַּטִילוּ הַהוּא דהבא דפריקו מאודניהוו. מאי טַעַמא. בגין דמאו דאצטריה למעבד וורשא, לא בעי למיווס עינוי על

עינו על מַמוֹן. וָהָם אוֹמָרִים, הַשַּׁעָה עוֹמֶדֶת לַנוּ, אָם אֵינֵנוּ מָעַכְּבִים. זוֹ אֵינַהּ שַּׁעַה לַחוּס על הַזָּהַב. מיַד – וַיִּתַפַּרקוּ כַּל הַעם. מַה זָה וַיָּתַפַּרקוּ? כַּמוֹ שִׁנָאָמֵר (מלכים-א יט) מפַרק הרים ומשבר סלעים, שהשחיתו ושברו את אַזְגֵיהֶם. בַּכָה כִּמְקֹדֵם וְאַמֵּר, אֵי עָם קַדוֹשׁ של הקדוש ברוד הוא.

בָּבווֹנָא. וְאִינֹוּן אֲבִוּרִי, שַּׁעַׂתָא הַיֵּיבִוּא כָּוֹ, אִי אֲנַן כְא בִּעַבְבִיןֹ. לָאו שַּׁיָעָתָא לְבֵויווַס עַל דַהַבָּא, בִיַּד וַיִּתפַרַקּוּ כַּל הַעָּם. בַּאי וַיִּתְפַרָקוּ. כְּבַּוֹה דָאָת אֲבֵור (מלכים א יט) בופרה הרים ובושבר סלעים, דוובילו ותברו אורנייהו. בכה כבולקרבייו ואבור אי עבוא קרישא אי עַבָּוֹא הַדִּישָׁא, דַקוּדִשָּׂא בִּרִיךְ הוּא.

"Rabbi Shimon cried, and said, "Aaron, the Holy anointed of God. Even with your righteousness, you couldn't protect yourself, and many from Israel died."

Rabbi Shimon continues to explain what the wizards of the Erev Rav did. They waited for the midday when the sun in the middle of the sky and did not lean either to the east or to the west. Then took the gold they removed from their ears and handed it to Aaron.

The Zohar explains that those who want to make magic don't bother by the cost. They knew that the timing was on their favor and immediately ripped the gold from their ears, ignoring the pain.

בַּבַּכִיָה, וָאָבֵוּר, (שמות 74. פַּתַח רַבִּי שָׁמְעוֹן בִּבְכִיַה וָאָמַר, (שמות כא) וָהָגִּישׁוֹ אֲדֹנַיו אֱל הַאֱלֹהִים וְגוֹ׳. הֵרִי פַרשׁוּהַ הַחֲבַרִים, הַאֹזֵן שֵׁשַּׁמְעָה בְּסִינֵי (ויקרא כה) כִּי לִי בְנֵי יִשְׂרָאֵל עֻבָּדִים וְגוֹ׳, וְהוּא פָּרַק על מַלְכוּת שַׁמַיִם מֵעַלֵיו וּמַבֵר עַצְמוֹ לְאַחֵר הַרַצַע. וְאֵלוּ הַרְשַּׁעִים הַחַיָּבִים, אַנָשִׁים – הַרַצַע. השׁחתת אלא ובניהם מנשיהם דַּרַכָּם (אָזְנֵיהֶם), וְהָתְפָּרְקוּ מֵעלׁ שֵׁל שַׁמַיִם שַׁצְוָה אוֹתַם משָׁה וְשַׁבְרוּ אַזְגֵיהֶם, שֵׁאֵין לַהֶם חֵלֵק בַּשֵּׁם הַקָּרוֹשׁ וְהַעָם הַקָּרוֹשׁ.

כא) וְהַנִּישוֹ אַדנִיו אַל הַאֵלהִים וְגוֹי. הַא אוּהָבוּה זַזּבְרַיִּיא, אוֶּן דְשָּׁבִעֹ בִּסִינֵּי, (ויקרא כה) כִּי כִּי בְנֵּי יִשְּׂרָאֶל עַבְּדִים וְגוֹי. וְאִיהוּ פַרִיקּ עוֹל בַּוּלְכוּת שַּׂבַוִים בַּעַלֶּלִיה, ווָבִיוֹ גַּרבויה לַאָּוור, תַּרַצַעַ. וְאָלֵיוֹ ווֹיַיבַיִּא רְשִּׂיעָיוֹ, גוּבְרִיוֹ בִּישִׂיוֹ, בְּתִיאוּבְתַּא דְּלָהוֹוֹ לְבֵּתְבַר רָעִים, בִּתְשׁוּקָתָם לַחֲזוֹר לְסִרְחוֹנָם לֹא רָצוּ לַסַרְוַזְנַיִיהוּ, כַא בַעוּ בִוּנְשׁיהוֹוֹ וּבְנֵיהווֹ אֶכַּא וַזְבִילוּ אורווייהו (ס"א אודנייהו) ואָתפַרְקּוּ דפקיד להו בושה, ותברו אודנייהו, דכית לון זוולקא בשבא הדישא, ועבא הדישא.

## Leviticus 25:55

The people received the Torah on Mount Sinai and heard the words of the Torah with their ears. By tearing the gold from their ears, they made a flaw in the ears that listened to the commandment of "You shall have no other gods before me.". Now they follow another god, disconnecting from the Holy and true God and the Holy children of Israel. Lesson:

<sup>&</sup>quot;כִּי לִי בְנֵי יִשַּׂרָאָל עַבָּדִים עַבָּדֵי הֶם אֲשֶׁר הוֹצֵאתִי אוֹתָם מֵאָרֵץ מִצְרַיָם אַנִי יָהוָה אַלֹהֵיכָם."

<sup>&</sup>quot;For the sons of Israel are My servants; they are My servants whom I brought out from the land of Egypt. I am YHVH your God."

We were born in the 'Image' of God, meaning that our mortal body is parallel to our spiritual body. When we do negative actions using any part of our body, we make a flaw in the aspect of the spiritual body. That requires a matching correction.

If we listen to a lot of gossip and evil speech, we need to speak and listen to the sacred Torah and Zohar text to correct the flawed 'ear'. If we took from others without proper pay/earning, we need to give back on the same spiritual level.

The study of Zohar and giving Tzedaka help in correcting almost all transgressions, because the high light revealed, 'wash' away and correct the 'flaws' as needed. This is one of the aspects of "An eye for an eye", "a tooth for a tooth".

נטַל שָׁנֵי שַׁלִּישִׁים, וָאָחֵד שָׁלִישִׁי. עַמְדוּ בִּנְגִד הַשֹּׁמשׁ בַשְשׁ שַׁעוֹת. עשוּ כשׁפִיהם וכשׁפוּ בּלַהטִיהֵם בַּכִּשׁוּף שֵׁל הַפָּה. בִּיוָן שֵׁהְגִיעָה ראשית השעה השביעית, שניהם הרימו שְׁנֵיהֶם נָטַל יָד אַחַת וְלֹא יוֹתֶר?) שׁבַּתוּב וַיּקּח מָיָדֶם. שָׁנֵיהֶם הָיוּ וְלֹא יוֹתֵר. כֵּיוַן שֵׁהוּא קבּל ַ מַיַּדַם (שְׁתַּיִם, וְלֹא יִדֵיהֶם), יַצַא קוֹל וְאַמַר, (משלי יא) יַד לְיַד לֹא יִנַקָה רַע, שַׁכַּתוּב כּי ברַע הוּא. הביא רַע לַעוֹלַם.

75. בַּוֹה עָבֶברוּ. פַּלִיגוֹ הַרְוַוִיִּיהוּ הָהוּא דְהָבָא, ווֹד נַּטִּיכֹ 75. מָה עַשׂוּ? חַלְקוּ שְׁנֵיהֶם אוֹתוֹ הַזָּהָב, אֶחֶר הָרֵין שְׂלִישִׁין, וְחַד שְּׁלִישׁ. סָבוּ לַלֵּבֶל שִׁבִּישָׂא, בִשִּׁית שַּׁיְנְהִיןֹ. עַבְרוּ חַרְשַׂיִיהוּ, וּבַלְטוּ בִּלְטִיהוֹן בְּחַרְשַׂא דפומא. כִיוֹן דִמְטָא שִירותא דְשָּׁבַע, אַרִימוּ תַרְוויִיהוּ יִדַיִּיהוּ עַּל יִדוֹי דִאַהָּרן, (ומנלן דמידא דתרויהו יד מכל יְדֵיהֶם עַל יְדֵי אַהַרן, (וּמְנַיִן שֶׁמֵהַיָּד שֶׁל חד נטל ולא יתיר) דְּכְהָיבׁ וַיָּהָוֹז מִיַּרֶם, הַרְוַוִיִּיהוּ הָווֹ, וְלָא יַהִּיר. בֵּיוָן דְאָיהוּ הַבְּיל בְוּיָדֶם (ס"א תרי ולא ידיהם), הַּכַּא נַפָּה וָאָבֵּוּר, (משלי יא) יַד לַיַד לא יַנַּהָה רע, דכתיב כי ברע הוא. אייתי רע לעלפא.

Yunus and Yumbrus split the gold among themselves, one took two thirds and the other one took one third. They rose to the sun in mid-day, which is six hours from sunrise. They did magic spells, and at the start of the seventh hour of the day, they raised their hands and brought the gold to Aaron. Aaron took the gold only from the hands of these two evils.

When Aaron took the gold from their hands, a voice announced the verse from Proverbs 11:21

"יָד לְיָד לֹא יִנָּקֵה רָע וְזֵרַע צַדִּיקִים נִמְלָט."

"My hand upon it! the evil man shall not be unpunished, but the seed of the righteous shall escape."

And Aaron said (Exodus 32:22)

"וַיּאֹמֵר אַהֵרֹן אַל יִחַר אַף אָדֹנִי אַתָּה יָדַעִתָּ אֶת הָעֶם כִּי בְרֶע הוּא."

"Aaron said, "Do not let the anger of my lord burn; you know the people yourself, that they are prone to evil."

הַרַשַּׁע, רַאוּ שֵׁכּוֹס שֵׁל בְּרַכָה הִיא בִּיַמִין, וּמֵהַיָּמִין מִתְחַזֶּקֶת תָּמִיד (יוֹתֵר), אַמְרוּ, אָם יָהֵיָה בַּצָּד הָזָה אוֹתוֹ רֹאשׁ שֵׁל הַיַּמִין, הַרִי העצמה שלנו כראוי.

76. רַוָּאַ דְבִוּכָּה. אִינוּוֹ רָשַׂעִים ווַיַּיבִין ווַרְשִׂיוֹ בְנוֹי 76. סוד הַדָּבַר – אוֹתַם הַחוֹטָאִים הַרְשַׁעִים דְבִלְעָם זוֹיָיבָא, בְנִּי בְנִי דְלָבָוֹ רְעָּיעָא, זִוֹבוּ דְכוֹס שֵּׁל מְבִיְּפִים בְּנֵי בִלְעָם הַחוֹטֵא, בְּנֵי בָנִיוֹ שֶׁל לְבָן בַּרַכָּה בִּיבִיין אָיהוּ, וּבִוֹן יִבִיינַא אָתַקַף תַּדִיר. (ס"א יתיר) אָבְּורוּ, אָל יְהֵא בִּסְטַּר דְא, הַהוּא רֵישָּׂא דִיבִוּלְנָא, הא תוקפא דיכן בדקא יאות.

Yunus and Yumbrus 'tricked' Aaron when they raised their hands to give him the gold. Raising the hands above is a connection to the upper three sefirot. Aaron had to raise his hands to take the Gold, and when he did, he also connected to the upper three Sefirot, where the force of life comes to the world. In this case, he drew life to the ox creature of the other-side that the Erev Rav wanted to create. If Aaron were to take the gold from the ground that is the aspect of the lower sefirot, the ox of the other-side wouldn't have had life from above, and nothing would have happened.

# Lesson;

Sometimes good intentions may lead to adverse outcomes. We must be careful when dealing with the negative side. Even if we think that we can handle it, just the fact that we are in contact with some form of negative may hurt us.

Some of us with good heart and intention try to help people that we see on the 'otherside'. In such a case, we need to go down and pull them up. The danger is that they may drag us down to their level. We can help people ONLY if they choose to go up and made true efforts to shed their 'Klipots' that hold them down.

The rule is not to try to convert but to send ropes of support. If they try to pull us down, we let go, even if we lose a piece of rope, which is the aspect of our time and energy, we don't lose our level and still able to help others.

אותו בארץ בתחלה ואני אטל – לא היו יכולים בכשפיהם לעשות כלום. אלא נטל מיַדם. והַכַּתוּב מתרעם ואומר, וַיִּקח מיַדם. ראו מה עשה אהרן איש נביא, איש חכם, שׁלֹא יַדַע להשַמר. שַאלוּ נַטַל מן הַאַרץ, כַּל בָּשֵׁפִים שַׁבַּעוֹלֵם לֹא הֵיוּ יָכוֹלִים לְהַצְלִיחַ. אַבַל בַּמַה הָצָלִיחוּ בַּמַעשֵה הַוָּה? מְשׁוּם שַׁנִיקַח מִיָּדָם, וְלֹא מְן הַאָּרִץ.

77. כֵּיווֹ דְבִוּטָא שַּׁבַע שַּׁעָּתִיוֹ דִיוֹבִוּא, יָהָבוּ כִיה כִּאָהָרוֹ 77. כֵּיווַ שַּׁהְגִיעַ שַׁבַע שֵׁעוֹת שֵׁל הִיוֹם, נַתְנוּ בִינֶּד. אִי אִיהוּ הָבָוָה אָבַור כּוֹן שַּׁוּוּ כֵיּה בְּאַרְעַא לוֹ לְאַהַרוֹ מִיָּד. אִם הוּא הָיָה אוֹמֵר לְהֶם שִׁימוּ בַּקַדְבִוּיתָא, וָאֻנָּא אֵטוֹכל, כָּא הֵווֹ זַבְכִּיןֹ בְּזַוְרְשַׂיִּיהוּ בְּכוּם, אָלַא בִינַדֶם נָטַל. וּהָרָא בִּתְרָעָב וָאָבֵּור, וַיָּהָזוֹ בִינַדִם, וֹזָבוּוּ בָּוֹה עַבָּר אָהֵרוֹ גִּבִּר גִּבִּיאָה גִּבִּר וַזִּבִּים, כַּא יֵדַע לָאִסְתַבְּיֶרָא, דְאִיבּוּ נָָטִיל בֵואַרְעָא, כָּל זוֹרִאָּיוֹ דְעַבְבוּא לָא הַווּ זַּכְלִיןֹ לְאַצְּׁלְוָזִא. אַבָּל בִּבָּוה אַצְּּלְוֹזוּ בִּעִוֹבְרָא דא, בגין דויקוז ביידם וכא בוארעא.

If Aaron were to ask Yunus and Yumbrus to put the gold on the ground first, then pick it up, they wouldn't be able to activate any of their magic spells. Unfortunately, Aaron who was a wise man and on a level of the prophet didn't know how to protect himself.

78. וַיַּצַר אֹתוֹ בַּחֵרָט. לֹא כָּמוֹ שֵׁחוֹשְׁבִים בָּנֵי אַדָם שֵׁעַשַּׁה צִיּוּרִים בִּמְחוּגָה אוֹ בִּדָבַר אַחֵר. אַלָא בָּא הַבָּתוּב לְהוֹכִיחַ אֵת הַדְּבַר, שֵׁאַהַרן לא יַדע להשַמר. אלוּ כּשׁנַטַל מידיהם הַיַה זורק לארץ, ואף על גב שאחר כד ישל אותו, או לא היה מצלים המעשה הרע הזה. אבל בַּכֹּל הַיָה סִיוּעַ רַע, שֵׁלַקַח זָהַב וּטִמַנוֹ מֵהַעֵיַן, רַע אַחַר רַע. מַה זֵה וַיָּצַר אֹתוֹ בַּחֵרֵט? שֵׁשָּׂם אָת כַּל הַזָּהָב בִּכִיס אָחַד וִנִשְׁמַר מֵהַעֵין, וְאַז

78. (שמות לב) וַיַּצַּר אוֹתוֹ בַּוֹזֵרָטֹּ, כַּאוֹ כָּמֵה דְוַזְשַּׂבִּיוֹ בּנֵי נַשָּׂא, דַעַבַד צִיּירִין בְּמַווונָה, אוֹ בִּמַלָּה אַװַרָא. אָפַא אָתַא הָרָא לְאוֹכָנוֹא מִכָּה, דְאָהַרוֹ לָא יִדְעֹ לאָסְהַבּוֹרָא. אִילוּ כַּד נַּטַׂל בִוּיֵדִיהוֹוֹ, הֵוָה שַּׂדִי לְאַרְעַׂא, ואף עַל גַּב דִּיָּטוֹל לֵיה לְבַתַר, לַא הַוה (דף קצ"ב ע"ב) אַצַּלַוֹז עוֹבַרָא בִּישָּׂא רָא. אָבַל בְּכַלַּא סִיּעָא בישא הוה, דנהיט דהבא, וטבוריה בועינא, ביש בתר ביש, בואי ויצר אותו בוזרט. דשוי כל דהבא בכיסא וודא, ואסתבור בועינא. כדיו סליה ככלא לעובדא.

### Exodus 32:4

"וַיָּקַח מָיָדָם וַיַּצַר אתוֹ בַּחֶרֶט וַיַּעֲשֶהוּ עָגַל מַסֶּכָה וַיִּאמרוּ אָלֶה אֶלֹהֵיךְ יִשְׁרָאֶל אֲשֶׁר הָעַלוּךְ מֶאָרֶץ מִצְרַיִם."

"He took this from their hand, and fashioned it with a graving tool and made it into a molten calf; and they said, "This is your god, O Israel, who brought you up from the land of Egypt."

Aaron could have thrown the gold immediately to the ground to break the spell, then pick it up but the negative force was strong, and he completed the process as they wanted. The Zohar explains that Aaron didn't form the shape of the Golden Calf with carving tools. He placed the gold under a sheet to conceal the process from viewing eyes. Because of that concealment, the process completed and the shape of the Golden Calf appeared in a complete and living form.

Lesson;

Doing the wrong things with pure intention doesn't stop the adverse outcome. The initial action and the consciousness that comes with it determines the results. Yunus and Yumbrus made magic spells on the gold to inject their consciousness for creating other-god to lead them. Their consciousness was so strong that even Aaron fell under it.

We can protect ourselves from falling under the influence of negativity by avoiding situations where there's a risk of meeting the presence of negative forces. In most cases, these forces are stronger than us. The Torah gives us 248 precepts of positive action and 365 of avoiding negativity. It's 117 more precepts of not to engage with negativity. It teaches us that we have to watch and avoid different aspects of negative and impure situations.

We should restrict all kind of temptations that comes mostly from the impure side to trap us and get our pure energy to give them life. Since the other-side is in 'darkness', they need us to draw for them. They will await anywhere we have the opportunity to bring light.

Anger is an important aspect of negativity that causes us to lose most of the Light we work hard to get. Anger is considered to be idol worship and could even attract negative souls or entities to enter our spiritual realm and confuse us. The best way to avoid it is to stop the reactive thoughts immediately and before it progresses into action like screaming or physical contact. When anger comes and hard to control, find something that would distract you from the cause of the anger. Looking at a picture or a video of babies would have a great calming effect. Also calling a loved one that would calm you and not plan a revenge attack.

שַׁיָּבָנִים (שַׁיִּטֹל) מַרְגַּלְיוֹת בְּפַעֲמוֹנֵי זָהַב לְלֹא

79. בְּסִפַּרָא דְּוֹזַנוֹרְ אֲשִּׂבַוֹזְנַא, דְהָוָה אָבַוֹר הַכִּי, בְּרָא 79. בִּסְפָרוֹ שֵׁל חֵנוֹךְ מָצָאנוּ שֵׁבָּךְ הָיָה אוֹמֵר, יְזִזִירָ־אָהֹ יִהְיִּילִה לְהַהוּא רִישָּׂא זִזְוּורָא, וְכַּה יִיִּתוּן בּוֹ זָחִיד יָּנְלֵד לְאוֹתוֹ רֹאשׁ הַלְּבָּן, וּכְשֶׁיָבֹאוּ בִּוּבִשְּׂרָא דַּוֹזְבָוָרֵי, יָטְעִּיוֹ כֵּיה, בְּהַהוּא דְעַיִּיל (נ"א אוֹתָם מִבְּשֵׁר הַחֲמוֹרִים, יַטְעוּ אוֹתוֹ בְּאוֹתוֹ דנטיל) בַּוְרְגִּּׂכָן בְּוָגִּין דְּדַדְהְבָּא, בְּכָּא דֵּיְלָתָא דִּיכֵיה, דְּעָתוֹ, וּדְמוּת הְצָיַר בְּצִיוּר בַּחֶרֶט. מָה זֶה וּדִייּוּקּנָא יִצַּיֵיר בְּצִיּיּרָא בַּזֶּיֶרֶטֹּ. בַּוּאִי בַּזֶיֶרֶטֹּ. בְּזֶיֶרֶטֹּ בְּחֵיֵרֶטְיּ בְּחֵיֵרֶט בְּחֵיֵרֶט אֲנוֹשׁ, זֶהוּ קוּלְמוֹס שֶׁל אֱנוֹשׁ אַנֿושׂ. דא הַלְמוּסאַ דאַנֿושׂ װײבא, דאָטֿעי לבני נשׂא. הַרְשַׁע שַׁהְטָעָה בְּנֵי אַרַם.

In the book of Chanoch (or Book of Enoch, See note below) is says "Single child would be born to the the 'head of white' and when the people made from the flesh of donkeys they will cause him to make mistakes and put precious stones in golden bells without being aware of that. An image would be formed with the scriber "

The single child from the head of white is Aaron that was born from the line of Chessed that its root is called 'Head of White'. The Erev Rav are described as made out of Donkeys' flesh. The golden bells are the bells on the garments of the High priest.

The 'Scriber' is the tool used by Enosh, son of Seth, son of Adam to make magic and lead people away from YHVH.

The Erev Rav knew that they had to connect to the Right column and draw Chassadim through Aaron, in order to succeed with their plot to create the Golden Calf.

Gold is the aspect of the Left and on Aaron, it used to draw holiness. The Erev Rav that is on the Left could connect to the Left (Gold aspect) of Aaron and draw Right/Chessed energy from him.

קוּלְמוֹס (רֹשֵם רָשׁוּם), וְלַכֵּן בָּתוּב בַּחֵרט, אותו שנודע לעשות כַּדְ. וזהוּ בַרוּר הַדְּבַר.

80. וַדָּאִי דַּאַ בָּרִירָא דְּבִוּכָּה, דָּאֲנוֹשׁ כַּדֹ אָטָּעֵי עַכְבוּא, 80. וַדָּאִי זֶהוּ בֵּרוּר הַדְּבַר, שֵׁאֵנוֹשׁ כְּשֵׁהְטְעֵה בְּקְבׁוּסָא בַּוָה רָיִּשִּׁים רְיִּשִּׁיבִוּיןֹ, דְּכָל הִיוּלְנִּין וּפּלְוֹזַנִּין אֶת הָעוֹלָם, בְּקוּלְמוֹס הָיָה רוֹשֵׁם רְאֵוּמִים שֶׁל נֹבְרָאִיןֹ בְּהַהוּא קּלְמוּסָא, (ס"א רשים רשימין) וְעַבל דָּא <sup>בָּל</sup>ְ הַּדְּמֵיּוֹת וַעֲבוֹדוֹת זָרוֹת בְּאוֹתוֹ בּתִיב בַּוֶּזֶרֶטֹּ, הַהוּא דְאִשְּׂהְמוֹדֵעֹ לְבֶּעְבַּד הָכִי. וְדָא הוא ברירו דבוכה.

Enosh led the world into idol worship by the drawings he made with his scriber. His scriber wrote letters and shapes that expressed visually but drew down spiritual forces.

מָבַשְּׁפִים, וְכַךְ צַרִיךְ בִּמִינֵי הַבִּשָּׁפִים הַלְּלוּ. ווהו מעשיהם של הכשפים הללו – דבר שַׁצַרִידְ בָּגָלּוּי לְגַלּוֹת אֲחַר כַּדְ, צַרִידְ הַסְתַּרַה בסוי, צריף בראשונה בגלוי.

81. וְכַכַּא הַוָה, דְוַדָּאי בְּכִיס הָשָׁלִידְ הַוָּהַב 81. וְהַכַּל הַיָה, שַׁוַדָּאי בְּכִיס הָשָׁלִידְ הַוָּהַב בועַינָּא, בְּבָּוה דְּאָבְורוּ אִינֿוּן עַזְרִישִּׁיוֹ, וְהָבִי אָצִּטְּוֹרִיךְ בְּוֹּינֵי וְכִּפָּה אוֹתוֹ מִן הָעִין, בְּמוֹ שֶׁאָמְרוּ אוֹתָם דוורשיו אַלּיוֹ. ודא הוא עוֹבדא דוורשיו אַלּיוֹ, מַלַּה דָאָצָטָּׂרִיךְ בָּאָתָגָּפֹיָא, כְאָתַנָּפַאָה כְּבַתַר, אָצָטָּרִיךְ סָבּנִירוּ וַכְסוּיָא בְּקַּדְבִיּתָא, דְיִתְכַּסֵי בֵּוֹעֵינָא, וּבְתַר יִפּוֹק וְכְפוּי בָּרְאשׁוֹנָה, שֶּיִתְבַּפֶּה מִן הָעֵיִן, וְאַחַר בְּּךְ אוּבִוּנָא כְאוּבְוֹנוּתֵיה. וּבִוּכָּה דִּאָצִּׁטִּוֹרִיךְ בִּכְסוּיָא כְבָתַר, וֹצֵא הָאָפֶּן לְאָפְנוּתוֹ. וְדָבָר שֶׁצְרִיךְ אַחַר כְּךְ אצטריה באתגפיא בקדביתא.

God created parallel spiritual systems. The Holy one on the right side and the impure on the other side. 'סיטרא אחרא' (Pronounced 'Sitra Achra') literally means 'other-side'. To create the Golden Calf, the Erev Rav needed the Holy Side of Aaron and they came with their magic and confused him to follow their 'script' and create their living idol. Lesson:

The Book of Chanoch is one of the external books, found together with the Dead Sea Scrolls. It wasn't included in the Bible because it wasn't considered as sacred but Rabbi Shimon quotes it in the Zohar.

\_=\_=

Genesis 4:26

"וּלְשֶׁת גַּם הוּא יַלַּד בֶּן וַיִּקְרָא אֶת שָׁמוֹ אֶנוֹשׁ אָז הוּחַל לְקָרֹא בְּשֶׁם יִהוָה."

"And as for Seth, to him also a son was born; and he named him Enosh. Then men began to call on the name of YHVH."

Enosh and his generation were on a very high spiritual level and could control the physical world by using the YHVH name but it was for selfish reasons. They were called the wicked generation of Enosh.

The leaders of the Erev Rav knew the wisdom of magic that came from the generation of Enosh. They needed the connection to the YHVH name that was in the hands of Aaron.

82. עַכשו, בַּנֵי אָהובִי, אַהוּבֵי נַפְשִׁי, מַה אַעשה? וַדָּאִי שִׁצַרידְ לֹגַלּוֹת. הַקְשִׁיבוּ וָהַסְתִּירוּ הַדְּבַרִים. בְּצֵד הַקְּדֻשַּׁה הַהוּא, העולם, בְּשָׁלֹשֵׁה (דְּבָרִים) עוֹלַמוֹת (אֵלּוּ) הָתְחָזֶק בְּבָרִיאָה, בִּיצִירָה, בַּעֲשִׂיָה. וַהֵרִי נֵאֵמֵר הַסּוֹד שׁל כַּל אֵחַד וָאָחַד כַּאן. כָּנגֵד בִּרִיאָה – וַיָּקַח מַיַרַם, דַּבַר שָׁלֹא הַיַה בּוֹ עַד עַכְשַׁו כְּלוּם. פָנגד יִצִירָה – וַיַּצֵר אֹתוֹ בַּחַרָט. כְּנגד עֲשִׂיָה - וַיַּעשָׂהוּ עָגֵל מַסֶּכָה. מִי רַאַה כַּכְּשַׁפִים הַאֵּלֵה בְּכַל הַעוֹלַם?

.82 הַשְּׂהָא בַּנִי רְוֹזִיבֵאי, רְוֹזִיבִיין רְנַפַשַּׂאי, בַוֹה אֵעַבִּיד, וַדָּאִי אָצְטָּרִיכִנָּא לְנָּלַאָה, אֱצִיתוּ וָאֻטָּבִיירוּ בִּוּלְיוֹ. בְּסְטַּר הָרוּשָּׂה הָהוּא, אֱלהִים דְּהָשׁוֹטֹ, מֵלֶךְ עַּלֹל עַלְבַוּא, בָּתַלַת (מיליו) עַּלְבְּיִין (אליו) אֶתַהַקּף. (בראשית קע"ז ע"ב, ר"ח ע"א) בְּבְּרִיאָה. בִּיִצִּירָה. בַּעֵּשִׂיָּה. וְהָא אָתְּמֵּר, רַוֹּא דָכֶל װֵדָא וַװֵדָא הַכָּא. לַהָּבֶל בִּרִיאָה, וַיַּהָּוֹז בִינֵרם, בִּוּלָה דְּלָא הַוָה בֵּיה עַוֹר בְּעַוֹ כְּלוֹם. לַהָבֵל יָצִירָה, וַיַּצַּר אותו בַוורט. לַהָבל עַשִּיה, וַיַעַשָּהוּ עַנֵּל בַּפֶּכָה. בַּאוֹ זוֹבָא זוֹרִשִּׁיוֹ בְּכֵל עַלְבַוּא כָּאָכֵּיוֹ.

The magicians manipulated Aaron to connect to the three worlds of Briah (Creation), Yetzirah (Formation) and Asiah (Action). It is revealed from the verse; Exodus 32:4

"וַיָּקַח מִיַּדָם וַיַּצַר אֹתוֹ בַּחָרֶט וַיַּעֲשֶׂהוּ עָגַל מַסֶּכָה וַיֹּאמרוּ אֲלֶה אֱלֹהֵיךְ יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר הָעֵלוּךְ מֵאָרֵץ מִצְרַיִם".

"He took this from their hand, and formed it with a graving tool and made it into a molten calf; and they said, "This is your god, O Israel, who brought you up from the land of Egypt."

'He took' implies the world of Creation because Aaron took something new, which was their gold that he didn't have before. New things created in the world of Creation.

'He formed' implies the world of Formation. A newly created thing is the force in the world of Creation and it is formed and defined in the world of Formation.

'He made it into a molten calf' implies the world of Action, where the 'things' from above are manifested.

ואַשׁליכַהוּ בַאֵשׁ, וִלֹא יוֹתֵר, וְאָז וַיַּצֵא הָעֵגֵל הַזָּה, וַעַכְשָׁו אַתָּה אוֹמֶר וַיַּעֲשָׂהוּ עֵגֵל מַסֵּכָה? אֶלֶא חַס וִשָּׁלוֹם שֵׁאַהַרֹן עַשַּׁה, וְהַכַּתוֹב מוֹכיחַ, שׁבַּתוֹב וַיִּקָּח את הַעגל אשר עשוּ. אַבָל מִמַה שֶׁבָּתוּב וַיִּקַח מִיָּדָם וְכַתוּב וַיַּצֵר אתו, מַכּחַ שָׁנֵי אֵלֶה נַעֲשָה הַכּל. כָּבִיכוֹל הוּא עַשָּה אוֹתוֹ. שֵׁאָם שָׁנֵי אֱלֶה לֹא הַיוּ, לֹא הַיָה נַעֲשֶׂה וָלֹא יוֹצֵא לְאַמַנוּת. אֲבַל מִי גַרָם שַׁנַעֲשָׂה? שָׁנֵי אֵלֶה. (כִּבְיָכוֹל וַיַּעֲשֵׂהוּ, הוּא וַדַאי עָשָּׂהוּ) בָּעוֹד שָׁהוּא לוֹקֶחַ מִיַּדַם, הָם עשו כשפיהם ולוחשים בפיהם, ומושכים רוח למטה מהצד האחר.

83. הַשִּׂהַא אָית לְבֵּייבֵור, וָכִי לַא כָּתִיבֹ וַאָשִׂלְיכֵהוּ 83. עַכְשֵׁו יֵשׁ לוֹמֵר, וָכִי לֹא כַתוּב באש, ולא יתיר, וכדיו ויצא הענול הוה. והשתא את אַבַרת וַיַעַשָּׁהוּ עַנֵּל בַּסֵּכָה אָלַא זוֹס וְשַׂלוֹם דַאָהַרוֹ עַבר, והָרָא אוֹכָזוֹ דְכָתִיב וַיָּהָזוֹ אֶת הַעַנֵּל אֲשֵׂר עַשׁוּ. אַבֶּל בִוּבֵּוֹה דְּכָהִיבֹ וַיָּקָּוֹז בִינֶּדֶם, וּכְתִיבֹ וַיֶּצֵּר אוֹתוֹ. בַוווילַא דַתַרִיוֹ אָלֵּיוֹ, אָתַעַבִיד כּלַא. כְּבַיַכוֹל הוּא עַבִּיד כִיה, דָאָי תָרֵין אָכֵין כַא הַווֹ, כַא אָתַעַבִּיד וַכַא נַפּּק קאוכונותא. אַבַּל בואן ニコミ הַרִיוֹּ. (כביכול ויעשהו איהו ודאי עשהו) בְּעוֹד דְאָיהוּ לַקּוֹז בַיַּרֶם, אִינָּהוּ עַבְרֵי ווֹרְשַׂיִיהוּ, ובִּוּלְווֹשֵּׂי בְּפוּבוִייהוּ, וּבִישַּׂבִי רוּזֵא לְתַתָּא, בִוֹּ סְטָּרָא אָזָזָרא.

Exodus 32:20

".וַיַּקַח אַת הַעָגַל אֲשֶׁר עָשׂוּ וַיִּשְׂרַף בָּאֲשׁ וַיִּטְחַן עַד אֲשֶׁר דָּק וַיְּזֵר עַל פָּנֵי הַמִּיִם וַיִּשָּׁק אָת בְּנֵי יִשְׂרַאָל". "Then he took the calf which they had made, burned it in the fire, and ground it to powder; and he scattered it on the water and made the children of Israel drink it."

From the story of creating the Golden Calf, we can read that Aaron did the Golden Calf as it says, He took, He Formed and he Made.

The Torah says 'he took the calf which THEY had made', not 'He made' and the Zohar explains that while Aaron, took the gold, Yonos and Yimbrus did their magic and spells, drawing the spirit from the other side into the calf. Lesson:

The process of creating new things in this world requires four steps/phases.

The world of Emanation, Atzilut is where we get the ideas, These ideas are 'filtered' according to our consciousness. Positive people would get good positive ideas and wicked people would get evil ideas from the other side. We need to pray for good ideas that are gifts from God.

The idea is received for us in the world of Creation, which is the vision and the possibilities of the new idea that 'pops' into our mind/consciousness. In this world, we may experience 'interference' from the other-side that wish to draw this light away from us by transforming the idea to something selfish or temporary.

The planning of executing the idea is in the world of Formation. It is where we go into the small details. The manifestation is in the world of action.

During the process from Creation to Action, we need a strong connection to the Light so the final outcome would be with a strong foundation that benefits others before ourselves.

הַשוֹר, הַנָּקבָה בָּדִמוּת הַחֲמוֹר, וּשָׁנִיהֵם הַיוּ כְלוּלִים כָּאָחֶד. לַמָּה שָׁנִי אֶלֶה? אֵלָא שׁוֹר הרי נאמר, וחמור לַמַה? משׁוּם שַׁבּמכַשׁפים כג) אַשֶּׁר בְּשַׂר חֲמוֹרִים בְּשַׂרָם.

84. ובְשַּׂכוּ הָרֵין רוּוֹזִין בַּוַזַרָא, ווֹד בִוּ דְּכָר, וְוֹדֹד בִוֹּ 84. וּמָשִׁכוּ שָׁהֵי רוּחוֹת כִּאַחַת, אַחַת מֵהַזָּכַר נִיּלְבָּא. דְכַר אָתְכָּבִשׁ בְּדִייּיִּלְנָא דִּשׁוֹר. נִיּלִבָּא בִּדִייּיּלְנָא דִּשׁוֹר. נִיּלָבָא בִּדִייּיּלָנֵא וֹאַחַת מֵהַנְּמֵבָה. שֶׁבְּשֶׁמִּתְלַבֵּשׁ הַזָּבָר בִּדְמוֹּת דְּוֹנְבּוֹר, הַרְנַוֹיִיהֹוּ הַוֹוֹ כָּלִילֶן בְּוֹנְדֹא. אַבִּאי הַרִין אָכֵּיוֹ. אָכַּא שור הָא אָתִבַּור. וְזַבווֹר אֲבַואי. בְּגִּין דְינַוְרִשִּׁין אָכֵּון דּבִוּצַּרָאֵי, בָּתִיבֹ בָּהוּ, (יחזקאל כג) אֲשֶׁר בְּשַּׂר וְזַבוּוֹרִים הַמְּצְרִיִּים הַלָּלוּ בְּתוּב בְּהֶם, (יחזקאל

The magicians of the Erev Rav drew two spirits together, one male and one female. The spirit of Male dressed in the shape of Ox and the female spirit dressed in the shape of a Donkey.

The male shape formed because the first harmful force of the other side is called 'Ox'. The Donkey shape because it was said about the Egyptian magicians that they have flesh of Donkeys.

אַלָּא אֵלֶה. שִׁנַיִם הָיוּ כְּאֶחָד. אֲשֵׁר הָעֵלוּדְּ

85. וְעַבֹּל דָא, כָּל אִינוֹן דְיִשְּׂרָאֵל דְבִוּיתוּ, אָתְוַזְבָּרוּ 85. וְלָכֵן כָּל אֵלוּ מִיִשִּׂרָאֵל שֵׁמֵתוּ הִתְחַבִּרוּ בַּהֲדַיִּיהוּ בְּלַבְּהוֹן. וּבְגִּין דַּהָוו הָרֵין דִּיוּקּנִּין, כָּתִיב אֱכֵּה עִפְּהֶם בְּלַבָּם. וּמִשׁוּם שָׁהָיו שְׁתֵּי דְמֵיּוֹת, אֶלהֶיך יִשְּׂרָאֵל, וְכָּא בְּתִיב זָּה, אֶבָּא אֵכֶּה, הַרֵין הַוּוֹ בְּתוֹב אֵלֶה אֱלהֶיף יִשְׁרָאֵל, וְלֹא כְתוּב זֶה, בּוֹזַדָּא, אֵשֶּׂר הָעֻּׁ֫לוּהְ בִוֹאֶרֶץ בִּוּצְּנָרִים. הָעֻּׂלוּהְ וְכָּא הָעֵּלְהְ בְּעָּרִים, הָעֶּלוּהְ וְלֹא כָתוּב הָעֶלְהְ

The verse says, "and they said, These are your gods". The plural form of the verse tells us that the Erev Rav declared it and not Aaron. 'Gods' refer to the two spiritual shapes that were part of the Golden Calf.

וַיֹּאמר, אלָא וַיֹּאמרוּ, שׁאַהרן לֹא אַמר דַּבַר. שָׁנִינוּ, מֱאַה וְעֵשָּׁרִים וְחַמֵשׁ קַנְתַּרִים הַיוּ בוֹ.

86. (שמות לב) וַיַּעַשָּׁהוּ עַגָּל בַּוּפֶּבָה וַיֹּאבִורוּ. וַיֹּאבֵור כַּא 86. וַיַּצַשֵּׁהוּ עֵגֵל מַפֶּבָה וַיֹּאמָרוּ. לֹא כַתוּב בְּתִיבֹ, אֶבֶּּא וַיֹּאבְורוּ, דְאַהַרוֹּ כָּא אָבַור בִוּדִיּ. ּתָנֵינָוֹ, (ויקרא ע"ט ע"א) בַּוּאָה וְעַשְּׂרִים וְווֹבֵושׁ הַנְּטְרִיוֹ

The word 'מְּסֶכָה' translated as 'molded' or 'molten' has a numerical value of 125. The Zohar explains that from the word 'אלהים' 'God' of the Holy side to the God of the other side there are 120 arrangements of the word 'אלהים.' For that reason, the Magicians use 120 weight units of Gold for creating the Golden Calf. The added 5 is for the 5 letters of the name 'אלהים'.

התעלה על הכל כאלו הכל היה בידיהם.

87. בֹּיך בְּתִיבׁ וַיִּבְּוֹז בִיּיָדְם, וְכִי בְּיָדְם הֲווֹ כָּל אָכֵּיוֹ 37. אֵיךְ כָּתוֹב וַיִּקַח מִיָּדָם? וִכִי בִיָּדָם הִיוּ כֵּל בַּבְּהְיִרוּן. אֶפָּא בִּוּבְּכָּלָא דְּאִיצִּוּן בַּבְּבְּיִרוּן צַּטְּכוּ בָובֵי יִדְיִיהוּ. הַפַּנְטָרִים הַלְּלוּ? אֶלָא מִבְּלָל שֶׁל אוֹתִם וְהַהוּא זְעַיר, אָסְהַפָּלָק עַבל כּבָּלָא, בְּאִיכּוּ הַוָּה כּבָּלא קַנְטָרִים לְקַח מְלֹא יְדִיהֶם, וְאוֹתוֹ מְעֵט

The 120 units of Gold were very heavy. The Zohar explains that they brought only hands full to Aaron and 'He took this from their hands'. It wasn't the whole quantity but a small amount that represented the entire 120 units of weight.

When we create something new, we better conceal it from others, until it forms the shape that we are looking for. Because external consciousness can impact our actions significantly. The pregnancy of a woman is not visible for the first three months in order to protect the baby in its first and important stage of development.

Similarly, with every new idea that we wish to bring to action, we better conceal it from any eye or ear that is not ready to support us. We may not have wicked magicians around us but every unkind consciousness or jealousy could negatively affect our actions.

מָזָבֶּחַ לְפַנֵיוּ. אֵי חַסִיד קַדוֹשׁ, כַּמַה רְצוֹנְדְּ הַיָה לטוב ולא יַדעתַ להשַמר. כַּיוַן שׁזַרַקוֹ לַאשׁ, התחזק כח הצד האחר שם באש, ויצאה דָמוּת שׁוֹר, כָּמוֹ שֵׁנָאֲמֶר בִּשְׁתֵּי הַמְשַׁכוֹת שֵׁל הַצָּד הַאַחַר. מִיָּד – וַיִּרָא אַהַרֹן. מָה זָה וַיִּרָא אַהרֹץ? רַאַה שׁהַצַד הַאַחר התחַזּק. מיַד – וַיִּבֹּן מוֹבֵח לְפַנִיו. שֵׁאַלְמֵלֵא הָקְדִים וּבַנָה הַמִּוְבֵּח הַנָּה, הַעוֹלֵם הַנָה חוֹזֵר לְחַרבְּנוֹ.

88. תָא זְזַזֵּי, בָּוֹה כָּתִיבֹ וַיַּרָא אָהֵרֹן וַיְּבֶּן בִוֹּבְּזַוֹ כִּפְנִיוּ. אִי 88. בֹּא וּרְאֵה מָה כָּתוּב, וַיַּרְא אָהֵרֹן וַיְבֶּן ווסידא הרישא, כבוה רעותר הוה לטב, ולא ידעת לְאַסְתַבְּוֹרָא. בִּיוָן דְאַרְבוּי כֵיה בְּנִוּרָא, אִתּתִּקּף ווֹיכָא בְּנוֹרֵא, וְנַּפַּקֹ (דף קצ"ג <u>דַּגבּוּן</u> ע"א) דיוקנא דשור, פבוה דאתבור בתרין בושיכין דָּסְטָּרָא אַווַרָא. בִּיַּד וַיַּרָא אַהָרוֹּ. בַּיהוּ וַיַּרָא אָהַרוֹּ. ווֹבַוּא דָסְטָּרָא אַזוַרָא אָתַתַּקַף, בִנִיד נַיָּבַוֹ בִּוֹבְיַנוֹ כִּפַנִּיוּ, דאָלְמַילֵא דָאָקדִים וּבַנָּה מִוֹּבַוֹו דָא, עַּלְמַא אָתהַדַּר

#### Exodus 32:5

<sup>&</sup>quot;.וַיַּרָא אַהַרֹן וַיִּבֶן מִזְבֵּחַ לְפָנָיו וַיִּקְרָא אַהַרֹן וַיּאמַר חַג לַיהוָה מָחָר."

<sup>&</sup>quot;So when Aaron saw it, he built an altar before it. And Aaron made a proclamation and said, "Tomorrow is a feast to YHVH"

When the Magicians of the Erev Rav threw the gold into the fire, the image of the Ox came out with the forces of Ox and Donkey from the other-side. Aaron realized that the power of the other-side is growing stronger. He didn't plan for this outcome and to remedy the situation he immediately built an altar to God, before the force of the otherside matured to a point that can't be stopped and bring destruction on the world.

בָּכֹחַ חַזַק, מָה עֲשַׂה אוֹתוֹ לגיוֹן? שׁדּל את הַמֶּלֵךְ לָצֵאת לַדֵּרֵךְ, וּמַשִּׁךְ אוֹתוֹ הַלֹּגיוֹן לְאוֹתָה הַהַּרֶךְ. כְּשֵׁעֲדַיִן הַלְּסְטִים הוֹלֵךְ

89. כְלִסְטִים דְּהַנָה נְּפִיה כְלַהַפַּנִזֹא וּכְלָהְטְבֹא בְּגֵּי נְּשָׁא, 89. לְלִסְטִים שֶׁהָיָה יוֹצֵא לִאַבּר וַלַהַרֹג בְּגִי וֹזָבָוּא כִנְּיוֹנְא דְבַוּלְבָּא, דְּהַהוּא כִלְסְטִּים נָּפַק בְּחֵיכָּא אָדָם, רָאָה לִנְיוֹן הַמֶּלֶךְ שֶׁאוֹתוֹ הַלְּסְטִים יוֹצֵא תַּקִּיף בַּוֹה עַבֶּר הַהוּא לְגַּיוֹנָא, אִשְּׁתַרֶּל בַּהָדִי בַּוּלְכֵּא לנָפַקא בָּאֶרוָזא. וּבָוּשִּׂירְ כֵּיה הַהוּא לֹגִּיוֹנָא בְהַהוּא אַרְוֹזָא, עַּרֹ דְאָזִיל הַהוּא לִסְטִים בְּהַהוּא אָרְוֹזָא, וָזֹבָּא בָּאוֹתָה הַבֶּרֶךְ, רָאָה דְּמוּת הַפֶּּלֶךְ עוֹמֶדֶת דַּיּוּקְנָּא דְבַוּלְבָּא קָאִים קָבֵּוּיה, בִּיוָן דְּוָזְבָוּא כֵיה לְבַוּלְבָּא לְפָנִיוּ. בִּיוָן שֶׁרָאָה אֶת הַמֶּלֶךְ שֶׁהָיָה הוֹלֵךְ דְּבָּנֶה אָזִּיל בָּבֵּייה בְּאָרְעָזא, בִיַּיִד גָּרְבָּע וֹאַהָּדָּר כַאַזווֹרַא. לְפָנִיו בַּדֶּרָדְ, מִיֶּד נְרְבַּע וְחָזַר לְאָחוֹר.

To explain this situation the Zohar brings an analogy of a bandit with strong force blocking a major road. The king's general asked the king to join him and when the bandit saw that the king comes on the same road, he got scared and retreated.

אַתַז בַּרְפוּאָה וְהָחֵזִיק בְּצַד הַקְּדַשַּׁה וְשַׂם אוֹתוֹ לְפָנָיו. כֵּיוָן שֵׁרָאָה הַצַּד הָרָע אֱת דִּיוֹקַן הַמֵּלֵדְ שעומד לפַניו, מיַד חַזַר לאַחוֹר ונחַלשׁ כּחוֹ וְחֵילוֹ, שֶּׁהֲרֵי הִתְחַזֵּק, (מִיָּד וַיִּבֶּן מִזְבֵּח לְפָנֵיוֹ) והַמּזבּחַ הַזָּה התגבר, ונחלשׁ הצֵד

90. כַּךְ וַיַּרָא אַהַרֹן דִּסְטָּר אַזַוָרָא אָתָהַף, אָזוֹיד 90. כַּדְ וַיַּרָא אַהַרֹן שֵׁהַצִּד הָאַחֵר מִתְגַבֵּר, באסוותא, ואתהיף בסטר הרושה ושני כיה הביה. ביון דָּוֹנָהָא סִטְּרָא בִּישָּׂא דִּיּיּהְנָּא דְבַוּלְכָּא דְּהָאִים הָבֵויה, בַּיֵּר אָהָדָר כַאָװוֹרָא, וְאָהָעוֹפַשׁ תַּקָפִיה וְעִיכִּיה, דְּהָא אָתְהָקַּף, (מיד ויבן מזבח לפניו) וּבִּוּיְבֵּוֹז דָא אָתְנֶּבְּר, ואתווכש סטרא אוורא.

Similarly, when Aaron saw that the other-side getting stronger, he built the Altar to get strength and draw the Holy Light from the King. The Altar has the aspect of Malchut receiving the Light from the upper Sefirot. When the other-side saw the Light of the Holy king in front of him, his power weakened. Lesson:

Sometimes we fail to follow the light and the negative side gets a stronger influence on us. The other-side wishes to control us and push us away from the righteous path.

The remedy is to make actions that connect us to the Light. Stopping the negative influence is done by the quick action of Tzedakah because it connects us to Yessod and the Light. The other other-side hates that and move away. Even putting a few coins in a Tzedakah jar at home is good enough if followed by Psalms listed below and Zohar's study.

We should never give up, even if we see the negative side hovering on us like a depressing dark cloud.

For protection from negativity and for spiritual uplifting read the following Psalms. They have the aspect of building a quick altar to draw light.

Psalms 23:4 "Even though I walk through the valley of the shadow of death, I fear no evil, for You are with me; Your rod and Your staff, they comfort me."

Read Psalms chapters 20, 130, 142

Follow with Zohar study and B"H only success and good news.

91. באוראה מַה כַּתוּב, וַיִּקרָא אַהָרן וַיֹּאמַר חַג לַה׳ מַחַר. חַג לַה׳, וַלֹא לַעֵגֵל. וּלְצֵד הַקּרָשָׁה עֲשָׂה, וּלְצַד הַקּרָשָּׁה קָרָא וָאָמֵר. וְזוֹ הָרְפּוּאָה שֶׁהִקְּדִּים, שֵׁאִלְמֶלֵא עֲשָׂה אֵת זֵה, לא עַמַד הַעוֹלַם עַל מִקוֹמוֹ, וַעָם כַּל זָה לא שָׁכַדְּ רָגְזוֹ מֵאַהָרוֹ, אַף עַל גַב שֶׁלֹא הִתְכַּוּן

91. תַא זַוֹוָי בַה כָּתִיב (שמות לב) וַיָּקָרָא אָהֶרוֹ וַיֹּאבֶּר זוג ליי" מוזר. זוג ליי", ולא לעגל. ולסטר הדושה עבד, וַלְסְטַּר הָדוּשַּׁה הָרָא וְאָבַיר. וְדָא אַסְוַוּתָא אַהָּדִים, האלפולא הגַבו באי לא לאים גַלְבוּא תַּכן ליוּנוּוּנוּינּי, וֹאָם בַּל דָא, לַא שָּׂכִיך רוּגֹּזֵיה בֵואַהֶרוֹּ, אַף עַּל גַּב דְּלָא

Aaron built the Altar and declared "Tomorrow is a feast to YHVH". He didn't mention the Golden Calf of the Erev Ray because he connected the Altar to the Holy side and saved the world from collapsing to the other-side. Even though Aaron didn't mean to cause harm and mitigated the situation, God was still angry with him.

הַמְבַשִּׁפִים הַלָּלוּ מַשָּׁכוּ אוֹתְדְּ לְמַה שַּׁרַצוּ, חַיִּיךְ שׁשׁנִי בַנִיךְ יפּלוּ, ועל החטא הזה יַמוּתוּ (וּבַחֵטָא הַזֶּה הֵם יִתָּפְסוּ). זֶהוּ שֶׁכֶּתוֹב (דברים ט) וּבְאָהֵרן הָתְאָנַף ה' מִאד לְהַשָּׁמִידוֹ. מַה זֵה לְהַשִּׁמִידוֹ? אֵלוּ בַּנֵיו, כּמוֹ שנאמר (עמוס ב) וַאַשמיד פּריוֹ ממַעל, שפריו של אדם אלו הם בניו.

92. אָבַור בֵּיהֹ קוּדִשָּׂא בְּרִיךְ הוּא, אַהֲרֹן, הָגֵרוֹן זוֹרְשִּׂיוֹן 92. אָבַר לוֹ הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, אַהֲרֹן, שְׁנֵי אָבֵיוֹ בִישִּׂכוּ כָּךְ לְבַּוֹה דִּבָעוֹ. זוַזֵיךְ, הַבֵּיוֹ בִּנָּךְ יִפַּלוּוֹ, וְעַבֹּי ווֹבַא דָא יַתָפַסָקוֹן (ס"א ובחובא דא יתפסון) הָדָא הוא בואד ט) ובאַהַרן דכתיב, (דברים להַשִּׂבויהוֹ. בַוּאִי להַשִּׁבויהוֹ. אָכֵּיוֹ בְּגוֹי, כְבַוֹה דְאָתִּ אָבֵיר (עמוס ב) וַאֲשָּׂבִיד פַרִיוֹ בִיבַּעַל, דְפַרִי דְבֶר נַשׁ בנול אלנוו.

# Deuteronomy 9:20

"וּבְאַהֲרֹן הָתָאַנַּף יְהוָה מָאֹד לְהַשְּׁמִידוֹ וָאֶתְפַּלֵל גַּם בְּעַד אַהֵרֹן בָּעֵת הַהִּוֹא"

"And YHVH was very angry with Aaron and would have destroyed him; so I prayed for Aaron also at the same time."

The Holy One Blessed be He told Aaron that because he allowed the two magicians to manipulate him, his two sons will fall because of this sin.

Taking the life of Aaron's sons is the aspect of 'destroying him' because children are considered as the 'fruits' of the tree, their father. We learn that from Amos 2:9

ָוּאַנֹּכִי הַשְּׁמַדְתִּי אָת הָאֲמֹרָי מִפְּנַיהֶם אֲשֶׁר כָּגֹבָהּ אֲרָזִים גָּבָהוֹ וְחַסֹן הוּא כָּאַלוֹנִים וָאַשְׁמִיד פְּרִיוֹ מִמְּעַל וְשְׁרְשִׁיו " מתַחת."

"Yet it was I who destroyed the Amorite before them, Though his height was like the height of cedars And he was strong as the oaks; I even destroyed his fruit above and his root below."

The Amorite described in this verse as Cedars and Oaks and their children as fruits. The verse describes how God destroyed the Amorite and their children.

.93 בא וראה, אַהרן שַם את אותו מובַח לְפַנַיוּ, וְהַעָגֵל שַׁב לַאֲחוֹרֵיוּ. בַּנַיוּ שַׂמוּ אֵת ָהַצָּד הַאָחֶר לְפַנַיוּ, וְצֵד הַקְּדֵשָּׁה חַזַר לְאַחוֹר, שַׁכַּתוּב (ויקרא י) וַיַּקְרִיבוּ לְפָנֵי ה׳. לְפָנֵי ה׳ שמו. נתפסו בחטא הזה.

93. הַא װַזֵּי, אֲהַרוֹ שַּׂנֵי כֵּיה לְהַהוּא בִּוֹבַוּוַ לְפַנִּיו, וְעַגֹּלַא תַב לַאֲזוֹרָא. בְּנִוֹי שַּׁוּוּ לַסְטֵּר אָזַזְרָא לְפַנָּיוּ, וּסְטֵּר קריבו אָהָרַר לַאֲװוֹרָא, דְּכְהִיבֹ, (ויקרא י) וַיַּקְרִיבוּ לְפַנֵּי יִיֵּ׳, לְפַנֵּי יִיֵּ׳ שַּׁוּוּ. אָתְפַסוּ בְּוווֹבָה דָא.

The sin of the Golden Calf was that the Erev Ray brought the force of the other-side to the front while it should always be in the back. Aaron brought the Holy side back to the front, pushing back the Golden Calf and its force to the back.

Aaron's sons, Nadav and Avihu, had good intentions when they brought offerings into the Holy Tabernacle but they didn't have the proper vessel nor the proper time to do the action. Because of that, they brought the other-side in front of YHVH.

Leviticus 10:1

ַוּיָקְחוּ בְנֵי אַהֲרֹן נֶדָב וַאֲבִיהוּא אִישׁ מַחְתָּתוֹ וַיִּתְּנוּ בָהֵן אֵשׁ וַיָּשִׂימוּ עָלֶיהָ קְטֹרֶת וַיַּקְרָבוּ לִפְנֵי יִהוָה אֵשׁ זָרָה אֲשֵׁר לֹא " צוַה אֹתַם."

"Then Nadab and Abihu, the sons of Aaron, each took his censer and put fire in it, put incense on it, and offered strange fire before YHVH, which He had not commanded them."

כָּמוֹ שֵׁחוֹשָׁבִים בָּנֵי אַדַם, הַדָּבַר הַרְאשׁוֹן שָׁהִצְטַרֶךְ משֵׁה – לְנַתֵּץ אֵת אוֹתוֹ מִזְבַּחַ הַיַה וְכַתוּב וַיִּקָּח אָת הַעָגֵל אֲשֶׁר עֲשׁוּ, וְלֹא כַתוּב וַינתֹץ את המזבח.

94. אַהָרן ווְשַׂב, דְבֵין בַּךְ זֵיתֵי משָׁה, וְעַל דָא הַהוֹא 94. אַהַרן חָשַׁב, שֶׁבֵּינְתִים יָבֹא משֶׁה, וְלְכֵן בּוֹּבַנֵּת כְּא סָתִיר כֵיה בוּשֶּׂה, דְאִיפּוּ הַנָה כִּבָּוּה דְּחַשִּׂבִיוֹ אֶת אוֹתוֹ מִוְבַּחַ לֹא הָרַס משֶׁה, שֶׁאִלּוּ הָיָה בֹּנִי נָשָׂא, בִּוּלָה קַדְבָּוּאָה דָאָבָעֵי לִבּוּשָׂה, לְנַהִּצָּא לְהַהוּא בִוֹבְנֵוֹ אִצְּטְוֹרִיךְ, כְּבָּוֹה דְנַבֵּי עִּהוֹ עַנֹל בִוֹבְנוֹ דְבֵית אֵל, צְרִיךְ, בְּמוֹ שֶׁהְתְנַבֵּא הַנְּבִיא עַהוֹ עַל הַמִּוְבֵּח וּנָבוּאַתִיהֹ עַל הַהוּא מִוֹּבּוֹז הַנָה. אֲבָל הָכָא מִלְה אַוְזַרָא בְּבִית אֵל, וּנְבוּאָתוֹ עַל אוֹתוֹ מִוְבֵּח הְיְתָה. הַוַה כָבַוּה דָאָתְבַוּר. וּכָתִּיב, וַיִּקָּוֹז אֵת הָעֻנֶּבֶּל אֲשֶׂר עָשׁוּי, אֲבָל כָּאן הָיָה דָבָר אַחֵר כְּמוֹ שֶׁנְתְבָּאֵר. ולא כתיב וינתין את המובוו.

The Erev Rav pushed to make their own God because they didn't believe that Moses will come down from the mountain after forty days. Aaron thought that while he is keeping the Erev Rav busy with preparing the Golden Calf, Moses would come and resolve the situation.

When Moses came down he took the Golden Calf and destroyed it. He didn't touch the Altar that Aaron built because it was holy.

Exodus 32:20

".וַיָּקָח אֶת הַעֶגֶל אֲשֶׁר עָשוּ וַיִּשִּׁרֹף בָּאֲשׁ וַיִּטְחַן עַד אֲשֶׁר דָּק וַיְּזֶר עַל פָּנֵי הַמִּיִם וַיַּשָּׁק אֶת בְּנֵי יִשְּׂרָאָל". ".וַיָּקָח אֶת הַעָּגָל אֲשֶׁר עָשוּ וַיִּשִּׁרֹף בָּאֲשׁ וַיִּטְחַן עַד אֲשֶׁר דָּק וַיְּזֶר עַל פָּנֵי הַמִּיִם וַיִּשְׁק אֶת בְּנֵי יִשְּׂרָאָל

"Then he took the calf which they had made, burned it in the fire, and ground it to powder; and he scattered it on the water and made the children of Israel drink it." Lesson;

God's anger is the effect/judgment of a cause created by an action that is a disconnection from the Light. Aaron was on a high level and should have known better on how to deal with the magicians of the Erev Rav. His altar was not enough to repair the spiritual damage. When Moses came down from the mountain and saw the Erev Ray celebrating their new God, the Tablets of the Torah broke. Later he was invited by God to come up again and receive a different Torah. The second Torah was on a level that requires a Tikun process.

As we grow spiritually we have a greater responsibility for our actions. Our awareness and consciousness have a greater spiritual impact.

With a bigger vessel, we can receive more light and at the same time, we may cause a greater judgment by doing wrong.

The key is always to keep moving forward with positive and accept any correction sent down to us.

בָּקוֹל וָאַמֵר. כַּתוּב כַּאן וַיִּקְרַא וַיֹּאמֵר, וְכַתוּב בִּיוֹנַה וַיָּקָרָא וַיֹּאמָר. מַה שַּׁם הָכָרִיז לְדִין, אַף בַּאן הָכָרִיז לְדִין. חַג לַה׳ מַחַר, נְבַּא נְבוּאַה בָּאוֹתָה רוֹחַ שֵׁל מִוֹבָּחַ, שֵׁעַתִיד הַדִּין לְשְׁרוֹת עליהם. חג לה׳, לעשות בכם דין.

95. תַא זוֹוֶי וַיָּקָרָא אָהֶרוֹּ. אָכִרִיוֹ אָיהוּ בְּקָלֶא וַאָבֵור. 95. בּא וּרְאָה, וַיִּקְרָא אָהָרוֹן – הוּא הְּכְרִיז בָּתִיב הָכָא וַיֹּקָרֵא וַיֹּאבֵור, וּכְתִיב בִּיוֹנֵה (יונה ג) וַיְּקָרָא וַיֹּאבֵור, בָּוה כִּהַבְּן בָּרִיזֹ לְדִינָּא, אוּף הָכָא בָּרִיזֹ לְדִינָּא. עַגַ כַּיִּנִי בְּעִיָר, נָבֵי נְבוּאָה בְּהַהוּא רוּעַ דְבִוּוְבֵעַ, דְוַבְּעוֹ דִינָא לְשַׂרֵיָא עַלְיִיהוּ. זְזְגֹּ לְיִיֵּ׳, לְבוּעַבְּדֹ בְּכוּ דִינָא.

# Jonah 3:4

"וַיַּחֶל יוֹנָה לָבוֹא בָעִיר מַהַלַּךְ יוֹם אֶחָד וַיַּקְרָא וַיֹּאֹמַר עוֹד אַרְבָּעִים יוֹם וְנִינָוֶה נֵהְפָּכֵת"

"Jonah set out on the first day of his walk in the city and proclaimed and said, "In forty days Nineveh will be demolished!"

The words "יַיִּקְרָא וַיּאמַר" "proclaimed and said" exist in the two verses. It implies that judgment is near. Aaron received a prophetic message that bestowed on him from the Holiness of the Altar that he just built. He knew that judgments would come to the people.

העם. ואחד בבני לוי. ואחד שהשקה את בני יִשַּׂרָאֵל. וְהַיִנוּ חֵג שֵׁל בְּנֵי לֵוִי. לָה׳ – שַׁנִיגֹף ה׳. מַחַר – שֵׁהָשָּׁקָה אוֹתַם משָׁה. וָלַנוּ בָּאוֹתוֹ לַיַלָה, וּלמַחַר נמצאוּ נפוחים ומתים. ואותם הַמַּיִם הַיוּ מְכַשְּׁבִּשִׁים בִּמְעֵיהֵם כַּל הַלַּיִלָה, וּבַבּקֵר נִמְצָאוּ מֵתִים, וְלָכֵן חַג לַה׳ מָחָר. וְכַל הָרְפוּאָה שֵׁעָשָה אַהַרֹן, מְשׁוּם שֵׁכָּתוּב וַיִּבֵן מזבח לפניו.

96. וּתִלַּת דִּינִּין בָּווֹ, וַזִּדֹ, וַיִּגּוֹף יָיָ" אֶת בָּעָבּם. וְזַזִּדֹ, בְּבִגַּיֹי 96. וּשְׁלֹשָׁה דִינִים הָיוּ: אֶחָד, וַיִּגֹּף ה׳ אֶת לוי. וווד, דאשה לבני ישראל. והיינו ווג דבני לוי. לייי, דְנֵיגוֹף יִיֵּ׳. בַּוּזֵור, דְאָשִּׂהֵי כוֹוֹן בוּשֵּׁה. וְבִיתוֹ בְהַהוּא כֵּיכִינֶא, וּכִּבָּוווֶר אָשִּׂתָּכָוווּ גָּפִיווִיןֹ וּבֵוּתִיוֹּ. וְאִינֹוּוֹ בַּוִייןֹ הַוּוֹ בִּבַשִּׂבִשִּׁיוֹ בִבִעַיהווֹ כַּל לֵילִיא, וּבִצַּׂפַרָא אִשִּׂהְכַוווּ בּוּעִיןּ׳ וֹתָּכְ בָּא זַזִּצְ כְּוֹיֹ, בּוּנִוּר. וֹכֹכְ אַסְוֹנִא בְּאַבִּב אַבְּרוֹּ׳ בּגָּיוֹ דְּכָתִיב וַיִּבֵוֹ בִיוֹבֵוֹז לְפַנָּיוּ.

# There were three judgments;

One was the plague on the people.

Exodus 32:35

".וַיַּגֹּף יָהוָה אֶת הָעָם עַל אֵשֶׁר עָשׂוּ אֶת הָעֶגֵל אֲשֶׁר עָשָׂה אַהֶּרֹן."

"So YHVH plagued the people because of what they did with the calf which Aaron

Another judgment inflicted when Moses sent the Levites to kill those who participated in the sin of the Golden Calf.

Exodus 32:28

"וַיַּעֲשׂוּ בְנֵי-לֵוִי, כִּדְבַר מֹשֶׁה; וַיִּפֹּל מִן-הָעֶם בַּיּוֹם הַהוּא, כִּשְׁלֹשֶׁת אַלְפֵי אִישׁ"

"So the sons of Levi did according to the word of Moses. And about three thousand men fell that day."

The third judgment was when Moses burnt the Golden Calf to dust and spread it over the water where the Israelites were drinking from. Those who desired the Golden Calf didn't wake up in the morning.

Exodus 32:20

"וַיַּקָח אֶת-הָעֵגֶל אֲשֶׁר עָשׂוּ, וַיִּשְׂרֹף בָּאֵשׁ, וַיִּטְחַן, עַד אֲשֶׁר-דְּק; וַיָּזֶר עַל-פְּנֵי הַמַּיִם, וַיַּשָּק אֵת-בִּנֵי יִשִּׂרָאֵל"

"Then he took the calf which they had made, burned it in the fire, and ground it to powder; and he scattered it on the water and made the children of Israel drink it."

ַ מָזְבֶּחַ לֹא כַתוּב. שָׁהֵרִי אַהַרֹן יִדִיעָה הַיָה יוֹדֵעַ שַׁבַּתוּב (שמות כב) זֹבֵח לַאֱלֹהִים יַחֵרָם בְּלְתִּי לָה׳ לְבַדּוֹ, וַדָּאִי נְצֵּל אֲהָרוֹ בְּעֵצָה טוֹבַה

97. תַּא וֹזוֹיָי, (ההוא מזבח דקדושה הוה) דְּכְתִּיֹב וַיַּרְאַ 97. בּא וּרְאָה, (אוֹתוֹ מִזְבֵּחַ שֶׁל קְדֻשָּׁה אֶת הָעֵגֶּל ובְוּזוֹכוֹת, וִאָפּוּ בִוּוְבֵּוֹז כָא בִתִיב. דְּהָא אֲהַרן בּיָה) שֶׁבָּתוֹב וַיִּרְא אֶת הָעֵגֶל וּמְחֹלֹת, וְאִלּוּ בְּנְּבֶעֹ הָנָה יָדַעֹּ, דְּכְתִּיבֹ, (שמות כב) וֹבֶנֵוֹ לְאֵלהִים יַנוֹרַם בִּלְתִּי כִּינִי לְבַדּוֹ, וַדַּאִי אִשְּׂתְּוִיב אַהָרוֹ בְּעַיטָא טָבָא דִדָבַר לְנַפַשֵּׁיה, וְכּלָא בִּרְעוּתָא שְּׂלִים טָב, דְלָא שֶׁהְנְהִיג לְנַפְשׁוֹ, וְהַכּּל בְּרָצוֹן שְׁלֵם טוֹב, שֶׁלֹא

## **Exodus 32:19**

"וַיָּהִי, כַּאֲשֶׁר קָרָב אֵל-הַמַּחֵנֶה, וַיַּרא אֶת-הַעֶגֵל, וּמְחֹלֹת"

"So it was, as soon as he came near the camp, that he saw the calf and the dancing." The verse doesn't mention the Altar because Moses saw the evildoers and their actions. Aaron dedicated the Altar to YHVH with a pure heart and that saved himself from the harsh judgment that inflicted upon the people. As we explained above, his sons carried the judgment for his faults.

Lesson;

The Golden Calf is a symbol of the dependency on the material world. The Erev Rav were desperate when they didn't see Moses back from the mountain with new 'magic' tools that they experience in Egypt.

They went immediately to create their own 'god' made out of gold, a material that expresses the Left and desire. As with every material, its state is temporary and can be broken down and disappear into dust.

The world is experiencing nowadays a fight against an evil Coronavirus that disrupts every aspect of our lives. Rich and poor people, celebrities, politicians or forgotten homeless in a dark alley, may all be affected equally by this virus.

The lack of faith in YHVH rush people to embrace their 'gold' by accumulating food at home and sell their investment in stocks etc.

If a person gets sick and on his deathbed, he realizes that all his 'gold' doesn't worth another moment of life.

Those with faith know that elevated life begins for them at the time of death.

We are closer to the month of Nisan and the holiday of Passover when we can achieve true freedom. Nisan begins the year for calculation of tithing. It is most advisable to calculate the yearly tithe and share the balance of your tithe among those channels of Light that benefit our souls and help us grow our spiritual vessel.

The month of Nisan as the first month of the year starts a new cycle of Life and when we start it without debts we are free from slavery to the Golden Calf of this world.

This is pure spiritual teaching and not a direct solicitation to give to the Daily Zohar. Obviously the DZ project would appreciate the support and do more but the key is to give and be free because when we give from our 'gold' we transform the 'vacant' space with pure light that benefits and protects us when we need it the most in our lives.

A story that I heard recently from Rabbi Y. Yosef Pinto.

There was a rich man that gave to charities and even helped in building a big Yeshiva for Torah studies. He also supported the students until one day he lost all his fortune. He used to come and sit outside the Yeshiva and listen to the students discussing Torah studies. One time a student asked the man; "Don't you have regrets giving us this building, you would have left with a lot of money".

The man answered "Are you kidding? I don't have even a small regret. This building is all I have left!"

We learn that the good deeds we do are the 'investment' that we can never lose and it always giving, even beyond life in this world.

Make a list of those who benefit you and start investing for unlimited ROI (return on investment). Do that before Rosh Chodesh Nisan (This year is on March 25th, 2020).

> 98. אָבַור כֵּיה רָבִּי אֵלְעַוֹּר, אַבָּא וַדַּאי הָכִי הוּא, וִישָּׂרָאֵל לַא הַווֹ. אֶבָל זַרְבִעָּם דְעַבַר עַגַּלִיןֹ, הָא יִשְּׂרָאַל הַוּוֹ, וַעֵּגַּל עָברוּ. אֵבַּוּר כֵיֹה וַדַאִי, וְאוּהָבוּוּהָ, אֵבָל יַרַבְעָּם וַזְטָּא וְהַוֹזְטִיא, וְכַּאוֹ כְּבָּוֹה דְאָבִורוּ. דְוַדָּאי וזוֹבָא בִישָּׂא עַבֶּר ובַבַּוּלְכות וַזְטָּא.

99. אָבַור יָרְבְעָם, וַדַּאי יָדַעְנָּא דְהָא סְטָּר הְּדוּשָּׂה כְּא שַּׂרָיָא, אֵכָּא בִּלְבָּא דִּכָּל עָּלְבָּוּא, וְדָא יִרוּשָׂילַם. אַנָּא לָא יָכִילנָא לאַבִוּשָּׂכָא להַהוּא סְטָר הָכָא, בָוה אַעִּבִּיד. בִּייַד (מלכים א יב) וַיִּיָעַיֹץ הַבָּוּכֶּך וַיַּעַשׁ וְגוֹי. נְּטַבֹּל עֵיטָא ָבִּישָּׂא, אָבַר הָא (דף קצ"ג ע"ב) סְטָרָא אַווַרָא, דאָתמַשִּׂכָא מִיַּד לְכָל אֲתָר. וִכָּל שֵּׂכַן בְּאַרְעָא דָא, דֹתִיאוּבְתֵּיה לָאַשִּׂרָאַה בְּגַּוִיהֹ, אֲבָּל לַא יַכְלַא לאָתַלְבִשָּׁא אָלָא בִּדְיוּהְנָא דְשׁוֹר.

100. הַרֵין עַגָּלִים אָבַאי. אָכַּא אָבַר יַרַבְעָם, (ס"א במצרים ובמדברא) בְּבַּיִדְבְּרָא הַוּוֹ דֹּכָהִיב, (יחזקאל כג) בְּשַּׂר ווֹמוֹרִים בְּשָּׂרָם. (ס"א לאאינון מצרים אלא) הָּכָא, אָינּוּוֹ הְּרֵיוֹ רוּחָזִיוֹ בְּישִׂיוֹ, יִתַלַבְשׁוֹ כַּדְּהָא וְזֵוֹי כּוֹוֹ, דְכַר וְנוֹּהָבָא אִינוּוֹּ. דְכַר הֲוָה בּבֵית אֱלֹ, וִגֿוּהָבָּא הָוַת בִּדְוֹּ. וּבִוּגוֹ דְּכָתִּיבֹ, (משלי ה) נֹפָת תִּטֹפָנָה שִּׂפָתֵי זָּרָה, אָתְבָוֹשְׂכוּ יִשְּׂרָאֵל אֲבַתְרֵה יַתִּיר, הַכְתִּיב וַיֵּלְכוּ הָעָם לְפָגֵי הָאֶטָד עַר בְּיֹ, וּבְּגִּיוֹ כָּך תָרֵין עַנָּכִין הָווֹ. ובָוּשִּׁירְ כוֹן יָרְבִעָּם בְּאַרְעָא קַדִּישָּׂא, וַהַנָה װוֹבָא עַבּיה וְעַב יִשִּׂרָאֵב, וּבָנֵע בִּרְכָּאוֹ בִוֹ עַבְּבָנִא. וּעָֿכֵיה בָּתִיב (משלי כח) גֿווַגֹל אָבִיו וִאָּבּווֹ וְגֿוֹי.

101 ועַל דָא הַוּוֹ עַגָּלִיןֹ, דְהָא לְבוּשָּׂא הַדְבָּאָה דְּבָתַלַבַשׁ סְטָרָא אָווֵרָא שׁוֹר אָיהוּ, (קצ"א ע"א) כְּבָוה דְאָהְבַוּר. וְאָי הֵיכָוּא אֲבַוּאי אִיהוּ עַגָּכּל וִכָּא שוור. אַכַּא

98. אַמַר לוֹ רַבִּי אֵלְעַוַר, אַבָּא, וַדָּאי כַּדְ הוא, וַיִשְׁרָאֵל לֹא הַיוֹ. אֲבַל יַרְבָעָם שֶׁעֲשָׂה עַגַּלִים, הַרִי יִשְּׂרָאֵל הָיוּ, וְעַגֵּל עֲשׁוּ. אָמַר לוֹ, וָדָאי, וּפַּרְשׁוּהָ, אֵבָל יַרְבָעָם חָטָא וְהַחֲטִיא, וְלֹא כָּמוֹ שֵׁאָמָרוּ. שֵׁוַדָּאי חֵטָא רַע עַשַׂה, וּבַמַּלְכוּת חַטַא.

99. אָמַר יַרָבָעָם, הַרִי וַדַּאי שֶׁהַרִי צַד הַקְּדַשָּׁה לֹא שׁוֹרָה אֵלֹא רַק בְּלֵב כָּל הָעוֹלָם, וְזוֹ יְרוּשֵׁלַיִם. אֵנִי לֹא יַכוֹל לְמִשׁךְ אֶת אוֹתוֹ הַצַּד לִּכָאן, מָה אֶצֵשֶׂה? מִיָּד – (מלכים-א יב) וַיַּיָעִץ הַמֶּלֶךְ וַיַּעשׁ וְגוֹ׳. נָטַל עֵצָה רָעָה. אָמַר, הֲרֵי הַצֵּד הָאַחֵר שֶׁנִּמְשֶׁךְ מִיָּד לְכָל מַקוֹם, וָכַל שַׁכֵּן בַּאָרֵץ הַזּוֹ, שֵׁתִּשׁוּקַתוֹ לְשָׁרוֹת בָּתוֹכָה, אֲבַל לֹא יַכוֹל לְהָתַלַבְּשׁ אַלַא רַק בִּדְמוּת שֵׁל שׁוֹר.

100. שַׁנֵי עַגַלִים לַמַה? אֵלָא אַמַר יַרַבָעָם, (בְּמִצְרַיִם וּבַמִּדְבָּר) בַּמִּדְבַּר הַיּוּ אוֹתַם מְכַשָּׁפִים, שֵׁכַּתוֹב (יחזקאל כג) בְּשֵׂר חֲמוֹרִים בִּשָּׁרָם. (לֹא אוֹתָם מִצְרִים, אֶלָא) בָּאן אוֹתָן שְׁתֵּי רוּחוֹת רָעוֹת יִתְלַבְּשׁוּ כַּרַאוּי, זַכַר וּנִקַבָה הַם. שֶׁהַרִי הַזָּכָר הָיָה בִּבֵית אֵל, וְהַנְּקֵבָה הָיִתָה בְּדָן. וּמְתוֹך שֵׁכָּתוּב נֹפֵת תַשַּבָּנָה שִּבְּתֵי זַרָה, נִמְשָׁבוּ יִשְּׁרָאֵל אַחַרֵיוּ יוֹתֵר, שֵׁכַּתוּב וַיֵּלְכוּ הַעָם לְפָנֵי הַאֵּחַד עַד דַּן. וּמְשׁוּם כַּדְּ הַיוּ שָׁנֵי עַגַלִים, וּמַשַּׁדְ אוֹתַם יַרַבָעָם לָאָרֵץ הַקּדוֹשָׁה, וְהָיָה חֵטָא עָלָיו וְעַל בָּל יִשִּׂרָאֵל, וּמָנַע בִּרָכוֹת מִן הָעוֹלָם, וְעָלָיו בַּתוּב (משלי כח) גּוֹזֵל אֲבִיו וָאָמּוֹ וְגוֹ׳.

101. וַעַל כַּן הַיוּ הַעַגַלִים, שֵׁהַרִי הַלְּבוּשׁ ָּהָרָאשׁוֹן שֵׁמָּתְלַבֵּשׁ הַצַּד הָאַחֵר הוּא שׁוֹר, כָּמוֹ שֵׁנָתַבָּאֶר. וָאָם תֹאמֶר, לַמַה הוּא עֵגֵל וְלֹא שׁוֹר? אֶלָא וַדַּאי כָּדְ רָאוּי, וִכֵּן בִּכָל וַדָּאִי כַּךְ אִתְּוֹזְיֵּי, וְבֵּןְ בְּכָּל סִטְּׂרִיןְּ, שֵּׁירוּתָא דִּלְבוּשָּׂא וַדָּאִי כַּךְ אִתְּוֹזִיֵּי, וְבֵּןְ בְּכָל סִטְּׂרִיןְּ, שֵּׁירוּתָא דִּלְבוּשָּׂא

102. וְעַּׁל דָּא בָּנֵּי רְזִזִיבָּוּאִי, פֵינָן דֶּאֲלְהִים בְּעוֹי, וּבִּסְטֵּר הַיָּא, אִסְהָפַל. הַבְּילְהִים אִהְבְּנֵּי עוֹבְּדָא, אֱלהִים לַבְּישָׂא, אִיבְוּא, דְּבִּילְכָּא, וּסְלִּילָת רְצִּוּעָה, לְא דְּבִּילְכָּא, וּסְלִּילַת רְצִּוּעָה, לְא דְּבִילְכָּא, וּסְלִילַת רְצִּוּעָה, לְא דְּבִילְכָּא, וּסְלִילַת רְצִּוּעָה, לְא דְּבִילְכָּא, וּסְלִילַת רְצִּוּעָה, לְא דְּבִילְכָּא, וּסְלִילַת רְצִּוּעָה, לְא בְּרִיךְ הִוּא, אִסְהָפַל.

103. הַלַּת זִּבְּיִּהְ אֲבָּיִּהְ כֵּיִה, אֵי בּשְּׂה רַעְּיָא בְּוֹהִיבְּיָּא, 103. הַלַּת זִּבְּיִּהְ אֲבִּיּהְ בִּיּהְ בִּיִּהְ בִּיּהְ בִּיְּהְ בְּיִּהְ בְּיִּהְ בְּיִּהְ בְּיִּהְ בְּיִּהְ בְּיִּהְ בְּיִּהְ בְּיִבְּיִ אְ בִּיִּיְּ בְּיִּהְ בְּיִבְיִּ בְּיִּהְ בְּיִּהְ בְּיִבְיִּ בְּיִּהְ בְּיִּהְ בְּיִבְיִּ בְּיִבְּי בְּיִּהְ בְּיִבְיִּ בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְיִּ בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְּיִ בְּיִבְיִּ בְּיִבְיִּ בְּיִבְּי בְּיִבְיִי בְּיְרִוֹעְ בְּבְּיִבְּי בְּיְבִיּ בְּיְבִיּ בְּבְּיִבְייִ בְּיְבְיִי בְּיְבִייִם בְּבְּיִבְּי בְּיִבְיִי בְּיִבְייִם בְּיִבְיִי בְּיִבְיִי בְּיִבְייִ בְּיִבְיִי בְּיִבְייִ בְּיִבְייִ בְּיִבְייִם בְּיִבְייִם בְּיִבְייִם בְּיִבְייִם בְּיִבְייִם בְּבְּיִבְייִם בְּיִבְייִם בְּבְּיִבְייִם בְּבְּיִבְייִם בְּבְּיִים בְּיִבְייִם בְּבְיִבְּיִים בְּבְּיִבְייִם בְּבְּיִבְייִם בְּבְּיִבְייִם בְּבְּיִבְייִם בְּבְּיִבְייִם בְּבְּיִבְייִם בְּבְּיִבְייִם בְּבְּיִבְּיִים בְּבְּיִבְּיִים בְּבְּיִבְּיִבְּיְבְייִם בְּבְּיִבְּיִים בְּבְּיִבְּיִים בְּבְּיִבְּיִים בְּבְּיִיבְייִבְּיי בְּבְּיִים בְּבְייִבְּיִים בְּבְּיִבְּיְבְּיִבְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִבְייִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִיבְיִים בְּיִבְּיבְּיִים בְּיִיבְייִבְּיִים בְּיִיבְיְיִבְייִים בְּיִיבְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִיבְיִים בְּיִיבְייִים בְּיִיבְּיִים בְּיִיבְייִים בְּיִבְּיִים בְּיִיבְייִּים בְּיִיבְיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִיבְיִים בְּיִבְייִים בְּיִיבְייִים בְּיִיבְּיִים בְּיִבְייִים בְּיבְּיבְּיבְייִּבְייִים בְּיוּבְייִים בְּיבְּיבְייִים בְּבְּיבְּיבְייִים בְּיבְּיבְּיבְּיוּ בְּיוּבְייִים בְּיבְּיבְייִים בְּיבְּיבְייִים בְּיבְּיבְייִים בְּיבְּיבְייִים בְּיבְּיבְייִים בְּיבְּיבְייִים בְּיבְּיבְּייִים בְּיבְּיבְּיוּ בְּיִייִייִים בְּיבְּיבְּייִּייְ בְּיוּבְייוּ בְּיוּבְייוּ בְּייִים בְּיּבְייוּ בְּיִייְ בְּיוּבְייוּ בְּיוּבְייוּ בְּיוּבְייוּ בְּיוּבְיי

104. אָתוּ רִבִּי אֶלְעָוֹר וְזִזְבְרִיָּא, וְנַּשְׁיֹּקוּ יְדוֹי. דְּנָה תַבְּוֹן רַבִּי אַבְּא, אָבַוּר, אִלְּכָוּלֵי לָא אָתִינָּא לְעָׂלְכָּוּא אֶלְּא רָבִּי אַבְּא, אָבַוּר, אַלְכָּוּלֵי לָא אָתִינָּא לְעָׂלְכָּוּא אֶלְא לְבִּילְבָּי וְוֹי רִבִּי, כַּד תִּסְתָּלֵּק לְבִּישְׁיבִּוּא הַּבְּוֹי וְיֹה רִיּם רָלִּיעָא, וּבְּכַרְסִיָּא דְּבַוּלְכָּא רָשִׂים, וְלְּוּדְשְׂיִא בְּוֹשְׁיֹרָא אִתְטְבִּוּר עַר הַשְּׂיִהְא, דְּנָפָּק בִּוּתְּנִין, וְהָא נְּהִיר עַר הִשְּׁיִהָא דְבַוּלְכָּא רָשִׂים, וְלְּוּדְשְׂיִא בְּנִוֹיִי הִישְׁיִּא הְבִּילְבָּא רָשִׁים, וְלְּוִּדְשְׂיִא בְּרִיךְ הוּא זְזִבִּי הַשְּׁהָא, וּבְּכַרְסִיָּא דְבִּילְכָּא רָשִׁים, וְלְּוִּדְשְׂיִא בְּרִיךְ הוּא זְזִבִי הַשְּׁהָא בְּהָאי בִּוּאוֹ יְתָעַר בִּוּלֵי דְּזִיְכְבְּוְהָי הָּא בְּיִלְבְּא הַיִּלְבְּא בִּיוֹן יְהָעָר בִּוּלְבָּא הַיִּלְבְּא בִּיוֹן יְנִיְנִיךְ.

105. הָא זְזַזֵּי, עַדׁ כְּא זִזְטָּא אָדָם, הֲוָה סְכִּיקּ וְקָאִים (בראשית נ"ב ע"ב) בְּזָּרְבָּיָה דְּזְּהִירוּ עִּבְּלָאָה, וְכָּא הֲוָה בִּיִּהְפָּרַשׁ בֵּוּאִילְנָּא דְּזַזֵיִי. בֵּיוָן דְאַסְנֵּי תִּיאוּבְהָא

הַצְּדָדִים, רַאִּשִּׁית הַלְּבוּשׁ הוּא קָטָן, וַהֲרִי בַּאַרְנוּ.

102. וְלָכֵן, בָּנֵי אֲהוּבִי, כֵּיוָן שֶׁרְצוּ אֱלֹהִים,
וּבַצַד שֶׁל אֱלֹהִים נִבְנָה הַמַּעֲשֶׂה, הָאֱלֹהִים
הַקְּדוֹשׁ, הָאֵם, שָׁאוֹחֶזֶת תָּמִיד בִּוְרוֹעַ הַמֶּלֶף
וּמַעֲלָה אֶת הָרְצוּעָה, לֹא הָיִתָה שָׁם, וְהִצְטָרֵף
משֶׁה לִהְיוֹת שָׁם בִּמְקוֹמֶה. כֵּיוָן שֶׁרְמֵז לוֹ
הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, הִסִתַּכֵּל.

103. שָׁלשׁ פְּעָמִים רָמַז לוֹ, אֵי משֶׁה הָרוֹעָה ַהַנָּאֲמָן, כַּמָּה חָזָק כּחֲדָּ, כַּמָּה גְּבוּרְתְדְּ גְּרוֹלָה. שָׁלשׁ פְּעָמִים רָמַז לוֹ, שֶׁכָּתוּב וְעַתָּה הַנִּיחָה לִּי – הֲרֵי אֶחָד. וְיִחַר אַפִּי בָהֶם וַאֲכַלֵּם – הֲרֵי ַ שְׁתַיִם. וְאָצֵשֶׂה אוֹתְדְּ לְגוֹי גָּדוֹל – הֲבִי שָׁלשׁ. חָבְמָתוֹ שֶׁל משֶׁה בִּשְּׁלשֶׁת הָרְמָזִים הַלְּלוּ. אָחַז בּזְרוֹעַ יְמִינוֹ – בְּנֶגֶד הַנִּיחָה לִּי. אָחַז בּוְרוֹעַ שְּׁמֹאלוֹ – בְּנֶגֶד וְיִחַר אַפִּי בָהֶם וַאֲכַלֵם. ּהָתְחַבֵּק בְּגוּף הַפֶּלֶף – בְּנָגֶד וְאֶצֶשֶׂה אוֹתְךְּ לְגוֹי גָּדוֹל. וּבְשֶׁהִתְחַבֵּק בַּגוּף, וּשְׁתֵי זְרוֹעוֹת ָמְצַד זֶה וּמָצַד זֶה, לֹא יָכוֹל לְהַתְנַעְנַעַ לְצַד שֶׁל 11 בָעוֹלָם. ַחְלָמֶתוֹ הָיְתָה מֹשֶׁה, (שֶּבְּדבְרֵי) שֶׁמִינֵי רְמָזִים שֶׁל הַמֶּלֶךְ הָבִּיר בְּכָל אֶחָד מֵהֶם מֵאֵיזֶה מָקוֹם יַחֲזִיק, וּבְחָכְמָה הוּא עָשָׂה.

104. בָּאוּ רַבִּי אֶלְעָזָר וְהַחֲבֵרִים וְנָשְׁקוּ יָדוֹ. הָיָה שָׁם רַבִּי אַבָּא. אָמֵר, אִלְמָלֵא לֹא בָאתִי לְעוֹלְם אֶלָא לִשְׁמִעַ אֶת זֶה – דֵּי לְנוּ. בָּכָה וְאָמֵר, וַי רַבִּי, בְּשָׁמִעַ אֶת זֶה – דֵּי לְנוּ. בָּכָה יְאָמֵר, וַי רַבִּי, בְּשָׁמִעַ אֶת זֶה – דַּי לְנוּ. בָּכָה יָאָמִר וִינַלֶּה אוֹרוֹת הַתּוֹרָה? דְּבָר זֶה בַּחֲשֵׁכָה נְסְתָּר עַד עַרְשָׁו, שֶׁיָצָא מִשְּׁם, וַהְבֵר מֵאִיר עַד רִים הָרָקִיע, וּבְכִפֵּא הַשֶּּלֶךְ הוּא רְשִׁוּם, וְהַבָּר הַאָּה וְהַבְּר הַיָּה וְהַבְּר הַיְּאָה וְלַלְשִׁתְ עַלְשְׁוֹ בַּדְּבָר הַאָּה וְבַּבְּר הַאָּה בַּמְלְבְּ הִנְּא מִייְעִיר דִּבְרֵי חְכְמָה בְּעוֹלְם הַאָּה הַקּלְרְה הַיָּת. בְּעוֹלְם הַאָּה בִּמְוֹתְרָ.

105. בֹּא וּרְאֵה, טֶרֶם חָטָא אָדָם, הָיָה עוֹלֶה וְעוֹמֵד בְּּחָכְמַת הָאוֹר הָעֶלְיוֹן, וְלֹא הָיָה נִפְּרָד מֵעֵץ הַחַיִּים. כֵּיוָן שֶׁהִגְּדִּיל תְּשׁוּקָתוֹ לְדַעַת לְּכִּנְיָתָּא, לָא הָווֹ יַכְלִּין לְבֵּייִלָּם בִּיהֹ. דְלְתָתָּא, לָא הָווֹ יַכְלִין לְבֵּייִלָּם בִּיהֹ. אֲבָּתְּרִיְיהוֹ, אַבְּ דְּאָתְּפָּרִשׁ בִּיּאִילְנָּא דְּזִזְיֵּי, וְיָדַעַ רַעַ וְשָּׁבַּלְ טוֹבּ, וְעַל דְא דְּזִזְיֵּי, וְעַד לָא זִוֹלְאוּ, הָווֹ שַּׂבְּוּעִין לַלְכָּא כִּילְצָּע הִינְרָא עִּם אִילְנָּא דְּזִזְיֵּי, וְעַד לָא זִילְאוּ, הָווֹ שַּׂבְּוּעִין לַלְכָּא כִּילְצִי אָהָה כֹּא יְנִיְדְעִין דְיִוֹיִי, וְעַד לָא זִילְאוּ, הָווֹ שַּׂבְּוּעִין לַלְכָּא כִּילְא בִיהֹנָ הַבְּיִה, וֹלְנִיתָה, לָא הָווֹ יַכְּלִין לְבִּייִלְם בִּיה.

בַּאִי זוֹוֹגָא, וֹלָא יִסְאַב כוֹן בְּדִבְּלְּדְבֵּויתָא. וֹלָא יִסְאַב כוֹן בְּדִבְּלְּדְבֵּויתָא. וִלָּא יִסְאַב כוֹן בְּדִבְּלְּדְבֵּויתָא. וְלָא יִסְאַב כוֹן בְּדִלְּלְבִייתִא. וְדִּלְּיִיתוּ וְיִבְּלִּא בְּנִיִיתוּ לְּבִּילְּא בְּנִיִּיתוּ לְבִּילִּא בְּנִיִּיתוּ לְבִּילִיתְ בְּנִיִּיתוּ לְבִּילִילְּא בְּנִיִּיתוּ לְבִּילִילְּא בְּנִיִּיתוּ לְבִּילִילְּא בְּנִיִּיתוּ לְבִּילִּא בְּנִיִּיתוּ לְבִּילִּיְא בְּנִיִּלוּ לִּבְּיִּלְיְיִיתוּ לְּבְּיִיתְּא בְּנִיִּיתוּ לְבְּעִּלְּא בְּנִיִּיתוּ לְבְּעִלְּא בְּנִיִּיתוּ לְבְּעִּלְּא בְּנִיִּיתוּ לְבְּעִילְיִיתוּ בְּיִבְּיִּלְּא בְּנִיִּיתוּ לְּבְּעִילְיִיתוּ בְּיִּבְּעוֹ בְּנִיתוּ וְשְׁבְּעִלְ בָּבִיוֹ בְּבִּילְ בְּעִילְנִיתוּ לְבִיּיִבְּעוֹ בְּנִיתוּ וְשְׁבְּעִל בְּעִילְ בְּעִילְ בְּעִּילְ בְּעִּילְ בְּבִייִּתוּ יִשְּּבְּעִל בְּעִילְ בָּוֹיתוּ בְּיִיבְּעוֹ בְּוֹיבְּעוֹ בְּבִיוֹים בְּיִבְּיִיתוּ וְלִיבְּעוֹ בְּבִּיוֹ בְּבִייוֹ בְּוֹיתוּ בְּיִבְּיִים בְּיוֹ בְּבִּיוּ בְּבִיוֹים בְּיוֹבְיִישְׁ בְּבִייִים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹיבְיּים בְּבִּיוֹ בְּבִייִים בְּבִּיוֹים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹיבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּבּוּוּיבְּיִים בְּיוֹים בְּבִּיוּתוּ יִשְּיבְּבְּבְיוֹבְיִּעוּ בְּיִּים בְּיוֹבְיִּים בְּיוֹים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְיִים בְּבּיוֹם בְּבִּיוֹים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְיוֹים בְּבִיים בְּיוֹבְיִים בְּיוֹבְישִיבּים בּיוֹבְיִיים בּיוֹם בְּבִייִּים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְייִים בְּבִייִים בְּיוֹבְייִים בְּבִּיים בְּיוֹבְייִים בְּבִיים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹבְיוּ בְּיוּבְיוֹבְיים בְּיוּבְיבְּיבְיבְּבּיוּבְיוּם בְּבִיים בְּבִייוּם בְּבִיבְיבְּבְּבְיוּבְיבְּיבְיבִּים בְּבִיים בְּבְּבְיבְּבִים בְּבִיים בְּבּיבְּיבִיים בְּיבִיים בְּבִּיבְּיבְּבְיבְּבְּבְּבְב

107. פֵיוֶן ְ דְּוָזְטוּ בַּעֶגְּנְלָא, אִתְעֵּבְרוּ בִנְּיִיהוּ כָּל אִינִּוּן בִּיְרָגִּין, וּנְּהוֹרִין עִּכְּאִין, וְאִתְעַבְר בִוּנִיְיהוּ וְזַגִּירוּ בְּוֹיִיִּיוֹן, וְבָּרִיבוּ בּוֹנְיִהוּ וְזַגִּירוּ בְּוֹיִיִּילִן, וְאָרְעַבְר בִּוֹנִיְיהוּ וְזַגִּירוּ בְּוֹיִיִּלִּא בִּישָּׂא בִּישָּׂא עִבְּלְאָה, וְאַבְּוֹשִׂיכוּ עָבְלְבִּא. וֹלְבָת בִּוֹיִנְא בִּישָּׂא בִּישָּׂא בִּישָּׂא עַבְּלְאָה, וְאַבְּוֹשִׁיכוּ עָבְלְבָּא. וֹלְבָת בִּוֹי בְּוֹיִרְאוּ בִּוּבְּא עִבְּרִיבוּוּ בּוּוֹתָא כְּכָּל עָבְּלְבָּא. וֹלְבָת בִּיה בְּיִבְּיֹ עְּוֹר בְּנִיִּיְ עִּוֹר בְּנִיִּי עִייִּאוּ בִוּנְּשָׁת בִּישָׁר בְּוֹבְיוֹי וְיִיִּרְאוּ בִּוּנְּשֶׁת בִּישָׁה וְבְּבִּוֹי עוֹר בְּנִיִי עִוֹיך אוּ בִּנְּעָּא בִישָׁר בְּוֹבְיוֹ בְּיִירְאוּ בִּוּבְּעִי עוֹר בְּנִייִר אוּ בִּוֹבְיוֹי בְּיִי בְּעִייִם בְּיִבְּיוֹי בְּיִי בְּיִירְאוּ בִּוּבְּשְׁית בְּיִבְּיוֹי בְּיִירְאוּ בִּוּבְּעִית בְּיִבְּיוֹי בְּיִירְאוּ בְּוּבְּעִיי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִבְּיִי בְּוֹי בְּיִיִי בְּיִבְּי בְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּעִּייִבְּע בְּיִיבְּעוֹי בְּנִייְרְאוּ בְּנִבְּיוֹי בְּיִי בְּעִיי בְּיוֹי בְּיִייִּבְעוֹי בְּיִירְאוּ בְּנִבְּיוֹי בְּיִייִרְאוּ בְּנִייְנִיי בְּיִי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִייִּבְּעוֹי בְּיִייִרְאוּ בְּיִבְּיי בְּיִייִי בְּיוֹי בְּיִייְבְאוּ בְּיוֹים בְּיוֹיִי בְּיִייִבְא בְּיִייִי בְּעִייִים בְּיוֹי בְיִייִרְאוּ בְּנִּייִים בְּיוֹי בְיִייִיבְאוּ בְּיוֹיִים בְּיוֹיִים בְּיוֹיִים בְּיוֹי בְיִייִיבְאוּ בְּיוֹי בְיִייִיבְאוּ בְּיוֹי בְיִייִרְאוּ בְּיוֹבְייִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹיִבְיוֹי בְיִייִבְּעוֹי בְיִייִרְאוּ בְּיוֹיבְיוֹי בְיִייְבְעוֹי בְּיִיבְּבְּעִיים בְּיוֹיוֹי בְּיִיירְאוּיבְּעוֹי בְיִּייִיבְּעוֹים בְּיִיבְּבּיוּים בְּיִיבְּיוּ בְיִייְרְאוּיבְּייִים בְּיִייבְּעוּיוּ בְיִייִים בְּיִיבְּבּיוּים בְּיִייבְּיוּבְיוּים בְּיִייִיבְּעוֹי בְיִייִיבְּיוֹי בְּיִייִים בְּיוּיבְּיוּיבְּיוּיבְּיוּיוּיבְייוּיבְיוֹים בְּיִיבְּבּוּבְּבְיוֹיבְיוֹים בְּיִינְם בְּבּבְּיוּבְיִים בְּייִיבְּיוּיבְּיוּיוּיבְּיוּבְּיוּבְבּיוּיבְּיוֹיבְּיוּים בְּיבְּבְּיוֹבְיוֹיבְיוֹים בְּיִבְּבְּיוּבְּיוּיבְּיוּיבְּיוּיבְּיוֹים בְּיִבְּבְּיוֹים בְּיוֹיבְי

108. הָא זְזֵזֵּי, בָּוֹהֹ כְּתִיבֹ בְּקַּדְבִּייתָא, (שמות יד) וַיִּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת הַיָּד הַגְּּדוֹלְהֹ, וְכֵלְהוֹ וְזַבְּאוֹ זְהַבִּרוֹ עִּלְּאִיןֹ, אִתְּנְּהְרוֹ בְּאַסְפַּקְּלַרְיָא דְּנַהְרָא, דִּכְהִּיבֹ, (שמותכ) וְכָל אִתְנְבְּוֹי, דִּכְהִּיבֹ, (שמותכ) וְכָל הָעָּב רוֹאִים אֶת הַמְּוֹכוֹת. וְעַל יַבִּיא, הֲוֹוֹ וְזַבִּיאוֹ וְלָא הַוֹוֹ זְזַבִּיאוֹ וְלָא הַוֹוֹ יַבְיּאוֹ בְּיִל יְבִּוֹזבִיי. כְּוֹה כְּתִיבֹ, וַיִּיִרְאוּ בִוּנֶּשֶׂת הַבְּיִּלוֹת. בְּמִר בְּתִּר דְּיִזְטֹוּ, פְנֵּי הַבְּחִיכוֹר לְא הֲוֹוֹ יַכְכֵּי לְבֵּוֹזבִיי. בְּוֹה בְּתִיבֹ, וַיִּיִרְאוּ בִוּנֶּשֶׂת הַבְּיִר לְבֵּוֹזבִיי. בְּוֹה בְּתִיבֹ וְיִירְאוּ בִוּנֶּשְׂת בְּמִיבֹי בְּוֹחֹבִיי. בְּוֹה בְּתִיבֹ וְיִיִּרְאוּ בִוּנֶשְׁת בְּמִינִם וְיִבְּיִי לְבֵּוֹזבִיי. בְּוֹה בְּתִיבֹ בְּיִבְּיִים בְּתִּיב בְּיִבְּיִים בְּבִּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּים בְּבִּיִים בְּיִירְאוּ בִּנְנִיִּים בְּיִיבְים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים בְּיִּבְים בְּיִּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִּיבְיִים בְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִּבְיִבְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּבִּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבִיוֹיבְייִי לְבֵּיוֹזבִיי. בְּיִבְיוֹבְיִּים בְּיִים בְּיִבְּיִבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִיבְייִבְּיִים בְּיִים בְּיִיבְים בְּיִּבְּיִים בְּיִים בְּבִּיּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִייִים בְּיִּנְּשְׁיִב בְּיִים בְּבְּיוֹים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִים בְּיִיבְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִיבְּיבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְיבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיבְיבְיבְיבְיבְיבְּיבְיבְיבְיבְיים בְּיִיבְיבְּיב בְּיִיבְיבְיב בְּיבְיבְבְיבְיבְיבְים בְּיבְּים בְּיִיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּיבְים בְּיִיבְים בְּיבּיבְים בְּיִיבְבְיים בְּיִיבְבְיים בְּיבְּיבְיבְיבְיבְּים בְּיִיים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּבְּים בְּיבּים בְּיבְיבְיבְים בְּיִיבְּבְייבְיבְיבְים בְּיבּבְיבְייבְים

וְלֶרֶדֶת לְמַטָּה, נִמְשַׁךְ אַחֲרִיהֶם, עַד שֶׁנִּפְּרֵד מֵצֵץ הַחַיִּים, וְיָדַע רַע וְעָזַב הַטּוֹב. וְלָכֵן כָּתוּב (תהלים ח) כִּי לֹא אֵל חָפֵץ רָשַׁע אָתָּה לֹא יְגְרְךּ רָע. מִי שֶׁנִּמְשָׁךְ בָּרָע, אֵין לוֹ דִּיּוּר עם צֵץ הַחַיִּים. וְטֶרֶם שֶׁחָטָאוּ, הָיוּ שׁוֹמְעִים קוֹל מִלְמַאָלָה וְיוֹדְעִים אֶת הַחָכְמָה הָצֶלְיוֹנָה וְלֹא פוֹחֲדִים. בִּיוָן שֶׁחָטָאוּ, אֲפָלוּ קוֹל שֵׁלְמַשָּׁה לֹא יָכָלוּ לַצַמֹד בּוֹ.

106. פְּמוֹ זֶה, טֶרֶם שֶׁחָטָאוּ יִשְׂרָאֵל, בְּשֶׁעָה שֶׁעְמְדוּ יִשְּׂרָאֵל עַל הַר סִינִי, הָעָבְרָה מֵהֶם זָהַמְתוֹ שֶׁל הַנְּחָשׁ הַיָּה, שֶׁהְבֵרי אָז בִּטוּל שֶׁל יַבְּרְ הָרָע הָיָה בָּעוֹלְם, וְדְחוּ אוֹתוֹ מֵהֶם, וְאָז יַצְר הָרָע הָיָה בְּעוֹלְם, וְדְחוּ אוֹתוֹ מֵהֶם, וְאָז נְצֶר הָרָע הָיָה בְּעוֹלְם, וְעָלוּ לְמֵעְלָה, וְלֹא יֶרְדוּ לְמֵעְלָה, וְלֹא יֶרְדוּ לְמֵעְלָה, וְלֹא יָרִוּ הַשִּׁכְּה. אָז הָיוּ מֵבְּיִרִים וְהָיוּ רוֹאִים אַסְפַּקְלְרְיוֹת הָעֶלְיוֹנוֹת, וְעֵינֵיהֶם הוּאֲרוּ, וְשִׁמְחוּ לְהַבִּיר וְלִשְׁמִעַ. וְאָז חָגֵר אוֹתָם הַקְּדוֹשׁ בְּיָרוֹת שֶׁל אוֹתִיוֹת הַשֵּׁם הַקְּדוֹשׁ שֶּׁלֹא יוּכַל לִשְׁלֹט עֲלֵיהֶם הַנְּחָשׁ הַיָּה, וְלֹא שֶׁלֹא יוֹכַל לִשְׁלֹט עֲלֵיהֶם הַנְּחָשׁ הַיָּה, וְלֹא שֶׁלֹה.

107. פֵּיוָן שֶׁחָטְאוּ בָּעַגֶּל, הָעָבְרוּ מֵהֶם כָּל אוֹתְן הַדְּרְגוֹת וְהָאוֹרוֹת הָעֶלְיוֹנִים, וְהָעָבְרָה מֵהֶם הָהָתְ חַבְּרְגוֹת וְהָאוֹרוֹת הָעֶלְיוֹנִים, וְהָעָבְרָה מֵהֶשֵׁם הַבָּוֹשׁ הָעָלְיוֹן, וְהִמְשִׁיכוּ עֲלֵיהֶם הַנָּחָשׁ הָרְע בְּקרוֹשׁ הָעָלְיוֹן, וְהִמְשִׁיכוּ עֲלֵיהֶם הַנָּחָשׁ הָרָע בְּקרוֹשׁ הָעָלְיוֹן, וְהִמְשִׁיכוּ עֲלֵיהֶם הַנְּחָשׁ הָרָת בְּרָע הַעוֹלְם. וְאַחַר בְּךְ מַה בָּתוֹב? וַיַּרְא אַהְרוֹן וְכָל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת מִשֶׁה וְהִנָּה קָרַן עוֹר בָּנְיוֹ וַיִּיִרְאוּ מִגֶּשֶׁת אֵלָיו.

108. בּא וּרְאֵה, מַה פָּתוּב בָּראשׁוֹנָה? (שמות יד) וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת הַיָּד הַגְּּרְאשׁוֹנָה? (שמות יד) וַיַּרְא יִשְׂרָאֵל אֶת הַיָּדְרֹים הָעֶלְיוֹנִים הַגְּלְיוֹנִים הָגָּאְיֹרָה, שֶׁכָּתוּב (שם נְאוֹרִים בָּאַסְפַּקְלַרְיָה הַמְּאִירָה, שֶׁכָּתוּב (שם כְּאַחְרִים בָּאַסְפַּקְלַרְיָה הַמְּאִירָה, שֶׁכָּתוּב (שם כֹּ) וְכָל הָעָם רֹאִים אֶת הַקּוֹלת. וְעַל הַיָּם הְיוּ רוֹאִים וְלֹא פּוֹחֲדִים, שֶׁכְּתוּב זֶה אֵלִי וְאַנְוֹהוּ. אֲחַר שֶׁחְטְאוּ, פְּנֵי הַפַּרְסוּר לֹא הָיוּ יְכוֹלִים לְרָאוֹת. מַה בָּתוֹב? וַיִּירְאוּ מִגָּשֶׁת אֵלְיו.

109. וְהָא זְזֵהִי, בָּוֹה בְּתִיבׁ בְּהֹוּ (שמות לֹג) וַיִּיְתַנַּצְּׂכוּ בְּנִּי יִשְּׂרָאֵל אֶת עֻּׂרָיָם (ע"ג ע"ב) בֵּוֹהַר זוֹרֵב, דְאִרְעֻבְּברוּ בִּנִּיְיהוּ, אִינֹּוּן בְּעַוֹיִינִין דְאִרְנוֹזְבָּרוּ בְּהוּ בְּטוֹיְרָא דְּסִינַי, בְּגִּין בְּנִּיִיהוּ, אִינֹּוּן בְעַוֹיִינִּין דְאִרְנוֹזְבָּרוּ בְּהוּ בְּטוֹיְרָא דְּסִינַי, בְּגִּין בְּנִיִּיהוּ, אִינֹּוּן בְּתַּרִיב, וּבוּשֶׂה (רל"ו) יִבְּוֹז אֶת הָאהֶל וְנָטְה בִּוֹזְיָבְּרוּ בִּוֹזְיָבָּרוּ בִּוֹזְיָבְ בִּוֹיִיהוּ, בְּיִבִּי אֶכְּעִוֹיְר, בְּיִּשְׁ בִּינְיְהוּ בְּיִבְּיִלְ בִּוֹיְנָבְּרוּ בִּנְּיִבְּי בָּאִי, אֶכְּעֹץ בִּינְיְבְּי בְּאִי בְּעִּיְבְּרוּ בִּוֹנְיִבְּי בְּאִי עְבְּעִיּא בִּינְוֹן דְיִבְּעֹ בוּשְׁה, וְזִיְיִא בִּישְׁי, אָבִוּר, הָא בִּינְיהוּ בְּנְבְּיִבְּעֹ בִּעְּיִבְּרוּ בְּנִיְיהוּ בְּנְיִבְּיִבְּעֹ בִּעְיִבְּרוּ בְּנִיְיהוּ בְּיִבְּעֹ בִּעְיִבְּרוּ בְּנִיְיהוּ בְּנִיְיהוּ בְּיִבְּעִי בְּעִיּיהוּ בְּיִבְּיִבְּעֹ בִּינְיהוּ וְבִּשְּׁיִת בְּעִּיְהוּ בְּנִיְיהוּ בְּנִייְהוּ בְּנִיְיהוּ בְּנִיְיהוּ בְּנִיְיה בְּיִבְיּיה בְּנִיְיה וְנְיִבְּיה בִּיִיְיְבְּעִּיְ בְּנִייִם בְּנִבְּיִים בְּנִיְיְהְ בְּנִיבְיה בְּנִייְהוּ בְּבִיּיִים בְּבְּבִייִים בְּבְּבְיִייִּיה בְּנִייְהוּ בְּבְּיִיּיְה בְּנִייְהוּ בְּבִּיְיִבְּיִי בְּיִייִים בְּנִייְבְּיִים בְּבְּיִייְם בְּבְּיִייְנִיהְ בְּנִייְם בְּבִייְיִים בְּבְּיִייְבְּיִים בְּנִייְנְבְּיִים בְּנִייְבְּיִים בְּנִייְבְּיִים בְּבְּיִבְיִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּנִבְּיִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִים בְּבִּייִבְּיִים בְּבִייִים בְּבְיּיִבְּיִים בְּבִּייִבְּבִּייִם בְּבִּייִים בְּבְּיִבְּיִבְּיִים בְּנִינְיבְּיִים בְּבְּיִבְיּיִים בְּבְּיִבְיבְיּי בְּנִינְייִבְּיִים בְּבְּבְיוּתְיבִּים בְּבְּייִים בְּיִבְּיִים בְּבְּיוֹבְיוּבְיבְיוּ בְּבִּייִים בְּיִייְיבְּיבְיוּי בְּבְיּיי בְּבְּיי בְּיִבְיּי בְּיִייְיִים בְּיוֹבְיבְיוּ בְּבִּייוֹ בְּבְיּייִים בְּיבְיבְיוּ בְּבְּיוּי בְבְּיִיים בְּיבְּיים בְּבְיּבְיים בְּבְיבְיבְיוּ בְּבְּיוֹי בְבְיּבְיי בְּבְיבְיבְּיוּ בְּבְיוּים בְּבִיים בְּבְּיבְיים בְּבְּיבְיים בְּבִיבְיים בְּבְיבְייבְייִי בְּבְי

110. וְמָּרָא כּוֹ אָהֶּכֹּ מּוֹעֵּׁדֹ, וְכִּי כָּא הֲּנָה בְּקַּדְבִּייתָא אֹהֶכֹּ מְנִעַדֹּ. אֶכָּא, בְּקַּדְבִּייתָא אֹהֶכֹּ סְתָם, הַשְּׁיתָא אֹהֶכֹּ מְנִבִּי כִּיִּא בִּוֹעַדֹּ. בְּאַלְאָיָר אָבִּיר כְּטְבֹּ, רַבִּי אַבְּאַ מִּנִר כְּטְבֹּ, רַבִּי אַבְּאַ אֹהֶכֹּ סְתָם, הַשְּׂיתָא אֹהֶכֹּ מְנִיר כְּטְבֹּ, רַבִּי אַבְּאַ הִיּה וְעִּדְּר בְּיִשׁ, רָבִּי אֶכְּעָיָּר אָבִיר כְּטְבֹּ, בְּוֹה בּוֹעֵּדְ דְּאִיהוֹ מְּשָׁ בִּיה קְּדִּישִּׂה, כָא שַׁכְּעָיָא בְּה פְּגִּיבוּוּתָא, אוּף הָּכָּא מְּרֵי כִיּה בִּשְּׂבִּוּא דְּא, שִׁכְּלְטָיִא בְּה פְּגִּיבוּוּתָא, אוּף הָכָא מְּרֵי כִיּה בִּשְּׂבִּיא דְּא, כְּא יִבְּיִלְּא בִּה בְּנִינִּה, וְעַבֹּל בִּיוֹעָר בְּתִיב. בּיִי בְּיֹּה בִּיְבְּיִבוּת בְּבִּים, וְעַבֹּל בְּתִיב.

111. וְרַבִּי אַבָּא אָבַּוֹר לְבִישׁ, דְּבָּא בְּקַּדְבִוּיתָא הֲוָה אַהֶּל סְתָם, כְּבָּוֹה דְאַהְ אָבֵּוֹר (ישעיה לג) אֹהֶל סְתָם, כְּבָּוֹה דְאַהְ אָבֵּוֹר (ישעיה לג) אֹהֶל בּוֹעֲדִּי בְּקַּדְבִּוּיתָא, לְבֵּוּיהַב זְזִיִּיוֹ אָרוּכִיוֹ לְעָלְכְּוּיוֹ, דְּלָא יִשְׂלוֹט בְּּקַדְבִּוּיתָא, לְבֵּוּיהַב זְזִיִּיוֹ אָרוּכִיוֹ לְעָלְכְּוּיוֹ, דְּלָא יִשְׂלוֹט בְּּהַרְבִּוּיתָא, בְּוֹבְיוֹ לְעָלְכְּוֹא. בְּקַּדְבִּוּיתָא אָהְלָּגִּים בּוֹעֵד לְכָל זְזִי, הַשְּׂהָא אֹהֶל בּוֹעֵד, אְבְיִּהִי בְּאַהְ אַבְּיִרְיתָא וְזִיִּיוֹ לְּבִּיֹלְאָה אִבְּלְבְּוֹא. בְּלַבְּוֹתְא לְאַבְּיוֹתָא לְאַבְּעְבִּיוֹתָא לְאַבְּעִבְּיוֹ לְעָלְבְּוֹא. בְּלַבְּוֹתְא לְאַבְּיוֹ בְּעָבְּיוֹה בְּעָבְיוֹ בְּעְבִיוֹתָא לְאַבְּבִייִּתָא וְזִיִּיוֹ לְּבָּיִלְא וְנְיִיוֹיִן לְעַלְבְּוֹא. בְּלַבְּוֹתְא אַהְלָּבְוֹיִי, וְבְּעִּיְלְבִוֹין, וּבְּנִּיוֹ בְּרְבִייִתָּא אִהְפְבָּיִבְיוֹ בְּלְבְיִבְיוֹב בּוֹלְבִיי, בִּיִּבְיוֹ בְּוֹבְיוֹן, וּבְּנִּיוֹן בְּלְבְּיִבְיוֹ בְּלְבִיוֹן. בְּלָּצְיוֹן בְּוֹבְיוֹן בְּיִבְּיִבְּא בִּיִּבְוֹן בְּוֹבְיוֹן, וּבְּנִיוֹן, וּבְּנִיוֹן, וּבְּנִיוֹן בְּיְבְּבִיוֹן, וּבְּנִיוֹן, וּבְּנִיוֹן, בְּוֹבְיוֹן בְּוֹבְיוֹן בְּבְּיִבְּא בִינְרוֹן בְּיִבְּיִבְּא בִּיִבְיוֹן בְּבְּיִבְיוֹת בּוֹיִבוֹן בְּוֹבְיוֹן, וּבְנִיוֹן, וַבְּבִּיוֹן בְּיִבְּיוֹם. בְּנְבְיוֹבוֹן בְּיִבְּיוֹן בְּבְּיוֹים, בְּבְּבְיוֹבוֹן בְּיִבְּיוֹן בְּיִבְּיוֹן בְּיִבְיוֹים בְּיוֹבוֹן בְּבְּבִיוֹן, וּבְּנִיוֹן בְּבְּיוֹבוֹן בְּיִבְּיִים בְּיוֹבוֹין בְּבְּיִבְיוֹים בְּיִבְּיוֹן בְּוֹבְיוֹן בְּבְּיִבְיוֹים בְּיִבְּיוֹם. בְּבְּיִבְיוֹים בְּיִבְיוֹים בְּבְּיִבְּיוֹבְיוֹבְייִים בְּיִבּיוֹן בְּבְּבִיוֹן בְּבְּבְיוֹבְיוֹים בְּיִבְּיוֹם בְּבְּבְּבְּיבְּיוֹן בְּבְּבְּיוֹן בְּבְּיִבְיוֹ בְּבְיוֹבוֹים בְּבְּיבוֹים בְּבְּיבוֹים בְּיִבְּיוֹבְיוֹים בְּבְּיִבּיוֹים בְּבְיוֹים בְּבִיוֹים בְּיִבּיוֹן בְּבְּיִבְּיִים בְּבְּיוֹים בְּבְּיִים בְּבְּיוֹים בְּיִבְּיוֹים בּיוֹבְיוֹים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּבְּבְיוֹים בְּיבְּיִים בְּבְּיִים בְּבְיוֹים בְּבְיבְיבְּיִים בְּבְּבְּיוֹים בְּיִים בְּיִבְיוֹבְיים בְּבְּים בְּיבְבְּיִים בְּבְּבְּבְּיוֹים בְּיִבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּיוֹבְיוֹים בְ

109. וּבֹא רְאֵה, מֵה כָּתוּב בָּהֶם? וַיִּתְנַצְּלוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת עֶדִיָם מֵהַר חוֹרֵב, שֶׁהָעְבְרוּ מֵהֶם אוֹתָם כְּלֵי זַיִּן שֶׁהִתְחַבְּרוּ בָהֶם בְּהַר סִינֵי, מֵהֶם אוֹתָם כְּלֵי זַיִּן שֶׁהִתְחַבְּרוּ בָהֶם בְּהַר סִינֵי, כְּיִי שֶׁלֹא יִשְׁלֹט אוֹתוֹ הַנְּחָשׁ הָרְע. כֵּיוָן שֶׁהָעְבְרוּ מֵהֶם, מֵה כָּתוּב? וּמֹשֶׁה יִקְח אֶת הָאֹהֶל וְנָטָה לוֹ מִחוּץ לַמַּחְנֶה הַרְחֵק מִן הַמַּחְנֶה. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר, מָה הַכְּּסוּק הַיֶּה לָזֶה? אֶלָא כִּיוָן שֶׁיִּדע משָׁה שָׁהָעִבְרוּ מִיִּשְׁרָאֵל אוֹתָם בְּלֵי זַיִּן עֻלְיוֹנִים, אָמֵר, הֲרִי וַדָּאי מִבְּאן וְהָלְאָה הַנְּנְחָשׁ הָרֶע יָבֹא לְדוּר וַבִּיהָם, וְאִם בִּנְּחְבָּ בְּנִהְם בְּאוֹ בְּיִנְהֶם לְנַיָה לוֹ בִּמְתְב, בְּהִי שְׁהָר בְּהָמְקְבָישׁ בְּאוֹ בְּנִיהֶם, יִשְׁמִר הַבְּתְשָׁ הְנָקוֹ הְבִּמְת בְּאוֹ בְּנִיהָה לוֹ בִּמְת בְּהִ שְׁהָבִי אָבוֹ הַבְּחְבָּה בְּנִים בְּנִים בְּנִים בְּבִּים בְּבָּח בְּבִי שֶׁהְרֵים בְּבִּים בְּבִים בְּבִי שְׁהַ בְּבִים בְּבִים בְּבִי אָבִין שִׁלִם הַנְּחָשׁ הָרָע מִה מִיְב בִּה שְּׁהְבִי אָז יִשְׁלִט הַנְּחָשׁ הָרָע מַה שֶּׁבֹּים לְבִן.

110. וְקָרֵא לוֹ אֹהֶל מוֹעֵד. וְכִי לֹא בְּרִאשׁוֹנָה אֹהֶל מוֹעֵד? אֶלֶא בְּרָאשׁוֹנָה אֹהֶל סְתָם, וְכָעֵת אֹהֶל מוֹעֵד? הַבִּי אֶלְעָזָר וְכָעֵת אֹהֶל מוֹעֵד. מַה זֶּה מוֹעֵד? רַבִּי אֶלְעָזָר אָמֵר לְטוֹב. רַבִּי אַבְּא אָמֵר לְרַע. רַבִּי אֶלְעָזָר אָמֵר לְטוֹב – מַה מוֹעֵד הוּא יוֹם שִׁמְחַת הַלְּבָנָה, שָׁנוֹסְפָה בּוֹ קְרַשְׁה, לֹא שׁוֹלֵט בְּה הַלְבָנָה, שָׁנוֹסְפָה בּוֹ קְרַשְׁה, לֹא שׁוֹלֵט בְּה בְּּעָם הַזָּה, לְהַרְאוֹת שָׁבִּיר, וְלְבַן מִבְינִיהֶם וְלֹא נִפְּגְּמָה, וְלְבַן שָּׁהַרִי הִתְרַחֵק מִבִּינִיהֶם וְלֹא נִפְּגְמָה, וְלְבַן בָּרִא לוֹ אֹהֶל מוֹעֵד.

111. וְרַבִּי אַבָּא אָמַר לְרַע – שֶׁהְרֵי בְּרָאשׁוֹנָה הָיָה אֹהֶל סְתָם, כְּמוֹ שֶׁנֶאֱמַר (ישעיה לג) אֹהֶל בַּל יִצְעָן בַּל יִפַּע יְתַדוֹתְיו לְנֻצַח, וְעַכְשָׁו אֹהֶל מוֹעֵד. בָּרִאשׁוֹנָה לְתַת רְפּוּאוֹת לָעוֹלְם שֶׁלֹא יִשְׁלֹט בָּהֶם הַבְּּמְוֹת רְפוּאוֹת לָעוֹלְם שֶׁלֹא יִשְׁלֹט בָּהֶם הַבְּּמְוֹת שָׁנָאָה אֹהֶל מוֹעֵד, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֱמַר (איוב ל) וּבִית מוֹעֵד לְכָל חִי. בָּאוֹ נִפְּגָם – וְעַכְשִׁו נִפְּגָם. בְּרִאשׁוֹנָה חֲבֵרוֹת וְזִוּוּג נִפְגַם – וְעַכְשָׁו נִפְּגָם. בְּרִאשׁוֹנָה חֲבֵרוֹת וְזִוּוּג לִא לַלְבְנָה עִם הַשֶּׁמֶשׁ שֶׁלֹא יוֹסְרוּ – עַכְשִׁו אֹהֶל לוֹעֵד, זִוּוּגָם מִוְּמֵן לִוְמֵן. וּמִשׁוּם כְּדְּ, וְקָרָא לוֹ מוֹעֵד, מִה שֶׁלֹא הָיָה קֹדֶם.

112. רְבִּי שִּׂבְּיעוֹן, הֲנָה יָתִיב כֵּילְיָא וְזַדָּא, וְלָעֵי בְּאוֹרַיְיִתָא, וַהֲווּ יַתְבֵי קָבִּיה רְבִּי יְהוּדְה וְרְבִּי יִצְּיֹזִק וְרְבִּי יִהוּדְה וְרְבִּי יִבְּיֹזִק וְרְבִּי יִהוּדְה, הָא כְּתִיב וַיִּתְנַצְּיֹלוּ בְנֵּי יִשְּׂרָאֵל שְׁרָבוּ בּוֹהָר זוֹרֵב. וְקָאַבְּוֵרינְוֹן דְּנַּרְבוּ בּוֹהָא עֻּכֹיְיהוּ, בְּיִבְּיוֹ בְּהוּ הַהוּא זוֹוְיָא בִּישָׂא, בְּיִבְּיוֹ כִּיה בִּנִּיְיהוּ בְּקַּדְבִּייִתְא. יִשְּׂרָאֵל תִּינַוֹז. יְהוּשֻׂעַ בְּילִי בְּיִה בְּהוּא זַיִינְא עִּלְּאָה דְּקַבִּיל בְּיִּהוּא זַיִינְא עִּלְּאָה דְּקַבִּיל עָבִּיִיהוּ בְּהוּא זַיִינְא עִּלְּאָה דְּקַבִּיל עָבִּיה בְּהוּא זַיִינָא עִּלְּאָה דְּקַבִּיל עָבִּיה בְּהוּא זַיִינָּא עִבְּאָה דְּקַבִּיל עָבִּיה בְּהוּהוּן בְּטוּרָא דְּסִינֵּי, אוֹ כָּא.

113. אִי הֵיכָּוּא דְּלָּא אָתְעָּדֵי בִוּנִּיה. אִי הָכִי, אֲבִּוּאי כִּוּית בִּשְּׂאַר כָּל בְּנֵּי נְּשָׁא. וְאִי הֵיכָוּא דְאִתְעָּדֵי בִוּנִּיה, אֲבִוּאי. וְאִי הֵיכָוּא דְאִתְעָּדֵי בִוּנִּיה, אֲבַוּאי. וְהָא לָא וֹזְטָּא, דְּהָא אִיהוּ עָם בוּשֶּה הְוָה בְּשַׂיְעַתְא דְּוֹזְבוּ יִשְׂרָאֵל. וְאִי הֵיכָוּא דְּלָא קַבִּיל הַהוּא עִנְיִּרָא בְּטוֹיְרִא יְשִׂרָאֵל. וְאָי הֵיכָוּא דְּלָא קַבִּילוּ יִשְׂרָאֵל. אֲבַוּאי.

114. פָתַזוֹ רַבִּי שִּׂבְּועוֹן וְאָבֵּור, (תהלים יא) כִּי צַּׂדִּיקֹ יְיָי צְׁדְּקֹּוֹת אָבִּר יְּיִזוֹוּ פָּנִּיבוּוּ, הַאִּי קְּרָא אָבְורוּ בֵּיה זְיִבְּיִר בְּיִה יְשָׁר יְּיִזוֹוּ פָּנִּיבוּוּ, הַאִּי קְּרָא אָבְורוּ בֵּיה זוֹבְרַיִּיא בְּוּה דְאָבְּוֹן בְּךְ צְּדְקֹוֹת אָבֵּב. יְשָׂר. וְאִיהוּ יְשָׂר, וּשְׂבִּוּה צַּׁדִּיקֹ, וּבְּנִּיוֹ בָּךְ צְּדְקֹוֹת אָבֵב. יְשָׂר. וְאַיהוּ יְשָׂר, וְשִׁלְּבְּיה דְאָבְּוֹן בְּרִים לְכ) צַּׂדִּיקֹן וְיָשָׂר. וְעַל דָּא יְוְזָוֹוּ בְּאַרִוֹז בְּרִים לְכ) צַּדִּיקֹוּ אָרְנִשְּׂר. וְעַל דָּא יְזְזָוֹוּ פְּבְּאַרִוֹז בְּרִים לְכ) צַּיִּדִיקוֹוּ, לְבֵּובַּךְ בְּאַרֵזוֹ בְּרִים לְכ) בִּיִּיל בְּיִשְׂר. וְעַל בְּא יְזָזוֹוּ בְּאַרִוֹז בְּרִים לְכ) בּוִישְר בְּדְּקָּא יִאוֹוּר.

115. וְהָא זְוֹזֵי, כַּד דָאִיןֹ קּוּרְשָׂא בְּרִיךְ הוּא עָׂכְּטָא, כָּא דְּן כֵּיה אֶפְּא לְפִּים רוּבְּן דִּבְנִי נְּשָׂא. וְהָא זְוֹזֵי, כַּד וְזִבּ דְּיִלְּהְ לְפִּים רוּבְּן דִּבְנִי נְשָׁא. וְהָא זְוֹזֵי, כַּד וְזִב בְּיה אֶּבְּא רְשָׁב בְּאִיכָנֹא דְאָכַל בִּוֹנִיה, נְּבָרם לְהַהוּא אִילְנָּא, דְשָׁרֵי בִּיה בּוֹתָא לְכָל עָלְבָּוּא, וְנָּרֵם פְנִּיבוּוּ דְא בְּסִיהְּרָא, עַׂד בְּיבְּיִיבוּוֹ יִשְּׂרָאֵל בְּטִּירָא דְּסִינִּי, בִּיוֹן דְּטִיבוּוּ יִשְּׂרָא, עַׂד בְּטִּיְרָא (דף קצ"ד ע"ב) דְּסִינִּי, אִתְעַבְּר הַהוּא פְּנִיבוּוּ דְשְּׁרָא דְּסִינִּי, אִתְעַבְּר הַהוּא פְנִּיבוּוּ דְּא בְּסִיהְלָא, עַּר בְּטִיּרָא (דף קצ"ד ע"ב) דְּסִינִּי, אִתְעַבְּר הַהוּא פְנִּיבוּוּ דְשְּׂרָאל דְּסִיהָּרָא לְאַנְּהָרָא הָבִיר. כִּיוֹן דְּוֹזְבוּ יִשְׂיְרָאל בְּעֹיִבוּוּ בְּא בְּטִירָא לְאֵנְּהָלְא לְּאַנְּהָלְא לְּבָּיִיבוּת סִיהָּרָא לְּאַנְּהָלְיִי לְּהְ לְנָבִּיֹה, וְאָתְפָּנִּיְנִי בְּיִי בְּה, וְבְּיִיבִּוּן לְהָתְּבִּיּלְ לְאִרְפָּנְּבְּיִיה, וְאָתִוּיִי בָּה, וְבְיִּיִּירָ לְּחָבְיּלְיִי בְּיִּלְיִי בְּהָּא לְיִבְּיִי בְּּה, וְבְּיִינִין לְּאָתְפָּנְּלְיִים בְּיִיבְּוּ בְּיִנְיִיבְּיוֹ לְאָתְפְבָּנְּכִים בְּיִבְּיִים לְּבִייִבְּיוּ בְּיִיבְּיִּבְיוֹ לְשְׁנִבְיוּ בְּעִיבְּיִ בְּיִיבְּיוֹ לְבְּיִבְּיִבְּיוֹ בְּנִיבְיוֹ בְּעִיבְּוּ בְּתְּבְּיִבְּיִבְּוֹ לְּנִיבְּיִּים בְּיִיבְּיִּיבְּוּ לְבְיִיבְּיִּא בִישְּבָּי, וְבְּיִיבִיּי בְּה, וְבְיִיבִיוּ בְּבִּייִים בְּיִּיבְיּים בְּיִבְּיִיבְיוֹ בְּנִייִיבְיּוֹ בְּיִבְיִים בְּיִיבְיּים בְּבִייִים בְּיִבְּיִיבְיוּ בְּיִיבְיִיּים בְּעִיבְּיוּ בְּיִבְּיִיבְּיוֹ בְּיִיבְיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִּבְיִים בְּיִיבְיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִּיבְיִים בְּיִיבְיּים בְּיִיבְיּים בְּבִּייִים בְּיִיבְיּים בְּנִייִים בְּיִיבְיִים בְּיִיבְייִים בְּיִים בְּיִיבְיּיוּ בְּיִיבְיִים בְּיִיבְיוֹים בְּיִיבְּיים בְּיִיבְּיים בְּיבְּיִים בְּיוּבְייִים בְּבִיים בְּבְייבְּיִבְיּים בְּיִבְּיִים בְּיבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיבְיבְיוּים בְּיוֹים בְּבְייִים בְּיוּים בְּיִים בְּיוּים בְּיִים בְּיוּבְיים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּייִים בְּיוֹים בְּייִבְּיים בְּיבְייִים בּייבְייים בְּ

112. רַבִּי שִּׁמְעוֹן הָיָה יוֹשֵׁב לַיְלָה אֶחָד וְעוֹסֵק בַּתּוֹרָה, וְהָיוּ יוֹשְׁבִים לְפָנָיו רַבִּי יְהוּדָה וְעוֹסֵק בַּתּוֹרָה, וְהִיּוּ יוֹשְׁבִים לְפָנָיו רַבִּי יְהוּדָה, הֲרִי וְרַבִּי יִצְחָק וְרַבִּי יוֹסֵי. אָמֵר רַבִּי יְהוּדָה, הֲרִי בָּתוֹּב וַיִּתְנַצְּלוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת עֻלִיהֶם מֵאוֹתוֹ וְמַן חוֹרֵב, וְאָמֵרְנוּ שֶׁנְרְמוּ מָעֶת עֲלִיהֶם מֵאוֹתוֹ וְמַן וְמַאְלָה וְשָׁלֵט בָּהֶם אוֹתוֹ הַנְּחָשׁ הָרֶע שֶׁהוּסֵר מָהֶם בִּרְאשׁוֹנָה. יִשְׂרָאֵל מֵילָא, אֲבָל יְהוֹשַׁע שֶׁלֹא חָטָא, הַאִם הוּסֵר מִמֶּנוּ אוֹתוֹ בְּלֵי זַיִּין עֻּלְיוֹן שֶׁקְבֵּל עִמְּהֶם בְּהַר סִינִי אוֹ לֹא?

113. אָם תֹאמֵר שֶׁלֹא הוּסַר מִמֶּנוּ, אָם כְּדְ, אָז לָמָה מֵת כִּשְׁאָר כָּל בְּנֵי הָאָדֶם? וְאִם תֹאמֵר שָׁהוּסַר מִמֶּנוּ, לְמָה? וַהְבִּרי לֹא חָטָא! שַּׁהְנִי לֹא חָטָא! שֶׁהְבִי הוּא הָיָה עם משָׁה בְּשָׁעָה שֶׁחְטָאוּ יִשְׂרָאֵל. וְאִם תֹאמֵר שֶׁלֹא קִבֵּל אוֹתָה הָאַר סִינִי כְּמוֹ שֶׁקְבָּלוּ יִשְׂרָאֵל, לְמָה? הָאַר סִינִי כְּמוֹ שֶׁקְבָּלוּ יִשְׂרָאֵל, לְמָה?

114. פָּתַח רַבִּי שִּׁמְעוֹן וְאָמֵר, (תהלים יד) כִּי צַדִּיק ה' צְדָקוֹת אָהֵב יָשָׁר יָחֲזוּ פָנִימוֹ. פְּסוּק זֶה אָמְרוּ בוֹ הַחֲבֵרִים מַה שֶּׁאָמְרוּ. אֲבָל כִּי צַדִּיק ה' – צַדִּיק הוּא וּשְׁמוֹ צַדִּיק, וּמִשׁוּם כָּדְ צְדָקוֹת אָהֵב. יָשָׁר וְהוּא יָשָׁר, כְּמוֹ שֶּׁנֶאֱמַר (דברים לב) צַדִּיק וְיָשָׁר. וְעַל זֶה יֶחֲזוּ שֶׁנֶאֱמַר (דברים לב) צַדִּיק וְיָשָׁר. וְעַל זֶה יֶחֲזוּ בְּנִימוֹ, כָּל בְּנִי הָעוֹלָם, וִיתַקְנוּ דַרְכֵיהֶם לָלֶכֶת בְּרֵבִיהֶם לָלֶכֶת בַּרָבִיהֶם לָלֶכֶת בַּרָבִיהֶם לָלֶכֶת

115. וּבֹא רְאֵה, כְּשֶׁדְּן הַקְּדוֹשׁ בָּרוּדְּ הוּא אֶת הָעוֹלְם, לֹא דְן אוֹתוֹ אֶלָּא לְפִי רֹב בְּגִי הָאָדְם. וּבֹא רְאֵה, כְּשֶׁחָטָא אָדָם בְּעֵץ שֶׁאָכַל מְּמֶנוּ, גָּרִם לְאוֹתוֹ עֵץ שֶׁשׁוֹרֶה בּוֹ הַמְּעֶת לְכָל מְמֶכֵּר, וְגָרִם בְּעִץ שֶׁשׁוֹרֶה בּוֹ הַמְּעָת לְכָל הְעִלְם, וְגָרֵם בְּגָם לְהַפְּרִיד אִשָּׁה מִבּּיְעְה, וְעָמֵד הַחֵטְא שֶׁל הַפְּגָם הַיָּה בַּלְּבָנָה עַד שְׁעְמְדוּ יִשְּׂרָאֵל בְּהַר סִינִי. בִּיוָן שֶּעְמְדוּ יִשְּׂרְאֵל בְּהַר סִינִי. בִּיוָן שֶּעְמְדוּ יִשְׂרָאֵל בְּהַר סִינִי, הָעֲבַר אוֹתוֹ הַפְּגָם שֶׁל הַלְּבָנָה וְעָמֵד לְבָּגָה רְמִמִיד. בִּיוָן שֶּׁחָטְאוּ הַלְּבְנָה רְּמְמִדְּר בִּיְנְם לְפְּגָמָה, וְשְׁלֵט הַנְּחָשׁ הָרֶע, וְאָחַז בָּה וּמְשַׁדְּ אוֹתָה וְשָׁלֵם הַנְּחָשׁ הָרֶע, וְאָחַז בָּה וּמְשַׁדְּ אוֹתָה אֵלָיה.

117. וְעַּל דָּא, רָזָּא דְּבִּוּכְּהֹ, אִית יְבִוּינָּא לְעֵיכָּא, וְאִית יְבִוּינָּא לְעֵיכָּא, וְאִית יְבִּוּינָּא לְעֵיכָּא, וְאִית שְּׂבָּוּאכָּא לְעֵיכָּא, וְאִית שְּׂבָּוּאכָּא לְעֵיכָּא, בִּקְּדוּשְּׁהֹ עִבְּּאָה. וְאִית לְעֵיכָּא, בְּקְּדוּשְׂה עִבְּאָה. וְאִית יְבִּוּינָא לְעֵיכָּא, בְּקְּדוּשְׂה עִבְּאָה, לְאַתְּלֵּץ הִי רְוֹזִיבוּוּתָא, לְעֵיכָּא בִּקְּדוּשְׂה עִבְּלְאָה, לְאַתְּעֵרָא רְוֹזִיבוּוּתָא, לְעֵיכָּא, בַּאֲתָר בַּאְתָר בְּהִישִׂא לְעֵיכָּא, לְעִיכָּא, בֹּאְתָר בַּאְתָר לַלְּתִּנְּאָר, לְעִיכָּא,

118. וְאִית שְּׂבָּוּאַלָּא לְּתַּהָא, דְּאַפְּרִישׁ רְוֹזִיבּוּהָא דִּלְּתַיּלָּא, וְאַפְּרִישׁ לְהֹ בִּוּלְאַיְּהָרָא בְּשִּׁבְּוּשָׂא, דְּלְתִּילָּא, וְאַפְּרִישׁ לָה בִּוּלְאַיְּהָרָא בְּשִּׂבְּוּשָׂא, וּלְאַתְּלְּרָבָּא בַּוְּהַבִּיה, וְדָא הוּא סִטְּרָא דְּוֹזִיִּיְא בִּישָׂא, וְלְאִתְּלָּבְּלָּא דְּוֹזִיִּיִא, וְשְׁבְּרִישׁ לָה בִוּלְּאַיְלָא, וְאָתְּזַיִּשְׂה, לְבִּלְּא רְוֹזִיִּא, וְאָתְּרָוְזַלָּת בִוּאִילְנָּא דְּוֹזִיִיּ, וְעַל דָּא לְּכִּלְּא דְּוֹזִיִיּ, וְעַל דָּא וְאִתְּדְּבְּלַּת בְּוֹזְיָא, וְאָתְרְוְזַלָּת בִּוֹיִהָא לְבִּלְּא רְוֹזִיִיּ, וְעַל דָא וְאִתְּדְּבְּלַת בְּוֹזְיִיְא, וְאָתְּרְוֹזְלָת בִּוּאִילְנָּא הְוּא כְּרִבְּא לְּכִלְּא לְבִּילִה בְּוֹיִיְא, וְאָתְּרְוֹזְלָת בִּוֹלְנָא, וְבְּאוֹנִייִּא, וְאָתְּרְוֹזְלָת בִּוֹתְא לְכָּל עָּלְבָּוּא. וְדָא הוּא בִּר אִסְהְאֵב בְּוֹתְרָא, וְדָא הוּא אהֶל בּוֹעִדָּר, וְדָא הוּא אהָל בּוֹעֹד.

119. וְעַּל דָּא יְהוֹשֻׁעַ לָּא מִית, אֶפָּא בְּעַיטָא דְּנְּוֹזְשׁ דָא, דְּקָרִיבׁ וּפָגִּים בִּוּשְׂבְנָּא כִּדְקַדְבֵּייתָא. וְדָא הוּא רָזָא דְּכְּתִיבׁ, (שמות לג) יְהוּשֻׂעַ בִּן נוּן נַעַר. דְאַף עַל נַּבֹּ דְּכְתִּיבֹ, (שמות לג) יְהוּשָׂעַ בִּן נוּן נַעַר. דְאַף עַל נַּבֹּ דְּאִיהוּ נַעַר לְתַהָּא, לְקַבְּלָא נְּהוֹרָא, לֹא יִבִּישׁ בִּוּתוֹךְ דְאִיהוּ נַעַר לְתַהָּא, לְקַבְּלָא נְּהוֹרָא, לֹא יִבִּישׁ בִּוּתוֹךְ

116. וּכְשָּיִדַע משֶׁה שֶׁחָטָאוּ יִשְּׂרָאֵל וְהָעָבְרוּ מֵהֶם אוֹתִם כְּלֵי זֵין הַקְּרוֹשִׁים, יָדַע וַדַּאי שֶׁהְרֵי מֵהֶם אוֹתִם כְּלֵי זַיִן הַקְּרוֹשִׁים, יָדַע וַדַּאי שֶׁהְרֵי הַנְּחָשׁ אָחַז בַּלְבָנָה לִמְשׁךְ אוֹתָה אֵלִי וְנְפְגְמָה. אָז הוֹצִיא אוֹתָה בַּחוּץ. וְכֵיוָן שֶׁעָמְדָה לְהַפְּגִם, אַף עַל גַּב שִׁיְהוֹשֻׁעַ עוֹמֵד בַּעֲשֶׁרֶת כְּלֵי הַזִּיִן שֶׁלְּה, כֵּיוָן שֶׁהַפְּנְם שׁוֹרֶה בָּה וְחָזְרָה לְכִמוֹ שֶׁנִּפְגְמָה בְּחָטְאוֹ שֶׁל אָדָם, לֹא יָכוֹל לְכְמוֹ שָׁנִּפְגְמָה בְּעָר לְמשֶׁה שֶׁשָּׁלֵט בָּה, וּמִוֹתוֹ הְיָה בְּצִד אַחֵר. וְעַל זֶה לֹא הָיָה בָּה רְשׁתוֹתוֹ לְקִים אֶת יְהוֹשֵׁעַ תָּמִיד וְלֹא מִישָּׁהוּ שְׁהָרִוֹ בְלַלְבִל הָעוֹלֶם. אַחָר, וְעַל כֵּן קוֹרֵא לָה אֹהֶל מוֹעֵד, שֶׁהְרִי שִּׁהָר. וְעַל הָעוֹלָם.

117. וְלֶבֵן סוֹד הַדֶּבָר – יֵשׁ יָמִין לְמַעְלָה וְיֵשׁ
יָמִין לְמַשָּה. יֵשׁ שְּׁמֹאל לְמַעְלָה וְיֵשׁ שְׁמֹאל
לְמַשָּה. יֵשׁ יָמִין לְמַעְלָה בִּקְדֵשְׁה עֶלְיוֹנָה. וְיֵשׁ
לְמַשָּה. יֵשׁ יָמִין לְמַעְלָה בִּצְד הָאַחֵר. יֵשׁ שְׁמֹאל
יָמִין לְמַשָּה שָׁהוּא בַּצֵּד הָאַחֵר. יֵשׁ שְׁמֹאל
לְמַעְלָה בִּקְדַשָּׁה עֶלְיוֹנָה, לְעוֹרֵר אַהֲבָה,
לְהַאָּלָה לַלְּבָנָה, בְּמָקוֹם קָדוֹשׁ לְמַעְלָה לְהָאִיר.

118 וְיֵשׁ שְּׁמֹאל לְמֵטָּה שֶׁמַפְּרִיד אַהְבָּה שֶׁלְּמַאָלָה, וּמַפְּרִיד אוֹתָהּ מִלְּהָאִיר בַּשֶּׁמֶשׁ וּלְהָתְקָרֵב עִפּוֹ, וְזֶהוּ הַצַּד שֶׁל הַנְּחָשׁ הָרְע. שֶׁבְּאֲשֶׁר הַשְּׁמֹאל הַזֶּה שֶׁלְּמַטָּה מִתְעוֹרֵר, אָז שׁנֹאֲלְה, הוֹא מוֹשֵׁךְּ אֶת הַלְּבָנָה וּמַפְּרִידְהּ מִלְמַעְלָה, וְאוֹיְה נֶחְשָׁךְ, וְנִדְבֶּקֶת בַּנְּחָשׁ, וְאָז שׁוֹאֶבֶת וְאוֹרָה נֶחְשָׁךְ, וְנִדְבֶּקֶת בַּנְּחָשׁ, וְאָז שׁוֹאֶבֶת מְעָת לְבִלָּה וְמִבְּרָת בַּנְּחָשׁ וֹמְת מְעֵץ הַחַיִּים, וְלָכֵן גוֹרֶמֶת מָעֶת וֹמָת לְכֵל הְעוֹלְם, וְזֶהוּ בַּאֲשֶׁר נִטְמָא הַמִּקְדְּשׁ עַד לְכַל הָעוֹלְם, וְזֶהוּ בַּאֲמֶרְתַּקּנֶנֶת הַלְּבָנְה וְשָׁבָה וְשָּבָה וְשָׁבָה לְמִוֹעֵר.

119. וְעַל זֶה יְהוֹשָׁעַ לֹא מֵת, אֶלְּא בְּעָטְיוֹ שֶׁל הַנְּחָשׁ הַזֶּה שֶׁקְרֵב וּפְגַם אֶת הַמִּשְׁבְּן בְּבָרִאשׁוֹנָה. וְזֶהוּ סוֹד הַבְּתוּב יְהוֹשֻׁעַ בִּן נוּן נַעַר. שֶׁאַף עַל גַב שֶׁהוּא נַעַר לְמַטָּה לְקַבֵּל אוֹר, לֹא יָמִישׁ מִתוֹךְ הָאֹהֶל. כְּמוֹ שֶׁזֶּה נִפְגָם,

# Zohar Ki Tisa – unedited- not for publishing

בָּף גַם זֶה נִפְּגָם, אַף עַל גַּב שֶׁמִּין קָדוֹשׁ הָיָה לוֹ, כֵּיוָן שֶׁנִּפְגְמָה הַלְּבָנָה, כָּף וַדַּאי לֹא נִצוֹל לִבִדוֹ מִמֵּנוּ מֵאוֹתוֹ גָּוֵן מַמָּשׁ, וַהֵרִי נִתִבָּאֵר.

הָאהֶלּ, פְּבָּוֹה דְּאִתְפָּגִּים דָּא, הָכִי נְּבֵּי אִתְפְּגִּים דָא אַף עַל גַּב דְיִּינָּא קַּדִישָּׂא הֲוָה כֵּיה, כֵּיוֹן דְאִתְפְּגִּים סִיהְרָא, הָכִי הוא וַדַאִי לָא אִשְּׂהְוִיב בִּלְּזוּוֹדוֹי בִּגִּיה, בֵּוֹהַהוּא גַּוְוֹנָא כִּוּבִּישׁ, וְהָא אִהְבַּור.

120. אַשְּׁרֵי הַצַּדִּיקִים שֶׁיּוֹדְעִים סוֹדוֹת הַתּוֹרָה וְנִדְבָּקִים בַּתּוֹרָה, וּמְקַיְמִים הַפְּסוּק שֶׁבֶּתוּב, (יהושע א) וְהָגִיתָ בּוֹ יוֹמֶם וְלַיְלָה וְגוֹ׳. וּבִשְׁבִילָה יִוְכּוּ לְחַיֵּי הָעוֹלְם הַבָּא, שֶׁבָּתוּב (דברים ל) כִּי הוּא חַיֶּידְּ וְאֹרֶךְ יָמֶידְ

120. זַּכָּאִין אִינֿוּן צַּׂרִיקּיָא, דְיַדְעִין רָזִּין דְאוֹרַיְיתָא,
וּמִתְדַבְּקִין בָּה בְּאוֹרַיְיתָא, וּבְּיַקְיִּימִין קְּרָא
דִּכְתִּיב, (יהושע א) וְהָגִּיתָ בּוּ יוֹבָּים וְלַיְּלֶה וְגֹּוֹ׳. וּבְגִּינָּה
יִוֹּבוּן לְזוֹיֵי עָּלְבָּוּא דְּאָתֵי, דְּכְתִּיב, (דברים ל) כִּי הוּא
זַזַיֶּיהְ וְאוֹרֶךְ יָבֶּיוֹךְ וְגֿוֹ׳.

בּרוּך וְיָי, לְעַוֹלָם אָבִוּן וְאָבֵוּן יִבְּוּלוּך יְיָי, לְעַוֹלָם אָבֵוּן וְאָבֵוּן.

